ARTIKEL

Die Lehre von der ,,Miterléserin* im geschichtlichen
Durchblick. Von den biblischen Urspriingen bis zu

Papst Benedikt XVI.
Manfred Hanke
1. Das Erbe des Zweiten Vaticanums 17
2. Methodologische Vorbemerkungen 21
3. Die biblische Grundlage 26
4. Maria als neue Eva in der alten Kirche 28
5. Das heilshafte Mitleiden Matiens im Mittelalter 32
6. Brennpunkte der modernen Entwicklung 38
7. Die neuere Entwicklung 53

1. Das Erbe des Zweiten Vaticanums

Der Heilige Vater, Papst Benedikt XVI., gehért zu den wenigen noch le-
benden Theologen, die persénlich am Zweiten Vatikanischen Konzil teil-
genommen haben. Das zentrale Dokument des konziliaren Ereignisses ist
zweifellos die Dogmatische Konstitution tber die Kirche, Lumen gentinm.
Sie klingt aus mit dem marianischen Kapitel, das von Papst Paul VI. als
,Hohepunkt® der gesamten Konstitution bezeichnet wurde: das innerste
Wesen der Kirche besteht in ihrer Beziehung zu Christus, und dieses Band
kann nicht von der Mutter Gottes getrennt werden'. Das wichtigste Do-

U PAUL VL., Ansprache vom 21. November 1964: Acta synodalia Sacrosancti Concilii
Oecumenici Vaticani secundi, Bd. 111/8, Vatikanstadt 1976, 915 (= AAS 56, 1964,
1014).- Der vorliegende Beitrag ist die aktualisierte deutsche Fassung eines Vor-
trages, der zuerst in italienischer Sprache auf einem Internationalen Symposium
in Fatima gehalten wurde: M. HAUKE, La cogperagione attiva di Maria alla Redenzio-
ne. Prospettiva storica (patristica, medievale, moderna, contemporanea), in AA. VV., Maria,

17



Manfred Hanke

kument des Konzils wurde also gekrént durch den Blick auf ,,Die selige
jungfriuliche Gottesmutter Maria im Geheimnis Christi und der Kirche®.
Kein anderer Teil von Lumen gentinm, nicht einmal die Themen der bisch6f-
lichen Kollegialitit und des Okumenismus, hat eine so groBe Zahl von
Kommentaten hervorgerufen wie das achte Kapitel®. Der bedeutungsvollste
Gesichtspunkt des marianischen Kapitels aber ist die Mitwirkung Mariens
am Erlosungswerk’. Dieses Thema steht also im Zentrum der konziliaren
Lehre.

Die Mitwirkung Mariens, gemil3 der Sicht des Konzils, ist einzigartig?,
aktiv® und ,,flieBt aus dem Uberfluss der Verdienste Christi®. Die einzige

wunica cogperatrice alla Redenzione*. Atti del Simposio sul Mistero della Corredenzione Ma-
riana. Fatima, Portogallo, 3-7 Maggio 2005, New Bedford, MA (USA) 2005, 171-
219; der Aufsatz wurde nachgedruckt in: Immaculata Mediatrix 6 (2/2006) 157-
189. Die Akten der Tagung wurden dem Heiligen Vater von einem der teilneh-
menden Kardinile personlich iibergeben. Eine kirzere Fassung des vorliegen-
den Beitrages erschien in diesem Jahr in der Papst Benedikt XVI. gewidmeten
Festschrift der Gustav-Siewerth-Akademie, Bierbronnen, anlisslich seines 80.
Geburtstages: M. HAUKE, ,,Die aktive Mitwirkung Mariens in der Erlosung. Ein ge-
schichtlicher Durchblick: A. VON BRANDENSTEIN-ZEPPELIN — A. VON STOCK-
HAUSEN — J. H. BENIRSCHKE (Hrsg.), Die gittliche 1 ernunft und die inkarnierte Iiebe,
Weilheim-Bierbronnen 2007, 13-48.

2 Vgl. G. PHILIPS, La Chiesa e il suo mistero nel Concilio 1V aticano 1I, Milano 1993, 511
(ot. frz. I.’Fglise et son mystere, Paris 1967); G. ALBERIGO (Hrsg.), Storia del Vati-
cano 1I, Bd. II, Bologna 1996, 521 (dt.: Geschichte des Zweiten Vatikanischen
Konzils, Bd. II, Mainz 2000).

3 A. ESCUDERO CABELLO, Approcci attuali e proposte teologiche sul tema della cooperagione
mariana, in Marianum 61 (1999) 177-211, hier 177f: «Il centro della dottrina ma-
riana conciliare ¢ la cooperazione della madre del Signore all’opera della salvez-
zay.

4 ,,Die selige Jungfrau, die von Ewigkeit her zusammen mit der Menschwerdung
des géttlichen Wortes als Mutter Gottes vorherbestimmt wurde, war nach dem
Ratschluss der goéttlichen Vorsehung hier auf Erden die erhabene Mutter des
gottlichen Erldsers, in einzigartiger Weise vor anderen seine groSmitige Gefihr-
tin und die demutige Magd des Herrn. Indem sie Christus empfing, gebar und
nihrte, im Tempel dem Vater darstellte und mit ihrem am Kreuz sterbenden
Sohn litt, hat sie beim Werk des Erlosers in durchaus einzigartiger Weise in Ge-
horsam, Glaube, Hoffnung und brennender Liebe mitgewirkt zur Wiederherstel-
lung des tibernatiitlichen Lebens der Seelen. Deshalb ist sie uns in der Ordnung
der Gnade Mutter* (Lumen gentinm, 61).

18



Die Lehre von der ,,Miterl6serin® im geschichtlichen Durchblick

Mittlerschaft des Etlosers ,,schlieBt ... im geschopflichen Bereich eine un-
terschiedliche Teilnahme an der einzigen Quelle in der Mitwirkung nicht
aus, sondern erweckt sie“’. Mit einem von Papst Pius XII. sehr geschitzten
Ausdruck wird die Gottesmutter auch ,,Gefdhrtin® des Erlosers genannt
(socia Redemptoris)®.

Eine aktive Teilhabe der Gottesmutter an der Erlésung festzustellen war
keineswegs selbstverstindlich. Der theologische Fortschritt zeigt sich recht
deutlich, wenn wir das Zweite Vaticanum mit einem geheimen Gutachten
vom 21. Juli 1916 vergleichen aus der Feder des Dominikanerpaters Alber-
to Lepidi, Magister des Apostolischen Palastes und enger Mitarbeiter des
Heiligen Offiziums. Lepidi duflert sich tiber die Bittschrift des Kardinals
Mercier und der anderen belgischen Bischéfe, die dem Heiligen Vater den
Wunsch vorgestellt hatten, die universale Mittlerschaft Mariens als Dogma
zu verkiinden. Der Magister des Apostolischen Palastes kritisiert das Wort
,Miterlserin®, das in der belgischen Bittschrift vorkam, und betont: die
alte Uberlieferung ,,kennt niemanden, der mit jenem Mittler, Erléser, Pries-
ter und mit jener Opfergabe aktiv bei dem Werk der Mittlerschaft, der Er-
16sung und des Priestertums verbunden wire®. Die aktive Mitwirkung

5 Maria ,,gab sich als Magd des Herrn ganz der Person und dem Werk ihres Soh-
nes hin und diente so unter ihm und mit ihm in der Gnade des allmichtigen
Gottes dem Geheimnis der Erlésung. Mit Recht also sind die heiligen Viter der
Uberzeugung, dass Maria nicht blo passiv von Gott benutzt wurde, sondern in
freiem Glauben und Gehorsam zum Heil der Menschen mitgewirkt hat™ (Lumen
gentium, 50).

6 Lumen gentinm, 60.

Lumen gentium, 62b.

8 «Beata Virgo, ab aeterno una cum divini Verbi incarnatione tamquam Mater Dei
praedestinata, divinae Providentiae consilio, his in terris exstitit alma divini Re-
demptoris Mater, singulariter prae aliis generosa socia, et humilis ancilla Domini»
(Lamen gentinm 61). Uber P1US XIL (der den Ausdruck ,,Miterléserin® vermeidet)
siche G. M. ROSCHINI, Pio XII ¢ la Corredenzione mariana, in AA. VV., Triplice omag-
gio a 8S. Pio XII offerto dalle Pontificie Accademie di S. Tommaso e di Religione Cattolica
di Archeologia e dei Virtuosi al Pantheon, Bd. 1, Vatikanstadt 1958, 39-78; M.
HAUKE, Maria, Gefibrtin des Erlisers (Lumen gentium 61). Die Mitwirkung Mariens
bei der Erlisung als Forschungsthema, in: Sedes Sapientiae. Mariologisches Jahrbuch
6 (2002) 85-121, hier 86.

O A. LEPIDI, Num Virgo Maria sit gratiarum ommninm, nulla gratia excepta, Mediatrix
universalis, 21. Juli 1916, S. 4: «... Mediator — Redemptor, Sacerdos est unus,
Christus solus, non habens alterum in consortium sui. ... Eum solum recognos-

19



Manfred Hanke

Mariens an der Erldsung sei eine ,,neue Lehre® (nova doctrina), die in der
Theologie und in der Verkiindigung nur seit ungefihr 300 Jahren vorkom-
me. Die Neuerer, so Lepidi, lehren, ,,dass die selige Jungfrau Maria ak#y mit
Christus beim Erlésungswerk verbunden ist. Sie wirkt [so behaupten sie]
bei der Erlésung des Menschengeschlechtes mit Christus und unter Chris-
tus mit, indem sie schicklicherweise (de congrno) alle Erlésungsgnaden ver-
diene, die Christus von Rechts wegen (de condigno) verdient hat: folglich

wirde Maria zu Recht Miterliserin des Menschengeschlechtes genannt*!’.

Man beachte, dass Papst Pius X., der zwei Jahre zuvor verstorben war
(1914), eben diese Lehre Gber das Verdienst Mariens in seiner Enzyklika .44
diem illum anlisslich des fiinfzigjdhrigen Jubiliums des Dogmas von der
Unbefleckten Empfingnis ausgefithrt hatte (1904)"". Lepidi erwihnt nicht
den Namen des Papstes, aber der Hinweis diirfte nicht zufillig sein. Zum
Abschluss seiner Untersuchung meint der Magister des Apostolischen Pa-
lastes: ,,Diese Lehre ... muss vollstindig zuriickgewiesen werden, weil sie
neu ist. Von ihr gibt es keine Spur in den Heiligen Schriften, ebenso wenig
in den Schriften der Viter und in der Ubetlieferung der Gliubigen*!2. Am

cit Venerabilis antiquitas; quoniam neminem cum illo Mediatore, Redemptore,
Sacerdote et hostia, recognoscit consociatum active in opere Mediationis, Re-
demptionis et Sacerdotii».

Fiir die Ubermittlung des unveréffentlichten Textes aus dem Archiv des Heili-
gen Offiziums danken wir H. H. Andrea Villafiorita aus Genua. Das Gutachten
umfasst in der maschinenschriftlichen Ubertragung des Forschers 5 Seiten. Wei-
teres zu Lepidi in dem Postseriptum zur italienischen Ubersetzung von M. HAUKE,
Mercier (Anm. 24): Maria, ,,mediatrice di tutte le grazie“. La mediazione universale di Ma-
ria nell’opera teologica e pastorale del Cardinale Mercier (Collana di Mariologia 6), Luga-
no 2005, 209-212.

10° A. LEPIDI (Anm. 9) 1.

- Prus X., Ad diem illum: ,,Weil Maria aber alle an Heiligkeit und innerer Vereini-
gung mit Christus Gbertrifft und von ihm selbst zur Vollfihrung des Erlésungs-
werkes herangezogen wurde, in der Absicht, dass sie schicklicherweise (de cong-
ruo) fir uns verdiene, was er von Rechts wegen (de condigno) verdient hat, so ist
und bleibt sie die vornehmste Mitwirkerin bei der Gnadenverteilung™ (R.
GRABER - A. ZIEGENAUS [Hrsg.], Die Marianischen Weltrundschreiben der Pépste von
Pins IX. bis Johannes Paul I1. (1849-1988), Regensburg 1997, Nr. 144, S. 143).

12°A. LEPIDI (Anm. 9) 4: «Doctrina haec sic exposita, est omnino rejicienda; quia
nova. Non est vestigium de ipsa neque in Scripturis sanctis; neque in scriptis Pa-
trum, neque in traditione fideliumy.

=

20



Die Lehre von der ,,Miterl6serin® im geschichtlichen Durchblick

Ende holt Lepidi sogar eine bis dahin unbekannte Entscheidung des Hedili-
gen Offiziums von 1747 aus der Schublade: ,,Propositio quod Beata Virgo
sit Coredemptrix totius generis humani fuit proscripta a S. Congregatio-

ne“13,

Im Gutachten Lepidis finden wir einen wichtigen Schliissel zur Bewer-
tung der Streitfrage, die auch in unseren Tagen lebendig ist, iiber die Mit-
wirkung Mariens an der Erlosung und tber den Begriff der ,,Miterléserin®.
Das Vorhaben des Kardinals Mercier, das dem Heiligen Stuhl seit 1915
offiziell vorlag, bildete den Anlass fiir eine geschichtliche und systematische
Vertiefung der Heilsaufgabe der Gottesmutter. Die Frucht dieser Arbeit
zeigt sich unter anderem im Text des Zweiten Vaticanums und in den Ini-
tiativen zugunsten der Verkiindigung eines neuen marianischen Dogmas.
Um die gegenwirtige Debatte auf eine solide Grundlage zu stellen, méchte
der vorliegende Beitrag den geschichtlichen Weg der Lehre diber die ,,Ge-
tihrtin des Erlésers® auf den Punkt bringen.

2. Methodologische Vorbemerkungen

Bevor wir auf die Geschichte eingehen, zunichst einige Hinweise iiber
die Methode und die Terminologie unserer Untersuchung. Die aktive Teil-
habe Mariens am Heilswerk Christi kann auf verschiedene Weise beschrie-
ben werden. Der grundlegendste Zugang geht aus von den ,,Mysterien des
Lebens Christi®, also von den biblischen Ereignissen, die gut in Lumen gen-
tium zusammengefasst werden: ,,Indem sie Christus empfing, gebar und
nihrte, im Tempel dem Vater darstellte und mit threm am Kreuz sterben-
den Sohn litt, hat sie beim Werk des Erlésers in durchaus einzigartiger Wei-
se ... mitgewirkt ...“!. Es geht hier vor allem um die Ereignisse der Ver-
kiindigung, der Darstellung des Herrn im Tempel und des Opfers auf Kal-
varia; der wichtigste Text in der alttestamentlichen Vorbereitung ist das
Protoevangelium (Gen 3,15). Fir eine prizise geschichtliche Bestandsauf-
nahme miisste aufmerksam die theologische und lehramtliche Rezeption
dieser Bibelstellen dargestellt werden'.

13- A. LEPIDI (Anm. 9) 5. Vgl. unten, Anm. 100.
Y Lumen gentium, 61.

15 Unter den neueren Bestandsaufnahmen vgl. besonders S. M. MANELLI, Maria
Corredentrice nella Sacra Scrittura, in AA. VV., Maria Corredentrice 1, Frigento 1998,
37-114.

21



Manfred Hanke

Unser Thema ldsst sich auch studieren anhand des Schemas der drei Am-
ter Christi: in ihrer persénlichen Prigung als Urbild und Mutter der Kirche
nimmt Maria an den Amtern Christi als Prophet, Konig und Priester teil.
Unter diesen Aufgaben ist besonders interessant eine Betonung des miitter-
lichen Priestertums Mariens!®.

Ein dritter Zugang zur heilshaften Mitwirkung Mariens benutzt systema-
tische Zentralbegriffe wie ,,Erlosung” und ,,Mittlerschaft*!’. Der umfas-
sendste Begriff ist die Mittlerschaft. Thomas von Aquin gebraucht ihn als
systematischen Angelpunkt, der die Ausfiihrungen tiber die Person Jesu mit
denen Uber das Heilswerk verbindet. , Mittlerschaft” bedeutet, sich in der
Mitte zwischen zwei voneinander getrennten Wirklichkeiten zu befinden
und sie miteinander zu verbinden'®. Jesus Christus ist der einzige Mittler,
wihrend andere Personen nur dispositive vel ministerialiter mitwirken konnen',
d.h. sie bereiten auf die Finheit mit Gott vor (sie disponieren fiir diese Fin-
heit) oder aber vermitteln das Heil als Diener, in denen Christus selbst han-
delt?. Der Etloser selbst ist der vorziglich Handelnde und vollendet, was
von anderen vorbereitet oder tbermittelt wird (ihm kommt also das Han-

deln zu principaliter et perfective)®'. In diesen Zusammenhang figt sich das

16 Die grundlegende Arbeit, die freilich einige systematische Vertiefung verdient,
ist hier immer noch R. LAURENTIN, Marie, /‘Eg/z'fe et le sacerdoce 1-11, Paris 1952-
53. Siche auch, mit weiterer Bibliographie, M. LLAMERA, E/ sacerdocio maternal de
Maria, in Scripta de Matfa 4 (1981) 551-623; M. HAUKE, Priestertum 1. Dogmatik,
in Marienlexikon 5 (1993) 314-317; DERS., Die Problematik um das Frauenpriester-
tum vor dem Hintergrund der Schipfungs- und Erlisungsordnung, Paderborn #1995; J. M.
SAMAHA, The Sacerdotal Quality of Mary's Mission. Mother and Associate of Christ the
Priest, in Immaculata Mediatrix 2 (2/2002) 197-207; S.M. LANZETTA, 1/ sacerdozio
di Maria nella teologia cattolica del XX secolo. Analisi storico-teologica, Roma 2006.

17 Zu den Grundbegriffen der Soteriologie siche J. AUER, Jesus Christus — Heiland der
Welt ... (KKD IV/2), Regensburg 1988, 149-202; B. SESBOUE, Gesa Cristo [‘unico
mediatore 1, Cinisello Balsamo 1991 (frz. Jésus-Christ unique médiatenr 1, Paris 1988);
F. OCARIZ — L. F. MATEO-SECO — J. A. RIESTRA, I/ mistero di Cristo, Rom 2000
(span. E/ misterio de Jesucristo, Pamplona 21993); M. HAUKE, Gefabrtin (Anm. 8),
114-118.

18 Vgl. STh III q. 26 a. 1-2.

19 STh Il q. 26 a. 1.

20 SThIIl q.26a.1ad 1.

Vel. SThIII q. 26 a. 1 ad 2.

N
=

22



Die Lehre von der ,,Miterl6serin® im geschichtlichen Durchblick

Wirken ein, das Papst Johannes Paul II. die ,mitterliche Mittlerschaft
Mariens ,,in Christus® nennt®.

Die Mittlerschaft Mariens betrifft nicht nur die Furbitte zur Erlangung
der Gnade, sondern beinhaltet bereits die Mitwirkung am Heilsereignis
selbst, durch das uns Christus erlést hat. Mit anderen Worten: die Mittler-
schaft bezieht sich sowohl auf die ,,objektive Erlosung®, die von Christus
auf Erden gewirkt wird, als auch auf die ,,subjektive Erlésung®, das An-
kommen der Heilsgliter bei ihren Adressaten. In unserem Beitrag geht es
um die Mitwirkung Mariens an der objektiven Erlésung, also die Einbezie-
hung Mariens von ihrem Jawort an, der Bedingung fiir die Menschwerdung
des ewigen Wortes, bis hin zur Verbindung mit dem Erlésungsopfer Christi
am Kreuz.

,Erlosung™ meint in einem engeren Sinne den ,,Loskauf*: ein ,,Lose-
preis* wird entrichtet, um die Befreiung zu ,,bezahlen®. In einem weiteren
Sinne bedeutet ,,Brlésung® die Befreiung von einem Ubel, nidmlich von der
Stinde, vom Tode und von der Macht des Teufels. In der Erlésungslehre
des hl. Thomas vollzieht sich die Erlésung auf verschiedene Weise: durch
den Verdienst, die Genugtuung, das Opfer und den Loskauf*. Die Verbin-
dung Mariens mit dem Erlosungswerk zeigt sich im Begriff der ,,Miterl6-
sung®, der nichts anderes meint als die (einzigartige) Mitwirkung an der von
Christus gewirkten Erlosung?*.

Wichtig sind fir unsere Untersuchung auch die Begriffe des Opfers
(verwandt mit ,,Loskauf™ und ,,Genugtuung) und des ,,Verdienstes®. ,,Vet-
dienst meint den Anspruch auf Lohn. Durch das Handeln zu unseren
Gunsten ist Jesus Christus wiirdig gewesen, die eigene Verherrlichung und
(als Haupt der Kirche) die Erlésung der Siinder zu etlangen. Fiir das Ver-
dienst Christi ist mal3gebend der menschliche Wille, insofern er von der
gottlichen Person des Sohnes getragen wird. Gott konnte darum die An-

22 Vgl. M. HAUKE, Die miitterliche 1V ermittlung, in A. ZIEGENAUS (Hrsg.), Totus tuus.
Maria in Leben und 1ebre Papst Johannes Panls II. (Mariologische Studien 18), Re-
gensburg 2004, 125-175.

2 Vel. STh 1T q. 48 a. 1-4.

2 Diese Bedeutung ist klar umrissen am Beginn der einschligigen Diskussion in
Belgien; vgl. M. HAUKE, Maria, ,,Mittlerin aller Gnaden®. Die universale Gna-
denmittlerschaft Mariens im theologischen und seelsorglichen Schaffen von
Kardinal Mercier (1851-1926) (Mariologische Studien 17), Regensburg 2004, 78-
83.

23



Manfred Hanke

nahme des vom Erldser dargebrachten Opfers nicht verweigern. Beztglich
des Verdienstes ist wichtig dessen Erstreckung auf das irdische Leben: ein
Verdienst kann erworben werden nur wihrend des Unterwegsseins auf
Erden (status viatoris), das mit dem Tod endet.

Der Begriff des ,,Opfers” ist umfassender. In einem allgemeinen Sinn
meint er, sich Gott mit irgendeiner auf ihn bezogenen Handlung hinzuge-
ben. In einem engeren Sinn beinhaltet das Opfer eine sichtbare Gabe mit
ciner rituellen und sozialen Dimension®. Die Unterscheidung entspricht
der zwischen ,innerem® und ,auBerem Opfer®®. Offensichtlich besteht
das Opfer Mariens nicht in der dufleren Dimension, die in der blutigen
Hingabe des Sohnes am Kreuz seinen Héhepunkt findet, sondern in dem
inneren Gesichtspunkt, insofern sie sich mit ihrem mitterlichen Herzen
dem Opfer des Erlésers verbindet.

Ein vierter Gesichtspunkt geht aus von der geistlichen Mutterschaft Ma-
riens. Die Mutterschaft gegentiber den Adoptivkindern Gottes kann gese-
hen werden als Folge der Miterl6sung, aber auch als umfassende Beschrei-
bung der Heilssendung der Gottesmutter. Im letzteren Sinn griindet die
geistliche Mutterschaft der ,,neuen Eva“ auf der Gottesmutterschaft und
beginnt ihre Verwirklichung in der Mitwirkung am Heilswerk von der Ver-
kindigung des Engels bis zum Kreuz?’.

Eine umfassende Beschreibung wire schlieSlich méglich — ein finfter
Ansatz — durch die Darstellung Mariens als ,,neuer Eva“ an der Seite Christi

% Siehe etwa die beiden Definitionen bei Thomas von Aquin: STh III q. 48 a. 3 (=
Augustinus, De civitate Dei X,0): ,,Ein wahres Opfer ist jedes Werk, das getan
wird, damit wir in heiliger Gemeinschaft Gott anhangen; STh II-II q. 85 a. 3 ad
3: ,Von Opfer spricht man im eigentlichen Sinne, wenn an den Gott dargeb-
rachten Dingen etwas geschieht ... Der Name [sacrificiuns] weist selbst schon
darauf hin, weil er bedeutet, eine Sache heilig zu machen®.

26 Z.B.SThII-Il q. 85 a. 2.

27 Vgl. etwa J.-M. SALGADO, La Maternité Spirituelle de la Trés Sainte VVierge Marie
(Studi Tomistici 36), Vatikanstadt 1990; J. STOHR, Maria, unsere Mutter, Koln
1991, 73-84; J. L. BASTERO DE ELEIZALDE, Virgen singular. La reflexion teoldgica
mariana en el siglo XX, Madrid 2001, 206-236; M. PONCE CUELLAR, Maria. Madre
del Redentor y Madre de la Iglesia, Barcelona 22001, 467-469; R. COGGI, La Beata
Vergine. Trattato di Mariologia, Bologna 2004, 218-236; P. PARROTTA, The Spiritual
Maternity of Mary in G. M. Roschini. The Post-conciliar Period, AA. NV., Mary at the
Foot of the Cross IV, New Bedford, Mass. 2004, 369-386.

24



Die Lehre von der ,,Miterl6serin® im geschichtlichen Durchblick

als des ,,neuen Adam®. Hier verbinden sich, wie gleich gezeigt wird, die
universale geistliche Mutterschaft und die Aufgabe als Gefihrtin des Erl6-

sers?®,

Das Geheimnis der Miterloserin ist wie ein Edelstein, der in unterschied-
licher Beleuchtung vorgestellt werden kann. Dabei zeigen sich einander
erginzende Gesichtspunkte der heilshaften Mitwirkung. Eine wirklich um-
fassende geschichtliche Untersuchung, die sich darum bemiiht, alle ange-
deuteten Gesichtspunkte zu erfassen, liegt noch nicht vor. Es gibt aber
bereits gute Ubersichten, die eine zusammenfassende Schau vermitteln,
insbesondere die Arbeiten von Juniper Carol (1950)%, Gabricle Roschini
(1969)* und Mark Miravalle (2003)*'. Erwihnt seien auch insbesondere die
zahlreichen Beitrdge in den Binden ,,Maria Corredentrice” und ,,Mary at
the Foot of the Cross®, die betreut wurden von den Franziskanern der
Immaculata (1998-20006), sowie die Friichte einer Tagung der Spanischen
Gesellschaft fur Matiologie (2004)%%

28 Die beste theologiegeschichtliche Ubersicht findet sich bei AA. VV., Ia Nouvelle
Eve 1-1V, in Ftudes mariales 12-15 (1954-57). Siehe auch R. LAURENTIN — S.
MEO, Nuova Eva, in S. DE FIORES — S. MEO (Hrsg.), Nuovo dizionario di mariologia,
Cinisello Balsamo 1985, 1017-29; L. GAMBERO, Maria nel pensiero dei padri della
Chiesa, Cinisello Balsamo 1991; DERS., Maria nel pensiero dei teologi latini medievall,
Cinisello Balsamo 2000 (Stichwortverzeichnis s. v. ,,Eva-Maria®).

2 J. B. CAROL, De Corredemptione Beatae Virginis Mariae. Disquisitio positiva, Vatikan-
stadt 1950. Siehe auch die Zusammenfassung in DERS., Corredencion de Nuestra
Senora, in DERS. (Hrsg.), Mariologia, Madrid 1964, 760-804, hier 769-789 (engl.
Mariology, Bd. 11, Milwaukee 1957).

30 G. M. ROSCHINL, Problematica sulla Corredenzione, Rom 1969. Von Roschini beein-
fluBt ist auch die Studie, mit ausfihrlichen Hinweisen zur Geschichte, von B.
GHERARDINI, La Corvedentrice nel mistero di Cristo e della Chiesa, Rom 1998.

31 M. I. MIRAVALLE, ,,With Jesus“. The Story of Mary Co-redemptrix, Goleta, CA 2003.

%2 AA.VV., Maria Corredentrice 1-VII1, Frigento 1998-2006; AA. VV., Mary at the Foot
of the Cross 1-V, New Bedford, Mass. 2000-2005; AA. VV., La colaboracién de Maria
a la Redencion. Problema antigno en proyeccion moderna (Estudios Marianos 70), Sala-
manca 2004. Kiirzere Ubersichten finden sich u. a. bei E. DRUWE, La médiation
universelle de Marie, in H. DU MANOIR (Hrsg.), Maria 1, Paris 1949, 417-572, hier
427f. 433-435. 458-516; J. GALOT, La donna nell‘opera della salvezza, Rom 21991
(32005), 239-272; A. M. CALERO, La Vergine Maria nel mistero di Cristo ¢ della Chie-
sa. Saggio di mariologia, Leumann (Torino) 1995, 281-309; M. PONCE CUELLAR
(2001) (Anm. 27) 444-493; P. HAFFNER, The Mystery of Mary, Leominster (U. K.)
— Chicago 2004, 187-207; M. F. PERILLO, Maria nella mistica. 1a mediazione mariana

25



Manfred Hanke

In einem kurzen Beitrag die gesamte Forschung auf den Punkt zu brin-
gen ist ungefihr wie an einem einzigen Tage finf Kontinente besuchen zu
wollen. Es kann darum nur eine synthetische Ubersicht geboten werden,
die sich auf drei Punkte konzentriert:

Das Verdienst Mariens,
Das Opfer der Gottesmutter und

Thre allseitige Verbindung mit der Erlésung, ein Thema, das im Titel der
,,MiterlGserin® seinen prignantesten Ausdruck findet.

3. Die biblische Grundlage

Eine umfassende Verbindung mit dem Erlésungswerk ist schon ansichtig
im Protoevangelium (Gen 3,15), das die Mutter des Messias am Sieg tiber
die Schlange teilnehmen ldsst, dem Sinnbild Satans (Weish 2,24; Offb 12).
Der ,,Nachwuchs® der Frau, also der Messias, zertritt den Kopf der Schlan-
ge, aber die Frau erscheint eindeutig als Feindin der Schlange. Die Mutter
des Messias kann nicht von dem Kampf gegen den Teufel und vom Sieg
des Etlosers getrennt werden™.

In der ,,Frau® des Protoevangeliums scheint gleichsam die Gestalt Evas
auf, die auf zweifache Weise vorgestellt wird: als ,,Hilfe®, die Adam 4hnlich
ist (Gen 2,18. 20)* und als ,,Mutter aller Lebenden (Gen 3,20). Beide Ge-
sichtspunkte sind wichtig, um die Heilssendung Mariens zu erhellen als mit
dem Erl6ser verbundene Gefihrtin und als geistliche Mutter aller Kinder
Gottes. Der Begtiff socia Redemptoris geht aus von der Genesis®.

in santa Veronica Ginliani (Collana di Mariologia, 5), Lugano — Frigento 2004, 132-
159. 239-249.

3 Vel. C. POzO, Maria en la obra della salvacidn, Madrid 1990, 147-175; A.
ZIEGENAUS, Maria in der Heilsgeschichte. Mariologie (Katholische Dogmatik V), Aa-
chen 1998, 167-174; H.-L. BARTH, Ipsa conteret. Maria die Schlangenzertreterin: Philo-
logische und theologische Uberlegungen zum Protoevangelium, Rupperichteroth 2000.

3 Die Vulgata gibt den Ausdruck wiedert als adintorium simile sibi.

% Genau genommen, von Gen 3,12: ,,Die Frau, die du mir beigesellt hast, sie hat
mir von dem Baum gegeben, und so habe ich gegessen®. Die Worte ,,die du mir
beigesellt hast“ werden in der lateinischen Ubersetzung zum Hauptwort: socia.
Vel. A. ZIEGENAUS, Socia, in Marienlexikon 6 (1994) 194f.

26



Die Lehre von der ,,Miterl6serin® im geschichtlichen Durchblick

Der geschichtliche Anfang der Mittlerschaft Mariens ist die Zustimmung
der seligen Jungfrau zur Inkarnation. Die Erzdhlung von der Verkindigung
(Lk 1,26-38) ist unter anderem verbindlich in Lumen gentium kommentiert
worden®. Die heilshafte Mitwirkung Mariens vollzieht sich in der Fille der
Gnade (vgl. Lk 1,28), die bereits zuvor empfangen worden war. Das Konzil
betont, dass es sich um einen Dienst ,,unter Christus handelt und , mit
ihm*. Nach dem Konzilstext ist die Inkarnation nicht nur eine geschichtli-
che Voraussetzung der Erlésung, die spiter am Kreuz geschehen wiirde.
Die Menschwerdung selbst ist bereits der Anfang der Erlésung, die sich auf
dem Kalvarienberg vollendet’”. Nach dem Hebrierbrief beginnt das Opfer
Christi bereits mit dem ersten Augenblick des Menschseins Jesu (Hebr
10,5-7). Schon aus diesem Grund lisst sich die Zustimmung Mariens in
Nazaret nicht von ihrem fiat unter dem Kreuz trennen.

Die aktive Mitwirkung Mariens nimmt eine besondere Firbung an als
Urbild der Kirche, die sich durch die Empfinglichkeit gegentiber ihrem
Erl6ser auszeichnet. Die Prigung Mariens als ,,Kirche im Ursprung® deutet
sich an im Gruf} des Engels ,,Freue dich, du Gnadenvolle®, ein Gruf3, der
an die prophetischen Verheiungen tber die Tochter Zion erinnert®™. In
der Uberlieferung spiegelt sich die Verbindung mit der Kirche in einem
beriihmten Text des hl. Thomas von Aquin, der von einem ,,Ehebund*
zwischen Gott und seinem Volke spricht: das fiat Mariens offenbart ,,eine
Art geistlicher Ehe zwischen dem Sohn Gottes und der menschlichen Na-
tur. Deshalb wird bei der Verkiindigung die Zustimmung der Jungfrau im

Namen der gesamten Menschennatur erwartet*.

Ein anderer Brennpunkt fiir die Miterlésung im Neuen Testament ist die
Erzihlung uiber die Darstellung Jesu im Tempel (Lk 2,22-40)*. Die Darstel-
lung Jesu durch Maria hat die Bedeutung eines Opfers, das dann von der

36 Lumen gentinm, 50.

37 Vgl. Lumen gentium, 61: ,Indem sie Christus empfing ..., hat sie beim Werk des
Erlosers in durchaus einzigartiger Weise mitgewirkt ...

3 Vel. J. RATZINGER, Die Tochter Zion, Einsiedeln 1977, 40f; 1. DE LA POTTERIE,
Maria nel mistero dell’Alleanza, Genua 1988, 45. Siehe auch J. RATZINGER — H. U.
VON BALTHASAR, Maria — Kirche im Ursprung, Freiburg i. Br. 1980.

% STh1III q. 30 a. 1.

40 Vgl. S. M. MANELLI, ,,E una spada trapassera la tua stessa anima“ (Lc 2,35).
Esegesi del versetto e suo sviluppo dottrinale in riferimento alla cooperazione di
Maria all’opera salvifica di Gesu (Maria Corredentrice VI), Frigento 2003.

27



Manfred Hanke

VerheiBlung des Simeon erldutert wird: die vom Schwert durchbohrte Seele
weist auf das Leiden, durch das die Mutter tiefgriindig mit dem Sohn ver-
bunden ist.

Die Gegenwart Mariens unter dem Kreuz (Joh 19,25-27) steht im Johan-
nesevangelium in Parallele zur Hochzeit von Kana (Joh 2,1-11). Beide Male
spricht Jesus seine Mutter mit ,,Frau® an, eine Anrede, in der offenbar das
Protoevangelium aufscheint. Die Lehre der Kirchenviter von Maria als
neuer Eva ist also schon im vierten Evangelium vorbereitet. Jesus vertraut
seine Mutter dem Lieblingsjiinger an und umgekehrt. Die wechselseitige
Ubergabe von Maria und Johannes bildet die letzte messianische Handlung
vor seinem Tode und erhilt eine Bedeutung, die Gber die geschichtliche
Tatsache hinausgeht. Weil der Lieblingsjiinger alle Jinger Christi vertritt,
deutet die Perikope schon auf der Ebene des Wortsinnes fir die Mutter des
Herrn eine allumfassende Aufgabe an zugunsten der Gemeinschaft der
Kirche'.

4. Maria als neue Eva in der alten Kirche®

In der alten Kirche erhilt die heilshafte Mitwirkung Mariens eine deutrli-
che Profilierung durch den Vergleich mit Eva. Justin und Irendus, im zwei-
ten Jahrhundert, gehen aus vom Bericht der Verkiindigung des Engels, um

4 Vel. T. KOEHLER, Les principales interprétations traditionelles de Jn 19,25-27 pendant les
donze premiers sidcles, in Etudes mariales 16 (1959) 119-155; 1. DE LA POTTERIE
(Anm. 38) 229-251; A. SERRA, Maria a Cana e presso la Croce. Saggio di mariologia gio-
vannea, Rom 31991, 81-122; S. M. MANELLI (1998) (Anm. 15) 91-102.

42 Vgl. COMMISSIO BELGICA, De definibilitate mediationis B. 1. Mariae tribuendae disqui-
sitio et vota Belgicae Commissionis Pontificiae, Marianum 47 (1985) [= 1923] 79-176,
hier 100-122 (J. Lebon); J. M. BOVER, La mediaciin universal de la “Segunda Eva” en
la tradicion patristica, in Estudios Ecclesiasticos 2 (1923) 321-350; J. B. CAROL
(1950) (Anm. 29) 125-150; (1964) (Anm. 29) 774-777; G. M. ROSCHINI (1969)
(Anm. 30) 115-122; B. DE MARGERIE, Mary Coredemptrix in the Light of Patristics,
in M. I. MIRAVALLE (Hrsg.), Mary Co-redemptrix, Mediatrix, Adpocate [I], Santa
Barbara, CA 1995, 3-44; B. GHERARDINI (1998) (Anm. 30) 221-266; T. SPIDLIK,
Eva — Maria, nella tradizione dei Padri, in AA. VV., Maria Corredentrice I, Frigento
1998, 115-140; M. PONCE CUELLAR (2001) (Anm. 27) 447-459; M. HAUKE, Ma-
rienlebre und Marienfrommigkeit bei den Heiligen der 1 aterzeit, in Sedes Sapientiae. Ma-
riologisches Jahrbuch 6 (2002) 49-68, hier 51-54; M. I. MIRAVALLE (2003) (Anm.
31) 63-75.

28



Die Lehre von der ,,Miterl6serin® im geschichtlichen Durchblick

die heilshafte Zustimmung Mariens der Siinde Evas gegeniiberzustellen.
Mit ihrem Glauben und ihrem Gehorsam 16st die heilige Jungfrau den
Knoten des Ungehorsams der Stammmutter. Maria wird so ,,Ursache des
Heiles” fir Eva und das gesamte Menschengeschlecht®. Die Eva-Maria-
Parallele zeigt den aktiven Beitrag Mariens mit Lobpreisungen, die dem
entsprechen, was spiter unter dem Stichwort des ,,Verdienstes* (meritunm)
dargestellt wird. Ein bezeichnender Text stammt von Petrus Chrysologus:

5. .. die Frau wurde jetzt wirklich Mutter der Lebenden durch die Gnade,
wihrend sie zuvor durch die Natur Mutter der Sterbenden war ... eine
einzige Jungfrau empfingt, nimmt auf, beherbergt diesen Gott so in der
Wohnung ihres Herzens, dass sie als Lohn ... der Erde den Frieden, dem
Himmel die Ehre, den Vetlorenen das Heil, den Toten das Leben, den
Irdischen das Biirgerrecht bei den Himmlischen, ja, die Vereinigung Gottes
selbst mit der Menschennatur etlangt**.

Kardinal Newman kommentiert diesen Text in seinem berithmten Brief
an Pusey:

»Schwetlich lasst es sich deutlicher ausdriicken - wenn auch in oratoti-
scher Sprache —, dass der Allerseligsten Jungfrau eine wahrhaft verdienstli-
che Mitwirkung an der Erhebung vom Fall zukommt, eine Anteilnahme,
fir die es ,Lohn’ und ,Preis” gab“®.

Die Texte der Viter konzentrieren ihre Aufmerksamkeit auf das Ge-
heimnis der Menschwerdung, das erméglicht wurde durch die Zustimmung

4 TRENAUS, Ady. haer. 1I1,22,4. Zur Ubersetzung dieser Stelle (sibi diirfte sich auf
Eva bezichen) siche J. A. DE ALDAMA, S7bi causa facta est salutis (S. Ireneo, Adp.
Haereses 3,22,4), in Ephemerides Mariologicae 16 (1966) 291-321; J. GALOT
(1991) (Anm. 32) 88f. Zum geschichtlichen und systematischen Umfeld in Ire-
ndus vgl. L. CIGNELLI, Maria Nuova Eva nella Patristica greca (sec. 1I-17), Assisi
1966, 32-39; L. GAMBERO, Padri (Anm. 28) 48-54; M. HAUKE, Heilsverlust in A-
dam. Stationen griechischer Erbsiindenlebre: Irendus — Origenes - Kappadozier, Paderborn
1993, 265-267.

4 PETRUS CHRYSOLOGUS, Sermo 140 (PL 52, 576f).

4 J. H. NEWMAN, Letter to Pusey, zitiert in P. BOYCE (Hrsg.), J. H. Newman, Mary.
The Virgin Mary in the Life and Writings of ]. H. Newman, Leominster, Hereford-
shire — Grand Rapids, Mich. 2001, 220: «It is difficult to express more explicitly,
though in oratorical language, that the Blessed Virgin had a real meritorious co-
operation, a share which had a ‘hire’ and a ‘price’, in the reversal of the fall».
Deutsch nach J. H. NEWMAN, Polemische Schriften (Ausgewihlte Werke IV), Mainz
1959, 31f.

29



Manfred Hanke

Mariens, der neuen Eva. Ein anderer Brennpunkt ist die Beleuchtung der
Gottesmutterschaft, die 431 auf dem Konzil von Ephesus definiert wurde.
Die Gottesmutterschaft verlingert sich gleichsam in der geistlichen Mutter-
schaft. Dieser Gedanke findet einen bedeutungsvollen Ausdruck in einem
Augustinustext, der in Lumen gentinm zitiert wird: Maria ist geistlicherweise
aus dem ErlGser geboren, aber sie ist auch ,,Mutter der Glieder, die wir
sind, denn sie hat in Liebe mitgewirkt, dass die Gliubigen in der Kirche

geboren wiirden, die dieses Hauptes Glieder sind ...,

Die Viter richten ihre Aufmerksamkeit auf das fiar Matiens und auf ihre
geistliche Mutterschaft, betonen aber noch nicht die Gegenwart der Got-
tesmutter unter dem Kreuz'’. Im Gegenteil: in der Nachfolge des Origenes
schreiben einige Viter ihr einen Mangel des Glaubens angesichts des Todes
ihres Sohnes zu, eine Strémung, die dann nach dem Konzil von Ephesus
verschwindet®. Um die Verbindung Matiens mit dem Kreuz zu bedenken,
musste erst einmal die Freiheit der heiligen Jungfrau von jeglicher Siinde
geklirt werden und ihre einzigartige Wiirde als Mutter Gottes. Es ist darum
nicht zu verwundern, dass sich die Aufmerksamkeit der ersten Jahrhunderte
noch nicht auf das Band mit dem Erlésungsopfer richtet.

Diese Unvollendetheit zeigt sich auch im Vergleich mit Eva: wihrend
seit dem vierten Jahrhundert Maria die Bezeichnung ,,Mutter aller Leben-
den” zugesprochen bekommt, finden sich nur ganz wenige Hinweise auf
die Rolle als ,,Gefdhrtin®. Ambrosius betont stattdessen, dass Jesus Christus
keine Hilfe brauchte, um die Welt zu erlosen®. Eher wird die Kirche als
,Braut” und ,,Gefdhrtin® des Erlésers vorgestellt. Die Kirche wird freilich
mit marianischen Ziigen beschrieben.

4 De S. Virginitate 6 (PL 40, 399). Vgl. Lumen gentinm 53.

47 Vol. H. RONDET, La nonvelle Eve. Synthése d*histoire doctrinale, in Etudes Mariales 15
(1955) 1-13, hier 12.

8 Vel. G. SOLL, Mariologie (HDG 111/4), Freiburg i. Br. 1978, 47f. 63-66. 81-88.
101-103. 129-134; A. SERRA, ,,E #na spada trafiggera la tua vita” (Lc 2,35a). Quale
spada? Bibbia e tradizione gindaico-cristiana a confronto, Palazzago — Rom 2003, 146-
159.

4 AMBROSIUS, Ep. 63,110 (PL 16, 1218 C): «Jesus non egebat adiutore ad redem-
ptionem omniumy. Vgl. Iz Lue. X,132 (PL 15, 1837 C); De inst. 17irg. 7,49 (PL 16,
333); R. LAURENTIN, Kurzer Traktat der marianischen Theologie, Regensburg 1959,
97.

30



Die Lehre von der ,,Miterl6serin® im geschichtlichen Durchblick

Muss man also sagen, dass die Mitwirkung Mariens beim Opfer auf dem
Kalvarienberg den Vitern fremd sei, wie ein Lepidi behauptet? Es stimmt,
dass dieser Punkt nicht direkt beleuchtet wird, aber es gilt, den erlése-
rischen Wert der Inkarnation herauszustellen. Wenn die Viter von der
Menschwerdung Gottes sprechen, dann begrenzen sie die Inkarnation nicht
auf die bloBe Annahme der menschlichen Natur von Seiten des géttlichen
Wortes, sondern fugen alle Heilsereignisse in diesen Begtiff ein®’. Das fiar
Mariens bei der Inkarnation wird so das ,,Ja zur gesamten Erlésung und
das Mittel, um kraft der Fursprache die Gnade allen Erlésten zukommen zu
lassen. Die universale Gnadenmittlerschaft ist eine Lehre, die wir bereits am
Ende der Viterzeit im 8. Jh. antreffen; dieser Glaube wird begiinstigt durch
das Fest der Aufnahme Martiens mit Leib und Seele in die himmlische Herr-
lichkeit. Die Aufnahme in den Himmel verleiht der Fursprache der Got-
tesmutter eine universale Wirksamkeit®!.

In der Folge ist es eine organische Entwicklung, die systematische Vor-
aussetzung dieser allgemeinen Mittlerschaft bei der Verbindung der Got-
tesmutter mit dem Opfer auf Golgota ins Licht zu stellen. Dieser Ge-
sichtspunkt ist schon in gewisser Weise eingeschlossen bei der Vorstellung
des fiat Mariens bei der Verkiindigung. Mit anderen Worten: in der Zeit der
Kirchenviter erscheint Maria als Mitarbeiterin der Inkarnation, aber ihr
aktives Einbezogenwerden unter dem Kreuz bleibt noch im Hintergrund.

50 GREGOR VON NYSSA sagt beispielsweise, dass kein Fest groBer ist als die Geburt
Jesu. Ostern als Ziel des Heilswerkes hitte nicht geschehen kénnen ohne den
Anfang in der Geburt. Gott wird Mensch, in ihm finden sich alle Giiter. Des-
halb ,,sind auch die Giiter des Osterfestes ein Teil der Segnungen des Geburts-
testes” (In diem natalem (PG 46, 1145 D — 1149 A). Vgl. J.-P. JOSSUA, Le Salut. In-
carnation oir Mystére Pascal. Chez, les Peéres de I'Figlise de saint Irénée a saint 1éon le Grand,
Paris 1968, 16-18; M. HAUKE, Heilsverlust in Adam (Anm. 43) 561. 671-674; T.
SPIDLIK (Anm. 42) 127).

Vgl. L. GAMBERO, Padri (Anm. 28) 439f; M. O‘CARROLL, Theotokos. A Theological
Encyclopedia of the Blessed 1 irgin Mary, Eugene, OR 22000, 240f; M. HAUKE, 1/dter-
zeit (Anm. 42) 60f.

5

=

31



Manfred Hanke

5. Das heilshafte Mitleiden Mariens im Mittelalter”

Im Mittelalter gibt es eine groBere Aufmerksamkeit fur das Mitleiden
Mariens unter dem Kreuz. Ein byzantinischer Theologe des 10. Jahrhun-
derts, Johannes der Geometer, erscheint als erster Zeuge der Teilhabe Ma-
riens am Opfer von Kalvaria®. Es ist ,,die erste byzantinische marianische
Synthese, von einem Mann erstellt, der sowohl tiefgriindiger Theologe als
auch feinsinniger Schriftsteller ist ...“**. Maria nimmt am Leiden Christi fr
das Heil des Menschengeschlechtes teil und wird uns vom Erléser gemein-
sam mit sich selbst als ,Losepreis® gegeben®. Das Leiden mit Christus
befdhigt Maria, nach der Aufnahme in den Himmel eine universale Voll-
macht zu empfangen®. Die Gegenwart Mariens unter dem Kreuz ist das
Fundament fir die geistliche Mutterschaft zugunsten aller Menschen. Auch

52 Vgl J. B. CAROL (1950) (Anm. 29) 151-187; (1964) (Anm. 29) 777-781; G. M.
ROSCHINI (1969) (Anm. 30) 122-132; B. GHERARDINI (1998) (Anm. 30) 268-
302; B. KOCHANIEWICZ, I/ mistero di Maria Corredentrice secondo gli antori domenicani
del XIII ¢ del XIV secolo, in AA. VV., Maria Corredentrice 111, Frigento 2000, 19-52;
M. PONCE CUELLAR (2001) (Anm. 27) 459-462; M. I. MIRAVALLE (2003) (Anm.
31) 77-104.

5 Siehe u. a. J. GALOT, La plus ancienne affirmation de la Corédemption mariale: le témoi-
gnage de Jean le Géomeétre, Recherches de Science Religieuse 45 (1957) 187-208;
DERS. (1991) (Anm. 32) 266-269.

> G. GHARIB (Hrsg.), Testi mariani del primo millennio [= TMPM] 1, Rom 1988, 951.
55 Hom. in Dorm. 59-60 (deutsche Ubersetzung im Anschlu} an TMPM 1 964f):

Wit sagen Dir Dank, der Du so viel far uns gelitten hast und bestimmt hast,
dass auch Deine Mutter dergleichen Dinge fiir Dich und fiir uns leide ... Wir sagen
Dir Dank, weil Du Dich fir uns als Losepreis geopfert hast und weil Du uns, ge-
meinsam mit Dir selbst, in jedem Augenblick als Ldsepreis Deine Mutter gibst,
damit sie, wenn Du ein einziges Mal fir uns gestorben bist, tausende Male durch
ihren freien Entscheid sterbe, verzehrt von Liebe in ihren miitterlichen Regungen
fir Dich und fur diejenigen, fir die auch sie, wie der Vater, ihren Sohn gegeben
hat, wohl wissend, dass er ihn dem Tode iberantworten wirde.

Wir sagen auch dir, Herrin, Dank fiir die Leiden, die du seitdem fiir uns getragen
hast®.

56 Hom. in Dorm. 62 (ital. Ubers. TMPM 1 965).
32



Die Lehre von der ,,Miterl6serin® im geschichtlichen Durchblick

dieser Gedanke wird zuerst im Osten formuliert (Georg von Nikomedien,
11. Jh.)¥.

Obwohl die ersten Zeugnisse iiber die Miterlésung und die universale
Mutterschaft aus dem Osten kommen, bringt erst der Westen eine weitere
Vertiefung der Lehre. Die universale Mutterschaft auf Grund der Gegen-
wart unter dem Kreuz wird wirkungsvoll dargestellt bei Rupert von Deutz
(sec. XII)*!. Wichtige Zeugnisse uber die Beigesellung Matiens zum Etl6-
sungsopfer erscheinen in der gleichen Zeit. Der erste lateinische Theologe,
der eindeutig eine Teilhabe Mariens am Erlosungsopfer selbst lehrt (und
nicht nur an der Inkarnation), ist Arnald von Bonneval (bzw. von Chart-
res)>:

»Wundere dich nicht, wenn du in jenem Tabernakel (Kalvarias) zwei Al-
tire sehen konntest: den einen im Herzen Mariens, den anderen im Leibe
Christi®. Christus opferte seinen Leib, Maria ihre Seele. Sie wiinschte wirk-
lich, dem Blut der Seele auch das Blut ihres Fleisches hinzuzufiigen ...
Aber dies war die ausschlieSliche Aufgabe des Hohenpriesters, nimlich in
das Heiligtum das Opfer des eigenen Blutes hineinzutragen (vgl. Hebr 9,1);
keinen anderen konnte er an dieser Wirde teilhaben lassen; in der Tat hatte
kein Engel und kein anderer Mensch mit ihm bei der Erlésung des Men-
schen diese Vollmacht gemeinsam noch konnte er sie haben®.

57 Vgl. A. SERRA (1991) (Anm. 41) 82f, Anm. 6; M. O‘CARROLL, Theotokos (Anm.
51) 154f.

% RUPERT VON DEUTZ, Ir Joh. XIII (CCM 9, 743f). Vgl. J. SCHNEIDER, Rupert v.
Dentz, in: Marienlexikon 5 (1993) 601f; D. FLORES, La VVirgen Maria al pie de la
Cruz (Jn 19,25-27) en Ruperto de Dentz, Rom 1993; L. GAMBERO, Medioevo (Anm.
28) 148f.

5 Siehe die Wertungen von R. STRUVE HAKER, Arnoldo de Bonavalle. Primer teoldgo de
la Coredencion mariana, in Regina mundi (Bogota) 7 (1963) 48-75; R. LAURENTIN,
Kurzer Traktat (Anm. 49) 92, Anm. 109; J. GALOT (1991) (Anm. 32) 269f; B.
GHERARDINI (1998) (Anm. 30) 273-275; L. GAMBERO, Medioevo (Anm. 28) 178.
Eine zuriickhaltendere Erklirung (welche die Unvollendetheit des Denkens be-
tont) findet sich bei O. STEGMULLER — R. SCHULTE, Arnald v. Bonneval, in Ma-
rienlexikon 1 (1988) 243f.

% Dahinter steht der Vergleich mit den beiden Altiren im Zeltheiligtum (fabernacn-
lum) des Alten Bundes: der Altar fiir die Brandopfer (Ex 27,1ff) und der Weih-
rauchaltar (Ex 30,1f).

61 Hier erkennt man den Gedanken des hl. Awbrosius wieder, wonach Jesus fur die
Erlosung keiner Hilfe bedurfte.

33



Manfred Hanke

Trotzdem hat jene Zuneigung der Mutter, nach ihrer Fihigkeit, viel dabei
mitgewirkt, Gott zu versdhnen, weil die Liebe Christi dem Vater sowohl
das eigene Opfer als auch das der Mutter darbrachte; was die Mutter erbat,
bestitigte der Sohn, und der Vater gewihrte es. ... die Mutter bat, der Sohn
leistete Firbitte, und der Vater schenkte Vergebung. Der Sohn betrachtete
die Briste der Mutter; der Vater betrachtete das Kreuz und die Wunden des

Sohnes“®2.

Arnald, ein personlicher Freud und Biograph des hl. Bernhard von Clair-
vaux, entwickelt eine Lehre, die bereits vom doctor marianus vorbereitet wot-
den war. Der hl. Bernhard gehort zu den ersten, welche die Sendung Ma-
riens bei der Darstellung Jesu im Tempel hervorheben: ,,Opfere deinen
Sohn, o heilige Jungfrau; und stelle dem Herrn die gebenedeite Frucht dei-
nes Leibes dar. Opfere fir die Wiederverséhnung von uns allen die heilige
Opfergabe, die Gott wohlgefillt“®. Bernhard stellt die Gottesmutter als
,,Mittlerin zum Mittler* dar sowie als ,,Aquidukt®, durch den uns alle Gna-
den Christi erreichen®.

Dem Beitrag von Arnald gesellen sich viele andere Zeugnisse hinzu, in-
sbesondere das Mariale, das unter dem Namen Alberts des GroBen verdf-
fentlicht wurde, auch wenn sich die Schrift 1954 als pseudonym herausstell-
te®. Der tberaus einflussreiche Text des 13. Jahrhunderts gehort zu den

62 De septem verbis Domini in cruce (PL 189, 1694f); deutsche Ubersetzung im An-
schluB3 an L. GAMBERO u. a. (Hrsg.), Testi mariani del secondo millennio [= TMSM]
II1, Rom 1996, 268f. Sieche auch De laudibus B. M. V. (PL 189, 1727 A); vgl. L.
GAMBERO, Medigevo (Anm. 28) 180: ,,Maria opfert sich geistlich Christus und
bittet fiir das Heil der Welt; der Sohn erhért; der Vater vergibt®.

93 In parific. B. Mariae, Sermo 3,2 (PL 183, 370). Siche ]. B. CAROL (1950) (Anm. 29)
155f. Die Bedeutung des Textes wird unterstrichen von R. LAURENTIN, Kurzer
Traktat (Anm. 49) 92, Anm. 109: ,,Der Gedanke einer von Maria bei Gelegen-
heit der Darstellung Jesu im Tempel vollzogenen Oblation war vor Arnold vom
heiligen Bernhard vorgelegt worden ...

% Vgl. In Dominica infra oct. Assumptionis Sermo, 2 (Opera V, 1968, 263), wiedergege-
ben bei JOHANNES PAUL I1., Redemptoris Mater, 38, Anm. 96; De acquaeductu, 4
(PL 183, 440; ebenso in Opera V, 1968); vgl. auch TMSM 111 250.

65 Uber die Miterldsung bei (Pseudo) Albert siche J. B. CAROL (1950) (Anm. 29)
164-167; H. BARRE, La nouvelle Eve dans ia pensée médicvale d’Ambroise Autpert an
psendo-Albert, in Ftudes Mariales 14 (1956) 101-118; R. LAURENTIN, Kwrzer Tra-
ktat (Anm. 49) 96-98; B. GHERARDINI (1998) (Anm. 30) 284-288; M.
O‘CARROLL, Theotokos (Anm. 51) 298f; B. KOCHANIEWICZ (Anm. 52) 28-32.

34



Die Lehre von der ,,Miterl6serin® im geschichtlichen Durchblick

ersten, die systematisch die Typologie Evas als ,Hilfe“ Adams auf Maria
anwenden, die als adjutrix redemptionis erscheint. Das Ereignis der Erlésung
durch Christus, in sich gesehen, ist in keiner Weise ergdnzungsbediirftig. Thr
Sohn wollte sie aber am ILeiden teilhaben lassen, damit nur sie, ,,wie sie
Helferin der Erlésung durch ihr Mitleiden war, auch Mutter aller durch die
Neuschaffung werden sollte“®. Matia, die den Sohn Gottes in ihrem Leib
und Blut gezeugt hatte, ,,opferte mit ihrer freiwilligen Zustimmung zum
Leiden ihren Sohn fiir uns alle (spontaneo eins consensu in eius passione pro nobis
omnibus obtulif); mit dieser einzigartigen Darbringung der tiberaus hinrei-
chenden und wohlgefilligen ein fiir alle Mal hingegebenen Opfergabe ver-
sohnte sie Gott mit dem gesamten Menschengeschlecht (per quam sufficientis-
simanm et gratissimam hostiam semel oblatam, Deum toto generi humano reconcilia-
vif) <.

Die Verbindung Mariens mit dem Erlésungsopfer gehort freilich nicht
zu der Lehre, die in den groBen systematischen Werken der Scholastik
tberliefert wurde. Thomas von Aquin betont beziiglich der heilshaften
Mitwirkung der Gottesmutter nur die Bedeutung der Verkiindigung®®. Bo-
naventura bezieht auch das Ereignis des Kreuzes ein und spricht vom ,,L6-
sepreis®, den Maria auf Kalvaria bezahlt hat, aber es gibt eine Kontroverse
tiber die systematische Tragweite der einschligigen AuBerungen®.

Die Einbeziehung der Gottesmutter in das Opfer Christi bleibt mehr
oder weniger begrenzt auf die Werke, die sich eigens mit Maria befassen

6 Mariale, q. 150; zitiert in J. B. CAROL (1950) (Anm. 29) 165.
7 Mariale, q. 51; zitiert in J. B. CAROL (1950) (Anm. 29) 165.

%8 Vegl. STh III g. 30 a. 1; B. GHERARDINI (1998) (Anm. 30) 288-294; L.
GAMBERO, Medioevo (Anm. 28) 291f; B. KOCHANIEWICZ (Anm. 52) 32-37.

% Vgl. insbesondere De donis Spiritus Sancti 6,14 (ed. Quaracchi V 486); vgl. L.
GAMBERO, Medioevo (Anm. 28) 256: ,,Maria hat diesen Preis als die starke und
fromme Frau bezahlt, denn als Christus am Kreuze litt, um diesen Preis zu ent-
richten fir unsere Erl6sung, war die selige Jungfrau anwesend und stimmte dem
gottlichen Willen zu“. Uber die verschiedenen Deutungen siehe J. B. CAROL
(1950) (Anm. 29) 162-164; C. BALIC, Die Corredemptrisfrage innerbalb der franziska-
nischen Theologie, in Franziskanische Studien 39 (1957) 218-287, hier 222-232; P.
D. FEHLNER, 1/ mistero della corredenzione secondo il dottore serafico San Bonaventura, in
AA.VV., Maria Corredentrice 1, Frigento 1999, 11-19; DERS., The sense of Marian Co-
redemption in St. Bonaventure and Bl. Duns Scotus, in AA. VV., Mary at the Foot of the
Cross I, New Bedford, Mass. 2001, 103-118; L. GAMBERO, Medioevo (Anm. 28)
254-258.

35



Manfred Hanke

(wie die Abhandlung des Pseudo-Albert), auf die Volksfrémmigkeit (die
sich im Stabat Mater’® ausdriickt) und auf die Mystik, wie das Beispiel der hl.
Birgitta zeigt. Die schwedische Scherin betont, sie habe aus dem Mund der
Gottesmutter und dann aus dem des gottlichen Sohnes sehr kriftige und
klare Worte gehort, die dem gleichkommen, was spiter (im 20. Jh.) als
,» Teilhabe an der objektiven Erlosung des Menschengeschlechtes® benannt
wird:

,Darum sage ich mit einer gewissen Kihnheit, dass sein Schmerz mein
Schmerz war und sein Herz mein Herz. Wie Adam und Eva die Welt fur
eine Frucht verkauften, so haben mein Sohn und ich die Welt gleichsam
mit einem einzigen Herzen erldst. Stelle dir darum vor, meine Tochter, wie
ich mich beim Tod meines Sohnes fuhlte, und dann wird es dir nicht

schwer erscheinen, die Welt zu verlassen®’2.

,,Darum kann ich wohl sagen, dass meine Mutter und ich den Menschen
gleichsam mit einem einzigen Herzen etldst haben, ich durch das Leiden in
meinem Herzen und in meinem Fleische, sie mit dem Schmerz und der

Liebe ihres Herzens“™.

Johannes Paul II. bezog sich auf diese Worte 1991 anlisslich des
600jdhrigen Jahrestages der Heiligsprechung der heiligen Birgitta (die 1999
auch zur Mitpatronin Europas erhoben wurde): Birgitta rief Maria an ,,als
Unbefleckte, Schmerzensreiche und Miterloserin ...“™. Auch wenn die
Heilige nicht den Fachbegriff ,,Miterloserin® benutzte, ist der entsprechen-
de Gehalt in ihren Offenbarungen offenkundig.

Der Begriff ,,Miterloserin® (coredemptrix) taucht zuerst im 15. Jh. auf ganz
in der Nihe der Heimat von Papst Benedikt XVI., nimlich in einem Hym-

0 Vgl. S. M. MANELLL, ,,Stabat Mater”. The Poem of the Coredemption, in AA. VV., Mary
at the Foot of the Cross IV, New Bedford, Mass. 2004, 170-226.

' So L. GAMBERO, Medjoevo (Anm. 28) 342.

72 Sermo  angelicus 1,35; zitiert in L. GAMBERO, Medioevo (Anm. 28) 342; F.
HOLBOCK, Gottes Nordlicht. Die hl. Birgitta von Schweden und ibre Offenbarungen, Stein
am Rhein 21988, 258.

73 Revelationes extravagantes, cap. 3; zitiert in L. GAMBERO, Medioevo (Anm. 28) 342; F.
HOLBOCK (Anm. 72) 258.

7 Insegnament di Giovanni Paolo II, Bd. 14/2, 756; vgl. P. PARROTTA, La coopera-
zione di Maria alla Redenzione in Gabriele Maria Roschini (Collana di Mariologia 3),
Pregassona (Lugano) 22002, 163f.

36



Die Lehre von der ,,Miterl6serin® im geschichtlichen Durchblick

nus, der in Salzburg aufbewahrt wird, dem Sitz des Primas Germaniae. Das
neu geprigte Wort ist eine Frucht der gesteigerten Aufmerksamkeit des
Mittelalters fur das Leiden Christi”®. Schon beim hl. Bernhatrd finden sich
Begriffe mit dem Prifix ,,co®, angefangen mit dem Wort ,,Mitleiden® (cor-
passio)’S. Pseudo-Albert fuhrt den Ausdruck ,,Mithelferin der Etlosung® ein
(co-adintrixc redemptionis) (13. Jh.). Diese Begriffsprigungen sind neu. Am
Beginn des Mittelalters finden sich starke Ausdriicke, die das heilshafte
Wirken der Gottesmutter betonen, so etwa ,,Wiederversohnerin der Welt*
(hl. Anselm)”’, , Erlosetin® (redemptrix) und ,,Wiederherstelletin® (reparatrix)
(Eadmer)’®. Diese Wendungen wetden freilich noch nicht unmittelbar mit
dem Ereignis des Kreuzes verbunden, dem sich jedoch die Bezeichnung
coredemptrix anschlieBt. Maria ,,Erloserin® anldsslich der Inkarnation zu nen-
nen, rief die Tatsache in Erinnerung, dass sie den Etldser geboren hat und
fiir uns bittend eintritt; im Blick auf das Kreuz, auf dem sich die Etlésung
vollendet, konnte ein Begriff, der die Vorsilbe ,,Mit* enthilt, leichter die
untergeordnete Verbindung Mariens mit dem Erlésungsopfer herausstel-
len™. Wabhrtlich entsteht der Titel ,,eben mit dem genauen Ziel, die eigentli-
che und ausschlieBliche Funktion Jesu als Etloser zu unterstreichen®. Es
geht hier nicht um die Gleichordnung zwischen einem ,,Miterléser und
einer ,,Miterléserin®, sondern um die Beziehung zwischen dem einzigen
Erloser und der ,,Miterloserin®.

75 J. B. CAROL (1950) (Anm. 29) 172-174 schrieb das erste Auftauchen des Begrif-
fes einem anonymen Minderbruder des 14. Jh.s zu, nahm diesen Hinweis aber
spiter zuriick, um dem Ergebnis der geschichtlichen Untersuchung zuzustim-
men von R. LAURENTIN, Le #itre de Corédemptrice. Ftude historigue, in Marianum 13
(1951) 396-452. Vgl. J. B. CAROL (1964) (Anm. 29) 780, Anm. 84; M. L
MIRAVALLE (2003) (Anm. 31) 101f.

76 R. LAURENTIN, Corédemptrice (Anm. 75) 406 meint, Bernhatd sei der erste Autor;
B. GHERARDINI (1998) (Anm. 30) 58f und M. O‘CARROLL, Theotokos (Anm. 51)
104 fithren schon einen Text des Petrus Damiani an (11. Jh.): Sermo 46 in nativ.
B. Mariae, 1 (PL 144, 148 A).

77 Oratio VI (ed. 1. BIFFI — C. MARABELLL, Anselmo d‘Avsta. Orazioni e meditaziont,
Milano 1997, 183). Vgl. B. GHERARDINI (1998) (Anm. 30) 153f; L. GAMBERO,
Medioevo (Anm. 28) 131f; M. O°‘CARROLL, Theotokos (Anm. 51) 33f.

8 Vgl. I. MIRAVALLE (2003) (Anm. 31) 82-85.

7 So die Deutung der Texte bei R. LAURENTIN, Corédemptrice (Anm. 75) 404. 407.

80" A. M. CALERO (Anm. 32) 284.

37



Manfred Hanke

Die Lehre von der Miterldsung ist also gegenwirtig seit dem Mittelalter.
Die Aufmerksamkeit der alten Kirche, die sich auf die Zustimmung Ma-
riens zur Verkiindigung konzentriert, verlingert sich auf die mittlerische
Anwesenheit der Schmerzensmutter unter dem Kreuz.

6. Brennpunkte der modernen Entwicklung81

6.1 Von der Reformation bis zum ,,goldenen Jahrhundert*“ der Mi-
terlésung

Die Grundlinien der heilshaften Mitwirkung Mariens werden schon im
Mittelalter formuliert. Trotzdem braucht es noch einen langen Weg weiterer
Klirung und Verbreitung. Ein Hindernis entsteht mit der Reformation. Das
Prinzip der alleinwirksamen Gnade (so/a gratia) gestattet keinerlei Mitwir-
kung des Geschdpfes beim Vorgang der Rechtfertigung. Die einzige Mitt-
lerschaft Christi wird in einem Sinne verstanden, der die untergeordnete
Mitwirkung der Geschépfe ausschlieBt und nicht einschlieBt. Schon Chris-
tus als Mensch ist beim Erlosungsgeschehen nur passiv®?. Fir die Maria
zugeschriebene Rolle ist bezeichnend der Kommentar Luthers zu den Wor-
ten guem meruisti portare des Regina caeli: bei ihrem ,,Verdienst™, die Mutter
Gottes zu sein, ist sie gleichzuordnen mit dem ,,Verdienst™ des Kreuzes-
holzes, das den Erloser getragen hat®.

Die Reformation schwicht die Lehre von der Mittlerschaft Mariens®,
aber nach dem Konzil von Trient kommt es zu einer Erholung, wobei auch

81 Vgl. J. B. CAROL (1950) (Anm. 29) 188-480; G. M. ROSCHINI (1969) (Anm. 30)
132-136; M. I. MIRAVALLE (2003) (Anm. 31) 104-166; M. F. PERILLO (Anm. 32)
151-159. 266-271.

82 Vgl. M. KREUZER, ,,Und das Wort ist Fleisch geworden”. Zur Bedeutung des
Menschseins Jesu bei Johannes Driedo und Martin Luther, Paderborn 1998.

8 LUTHER, Auslegung des Magnificat (1521) (WA 7, 573). Dazu A. DITTRICH, Profes-
tantische Mariologiekritik. Historische Entwickiung bis 1997 und dogmatische Analyse
(Mariologische Studien 11), Regensburg 1998, 29-37; M. KREUZER (Anm. 82)
262-266; . LAYH, Luthers 1 erstindnis von Maria anband seiner Magnificatanslegung
von 1521, in Ephemerides Mariologicae 50 (2000) 107-140.

8 Vgl. B. GHERARDINI (1998) (Anm. 30) 302-313; DERS., Lutero ¢ gli eredi della
Riforma dinanzi al mistero di Maria Corredentrice, in AA. VV., Maria Corredentrice 111,
Frigento 2000, 53-74.

38



Die Lehre von der ,,Miterl6serin® im geschichtlichen Durchblick

die Heilsaufgabe der seligen Jungfrau vertieft wird. Im 17. und am Beginn
des 18. Jahrhunderts vervielfachen sich die systematischen Versuche, die
sich mit der Teilhabe Mariens am Erldsungswerk befassen. Man gebraucht
nun die soteriologischen Kategorien des hl. Thomas, um die heilshafte
Mitwirkung Mariens ndher zu bestimmen: das Verdienst, das Opfer, der
Losepreis und die Genugtuung®. Das 17. Jh. lisst sich bestimmen als ,,gol-
denes Jahrhundert der Mitetlosung*®. Eigens erwihnt sei Fernando Quiti-
no de Salazar SJ (1576-1646), der groBte spanische Mariologe seines Jahr-
hunderts®’, der 1618 cines der ersten grofen Werke tber die Unbefleckte
Empfingnis veroffentlichte und (zumindest nach Laurentin) ,die erste
ausdriicklich dem Thema des Anteils Mariens an der Erlésung gewidmete
Abhandlung®®. De Salazar entwickelt systematisch das Thema vom Pries-
tertum Mariens: Maria hat nicht nur in Ubereinstimmung mit dem Willen
des Vaters den Sohn der Welt gegeben, sondern auch Christus fiir die Welt
dargebracht, gleichférmig mit ihm und mit einer priesterlichen Andacht.
Insbesondere habe sie auf ihre mutterlichen Rechte verzichtet, die das Fun-
dament fiir ihr Priestertum bildeten®. Ein Hohepunkt der mystischen Er-

85 Vgl. die geschichtliche Ubersicht anhand dieser Begriffe bei J. B. CAROL (1950)
(Anm. 29) 485-496.

8 Vgl. J. B. CAROL (1950) (Anm. 29) 198-331; (1964) (Anm. 29) 781 (,,goldenes
Jahrhundert®); G. M. ROSCHINI (1969) (Anm. 30) 134; M. I. MIRAVALLE (2003)
(Anm. 31) 113-129; E. LLAMAS, La cooperacion de Maria a la redencion segin los
tedlogos espanoles del sigl X1711, in Estudios Marianos 70 (2004) 235-263; DERS., E/
Siglo XV'1I, “Siglo de Oro” de la “Corredencion Mariana”, in Maria, “unica cooperatrice
alla Redenzione” (2005) (Anm. 1) 221-277.

87 Vel. u. a. die Wertung bei M. O°‘CARROLL, Theotokos (Anm. 51) 316.

88 R. LAURENTIN, Kurzer Traktat (Anm. 49) 102; vgl. DERS., Marie, [Fglise et le
sacerdoce 1 (Anm. 16) 230-304; J. B. CAROL (1950) (Anm. 29) 232-234; O.
CASADO, Doctrina Ferdinandi Q. Salazar de B. V7. M. Corredemptione, in Ephemeri-
des Mariologicae 9 (1959) 101-112; J. DOS SANTOS, A doutrina do sacerdozio maria-
no segundo Fernando Q. de Salazar, in PAMI (Hrsg.), Maria et Ecclesia V11, Rom 1958,
39-79; M. HAUKE, Priestertum (Anm. 16) 315; M. O‘CARROLL, Theotokos (Anm.
51) 316f. Es geht um F. Q. DE SALAZAR, Expositio in Proverbia Salomonis, cap. 8,
Kéln 1621; vgl. DERS., Pro Immacnlata Conceptione Deiparae Virginis Defensio, Alcala
1618.

8 Der Hinweis auf die ,,Mutterrechte findet sich auch in lehramtlichen Texten
Benedikts XV. und Pius’ XII. Diese Sprache darf nicht geprefit werden; im
strengen Sinne kann man hier nicht von ,,mutterlichen Rechten® sprechen. Vgl.

39



Manfred Hanke

fahrung angesichts der Vermittlung Mariens findet sich bei der heiligen
Kapuzinerklarisse Veronica Giuliani (1660-1727). Maria wird vorgestellt als
,Mithelferin der menschlichen Erlésung®, , Mittlerin®, ,,universale Vermitt-
lerin und Austeilerin der Gnaden‘”.

Das Priestertum Mariens wird dann besonders in der ,,Franzdsischen
Schule® des 17. Jahrhunderts behandelt (Jean Eudes, Jean Jacques Olier).
Nach Olier besitzt Maria den Geist und die Gnade des Priestertums, aber
nicht seinen sakramentalen Charakter. Sie bt ihre priesterlichen Funktio-
nen aus in ihrer spezifischen Eigenart als Frau und als Gottesmutter. Den
Autoren der Franzésischen Schule gefillt der Vergleich zwischen der Zu-
stimmung Mariens bei der Inkarnation mit den Wandlungsworten, die der
Priester wihrend der Messfeier spricht: in beiden Fillen wird der Sohn
Gottes gegenwirtig. Dieser Vergleich wertet nicht hinreichend die Unter-
scheidung zwischen dem hierarchischen Priestertum und dem Mariens:
wihrend der Priester in der Person Christi als des Hauptes der Kirche han-
delt, vertritt die selige Jungfrau bei der Inkarnation die Menschheit als
»Braut“ des Etlosers”. Die Franzosische Schule vernachlissigt hingegen die
Eigenheit Mariens als Urbild der Kirche. Papst Johannes Paul II. bietet in
seiner Enzyklika Ecclesia de Eucharistia einen besseren Vergleich: die Zu-
stimmung Mariens bei der Verkiindigung ist vergleichbar mit dem ,,Amen®

92

des Gldubigen, der die hl. Kommunion empfingt’.

Wenn wir einmal von den entsprechenden Zeugnissen des Altertums ab-
sehen, dann beginnt die Anwendung des Begriffes ,,Verdienst auf den
Beitrag Mariens zur Erlésung im Mittelalter mit Eadmer, einem Schiiler
Anselms und Urheber der ersten theoretischen Formulierung der Unbef-
leckten Empfingnis im lateinischen Westen”. Wichtig ist das Zeugnis des
»doctor eximius®, Francisco Suarez SJ (1548-1617), von dem der Leitsatz

R. LAURENTIN, Marie, 'Eglise et le sacerdoce 11 (Anm. 16) 25. 155-157; L.
SCHEFFCZYK, Mutterrechte Mariens, in Marienlexikon 4 (1992) 559f.

% Vgl. M. F. PERILLO (Anm. 32).

o1 Vel. THOMAS VON AQUIN, STh IIT q. 30 a. 1.

92 Vel. Ecclesia de Encharistia (2003) 55.

% Vgl. J. P. CAROL (1950) (Anm. 29) 485f; EADMER, De excellentia 1 irginis Matris 11
(PL 159, 508): ,,Wie Gott, der mit seiner Macht alle Dinge bereitet (cuncta paran-
do), ihr Vater und Herr ist, so ist die selige Maria, die mit ihren Verdiensten alle
Dinge wiederherstellt (cuncta suis meritis reparando), deren Mutter und Herrin®“ (vgl.
B. GHERARDINI [1998] [Anm. 30] 356).

40

=



Die Lehre von der ,,Miterl6serin® im geschichtlichen Durchblick

stammt: die selige Jungfrau hat uns schicklicherweise (de congrno) verdient,
was Christus uns von Rechts wegen (de condigno) verdient hat’*. Der Vet-
dienst der Gottesmutter grindet in der gottlichen Tugend der Liebe in
Verbindung mit der Gnadenfiille, die in ihr seit der Unbefleckten Emp-
fingnis wohnt. Der Unterschied zwischen dem Verdienst de condigno (bei
Christus) und dem Verdienst de congruo (bei Maria) bewahrt die Unterschei-
dung zwischen dem Heilswerk des Erlésers und der Beigesellung der Got-
tesmutter. Das Werk des Herrn, in sich gesehen, ist in tiberflieBender Weise
hinreichend, um unser Heil zu verdienen. Dies gilt schon fiir den allerersten
Liebesakt Christi als Mensch; der Tod am Kreuz ist nicht verlangt worden,
weil die vorausgehenden (unendlichen) Verdienste nicht ausgereicht hitten,
sondern um auf unserer Seite Hindernisse zu beseitigen®.

6. 2 Die Krise in der Zeit des Jansenismus und der Aufklirung

Am Beginn des 17. Jahrhunderts steht die marianische Theologie in vol-
ler Blite, aber am Ende des gleichen Jahrhunderts ist ein Abklingen des
Interesses zu verzeichnen. Ein typisches Zeichen dieser Schwichung ist der
geistige Sturm, der von einem 16seitigen Biichlein verursacht wurde, den
Monita salutaria des Adam von Widenfeld (1673). Der Koélner Jurist warnt
vor wirklichen und vermeintlichen Ubertreibungen bei der Marienvereh-
rung; dabei legt er der Gottesmutter unter anderem folgende Worte in den
Mund: ,,Du sollst mich nicht Retterin oder Miterléserin nennen®, um sie
nicht mit Gott gleichzusetzen?. Allein im Zeitraum von zwei Jahren et-
scheinen mehr als 40 Gegenschriften, und das Werk von Widenfelds ge-
langt auf den Index”’. Eine These des Buches erscheint spiter (1690) unter

% Vgl. ]. P. CAROL (1950) (Anm. 29) 195f; R. FASTIGGL, Mary’s Coredemption accord-
ing to Francisco Suarez, S. J. (1548-1617), in AA. VV., Mary at the Foot of the Cross IV,
New Bedford, Mass. 2004, 338-351, hier 341f.

THOMAS VON AQUIN, STh III q. 48 a. 1 ad 2. Zu den Beweggriinden siche STh
IIT q. 46 a. 3.

A. VON WIDENFELD, Monita salutaria Beatae Mariae 1 irginis ad cultores suos indiscre-
tos, Gand 1673, monitum 10, zitiert in R. LAURENTIN, Corédemptrice (Anm. 75)
434: «Cave ne quidquam Deo detraxeris ut me honores sicut collyridiani. Ne
itaque dixeris me esse omnipotentem; ne me vocaberis salvatricem et corre-
demptricem.

97 Vgl. P. HOFFER, La dévotion a@ Marie an déclin du XVII' siécle antonr du Jansénisme et
des ,,Avis Salutaires de la B. Vierge Marie a ses dévots indiscrers, Paris 1938; J. B.

95

O

96

41



Manfred Hanke

den Irrtimern der Jansenisten, die von Papst Alexander XIII. verurteilt
werden (DH 2326). Auch der Begriff der ,,Miterloserin® ist Gegenstand der
Diskussion, aber steht dabei noch nicht im Vordergrund®.

Die Monita salutaria werden mit Beifall bedacht vor allem in Kreisen, die
den Ordensgemeinschaften, den eifrigsten Vertretern der Marienverehrung,
kritisch gegentiber stehen. Eine wichtige Rolle spielt auch eine unausgegli-
chene Verherrlichung der Viterzeit, die den angeblichen Abweichungen des
Mittelalters gegeniiber gestellt wurde. Vor allem die Jansenisten neigen
dazu, die Entwicklung der Theologie mit der Gestalt des hl. Augustinus
abzuschlieen (der die Aufgabe Mariens unter dem Kreuz nicht beleuchtet).
Von Widenfeld ist kein Jansenist, aber sein Biichlein wird im jansenisti-
schen Milieu mit offenen Armen aufgenommen. Diese Hindernisse neh-
men bereits gewisse Einwinde einer spiteren Zeit gegentiber der Lehre von
der Miterlosung vorweg: der Blick auf den Okumenismus mit den Protes-
tanten, das Problem der Beziehung zwischen der Heiligen Schrift und der
Dogmenentwicklung, aber auch der Gegensatz zwischen verschiedenen
Parteiungen in der Kirche.

CAROL (1950) (Anm. 29) 302-321; L. SCHEFFCZYK — O. STEGMULLER, Widen-
feld, in Marienlexikon 6 (1994) 728f.

9% Siehe die Ubersicht der Debatte zum Wort ,, Miterléserin bei P. HOFFER (Anm.

97) 274f; R. LAURENTIN, Corédemptrice (Anm. 75) 412. 434-436; ENRIQUE DEL
SAGRADO CORAZON, Martin de Torrecilla (7 1709), apologista del culto y de la devocion
mariana, contra “Monita Salutaria”, in AA. NV ., Diakonia pisteos. Miscellanea J. A. Al-
dama, Granada 1969, 217-239, hier 230-232. Bezeichnend sind jedenfalls zwei
Erklirungen des Begriffes. Bischof J. VAN NEERCASSEL, Apostolischer Delegat
fir die Niederlande, sympathisiert an sich mit von Widenfeld, verteidigt aber
den Titel, der nichts anderes bedeute, als was Paulus in 1 Kor 3,9 sage (,,Wir
sind Mitarbeiter Gottes®). Nach dem Jesuiten M. Reichenberger ist Maria Miter-
l6serin, ,,weil sie unmittelbar ... an der Erlésung des Menschengeschlechtes
mitgewirkt hat®. Widenfeld betont (bei seiner Verteidigung): ,,... certum est
Christum caruisse socio redemptionis nostraec nominatimque B. V. nihil contu-
lisse ad complendum pretium nostrum ...“. Vgl. R. LAURENTIN, Corédemptrice
(Anm. 75) 434-436 (N1. 25*. 27. 33a).
In seinem theologischen Ansatz scheint von Widenfeld abhingig von dem Jesui-
ten THEOPHIL RAYNAUD (1587-1663), der offenbar die heilshafte Mitwirkung
Mariens auf die Zeugung des Leibes des Erlésers beschrinkt: vgl. P. HOFFER
(Anm. 97) 275, Anm. 2; J. B. CAROL (1950) (Anm. 29) 256f; H. M. KOSTER,
Raynaud, in Marienlexikon 5 (1993) 414f; M. O’CARROLL, Theotokos (Anm. 51)
304f£.

42



Die Lehre von der ,,Miterl6serin® im geschichtlichen Durchblick

Wihrend der Zeit der Aufklirung verstirken sich diese Spannungen; das
theologische Klima beziiglich der Mittlerschaft Mariens kiihlt sich gleich-
sam ab und fihrt zu einem gewissen Skeptizismus. Bezeichnend ist die
Tatsache, dass Papst Benedikt XIV. (1740-58) es fur angemessen hilt, die
Rechtgliubigkeit der Lehre von der Mitetldsung Mariens zu unterstreichen.
Er geht darauf ein in seinem beriihmten Werk iiber die Selig- und Heilig-
sprechungen (das schon vor seinem Pontifikat erscheint)”. Auf der anderen
Seite tadelt das Heilige Offizium 1747, also wihrend seines Pontifikates,
den Ausdruck ,,Miterloserin des Menschengeschlechtes® (Corredentrice del
genere umano)'”’. Das theologische Milieu von damals zeigt sich deutlich in

9 P. LAMBERTINL, De servorum Dei beatificatione et beatornm canonisatione, 1-IV, Bologna
1734-38, 11 c. 32; vgl. R. BAUMER, Benedikt XI1/, in Marienlexikon 1 (1988) 423-
425, hier 423; B. GHERARDINI (Anm. 30) 111. Kardinal Orsini (= Benedikt
XIIL) ermahnt 1728 seine Zuhoérer zur Dankbarkeit ,,gegentiber unserem gelieb-
ten Erl6ser und gegentiber unserer geliebten Miterloserin®. Vgl. R. LAURENTIN,
Corédemptrice (Anm. 75) 358. Zum geschichtlichen Umfeld der Miterlosungslehre
im 17. und 18. Jh. siche J. P. CAROL (1950) (Anm. 29) 198-382.

100 Siehe A. LEPIDI (Anm. 9) 5. Es handelt sich um die Korrektur fir eine kleine
Kreuzwegandacht, die von einem anonymen Minderbruder verfasst und in einer
bescheidenen Auflage von 150 Exemplaren 1747 in Ascoli (Apulien) gedruckt
worden war. Das Wort ,,Corredentrice” (Miterléserin), das bei der vierten
Kreuzwegstation vorkommt, wird ersetzt mit ,,Avocata” (Fursprecherin). Der
beanstandete Satz lautet folgendermaBlen: «Ah fatemi, addolorato Redentore,
deh fatemi, spasimante Corredentrice dell’'uman Genere, partecipare i vostri do-
lori, per farmi poscia partecipe de’ vostri contenti». Der Text wird gedndert in
«... fatemi, afflitra [sic] Madre Avocata del’'uman Genere ...». Die Entschei-
dung vom 31.10.1747 wird dem Bischof von Ascoli zugeschickt sowie dem Ge-
neral der observanten Minderbrider zwecks Mitteilung an alle Provinziale. Die
Franziskaner nehmen die Entscheidung im Gehorsam auf (vgl. Archiv des HI
Offiziums, Censura librorum, Umschlag 1746-1748, letztes Faszikel). Fur die
Mitteilung danken wir H. H. Andrea Villafiorita (Genua).

Anscheinend hat diese Malinahme keine bleibenden Spuren hinterlassen. Zu-
mindest finden sich keine Eingriffe gegen das Wort ,,Miterldserin® im Verzeich-
nis der indizierten Blicher nach F. H. REUSCH, Der Index der verbotenen Biicher. Ein
Beitrag ur Kirchen- und Literaturgeschichte 11/1-2, Bonn 1885; Nachdt. Aalen 1967
(16.-19. Jh.). Das Attribut war bereits ziemlich geldufig. Schon 1660 erwihnt ein
spanischer Theologe, dass die Theologen Maria iiberaus hiufig ,,Miterldserin des
Menschengeschlechtes® nennen («valde frequenter repetunt doctores appellando
Virginem corredemptricem generis humani»). Ein italienischer Jesuit am Beginn
des 17. Jh.s meint, Maria werde von ,vielen Miterl6serin genannt. Vgl. R.

43



Manfred Hanke

einer Intervention von Ludovico Antonio Muratori (1672-1750), Priester
und Bibliothekar in Modena. In seinem Werk tber die ,geregelte From-
migkeit” wendet sich der Verfasser unter anderem gegen tatsichliche und
angebliche Missbrauche bei der Marienverehrung'”!. Das Thema der Mitt-
lerschaft wird nicht auf systematische Weise behandelt'’?, bekundet sich
aber mit einem ganz bestimmten Ansatz. Muratori gesteht Maria eine Mitt-
lerschaft nur insofern zu, als sie Christus geboren hat, die Quelle aller Gna-
den, und insofern sie fur uns firbittend eintritt. Von einer besonderen Auf-
gabe Mariens beim Erlésungsopfer ist keine Rede, und ebenso wenig wird
das Verdienst de congrno erwihnt. Der Theologe weist die tiberlieferte Lehre
uber die universale Gnadenmittlerschaft zurlick, die sich im Westen im-
merhin schon seit Bernhard von Clairvaux durchgesetzt hatte!®. Der italie-
nische Historiker wird dabei auch vom Skumenischen Motiv geleitet, die
Protestanten nicht herauszufordern!®.

Das Werk Muratoris erscheint 1747, aber eine vorldufige Fassung zirku-
liert in der romischen Kurie schon seit 1743. Das Buch findet unter ande-
rem das Wohlgefallen des Kardinals Fortunato Tamburini, eines Freundes
von Muratori und Mitglied der Indexkongregation sowie des Heiligen Offi-

105 106

ziums'®. Heftig kritisiert wird das Werk hingegen von einigen Jesuiten'®,

LAURENTIN, Corédemptrice (Anm. 75) 433. 437 (Nr. 20. 40). Der erste grofie
Theologe, der den Titel in einem systematischen Zusammenhang benutzt, ist Al-
fonso Salmeron (1515-1585), einer der ersten Jesuiten und Teilnehmer an allen
Perioden des Konzils von Trient: R. LAURENTIN, Corédemptrice (Anm. 75) 429f; J.
STOHR, Salmeron, in Marienlexikon 5 (1993) 642f; B. GHERARDINI (1998) (Anm.
30) 300; M. I. MIRAVALLE (2003) (Anm. 31) 107-109.

101 1., A. MURATORI, Della regolata devozione dei cristiani, Cinisello Balsamo 1957,
1990 (zuerst unter dem Pseudonym von L. PRITANIO, Venedig 1747), 195-203
(= cap. 22).

102 Dies betont A. BURLINI CALAPAJ, Devozioni ¢ “Regolata Devozione” nell'opera di
Ludovico Antonio Muratori. Contributo alla storia della liturgia, Rom 1997, 60, Anm.
81.

103 Vgl. L. A. MURATORI (Anm. 101) 197f.

104 Vel. L. A. MURATORI (Anm. 101) 196. Siche auch die Untersuchung von G.
TRAVAGLINO, L. A. Muratori e la mediazione mariana, Neapel 1969, 70-74 (und
passim); aullerdem J. STOHR, Muratori, in Marienlexikon 4 (1992) 544f.

105 Vel G. TRAVAGLINO (Anm. 104) 29-37.

106 Vel. G. TRAVAGLINO (Anm. 104) 74-85. Der hauptsichliche Gegner war der
Jesuit Benedetto Plazza (1 1761): B. PLAZZA, Christianorum in Sanctos, Sanctornm

44



Die Lehre von der ,,Miterl6serin® im geschichtlichen Durchblick

aber die ,,Schutzengel des Gelehrten an der Kurie verhindern eine Verur-
teilung. Auch Papst Benedikt XIV. pflegt beste Bezichungen mit Muratori.
Er teilt nicht die politischen Meinungen Muratoris iiber den Kirchenstaat,
aber kritisiert nicht die Ausfihrungen zur Matiologie'”. 1753 verfugt die
Indexkongregation, die im Auftrag des Heiligen Vaters das Buch von Mura-

tori untersucht hatte, das Werk verdiene keinerlei Zensur!'%,

6. 3 Die Mittlerschaft der Immaculata

Das theologische Milieu von Muratori ist deutlich gekennzeichnet durch
die bekannten Grenzen der Aufklirung des 18. Jahrhunderts. Fir die
Uberwindung der Aufklirungstheologie ist bezeichnend das Werk des hl.
Alfons von Liguori'” (1696-1787), vor allem mit den ,,Hertlichkeiten Ma-

riens* (1750)'°, | dem Bestseller unter den marianischen Blichern aller Zei-

Reginam, Eorumgque festa, efc. ... devotio ... vindicata, Panormi (= Palermo) 1751.
Uber die Lehre Plazzas zur Miterlésung siehe J. B. CAROL (1950) (Anm. 29)
331f.

107 Vgl. G. TRAVAGLINO (Anm. 104) 74-76. Uber die Beziehungen zwischen
Benedikt XIV. und Muratoti siche beteits L. VON PASTOR, Storia dei Papi XV1/1,
Rom 1953, 145-148 (dt. Geschichte der Péjpste seit dem Ausgang des Mittelalters XV1/1,
Freiburg i. Br. 81961).

108 Vgl. G. TRAVAGLINO (Anm. 104) 82-84.

19 Vgl. E. THEYSKENS, S. Abphonse et la médiation universelle de Marie, in AA. VV.,
Mémoires et rapports du Congrés Marial tenu a Bruxelles, 8-11 septembre 1921,
Bd. I, Briissel 1922, 100-120; C. DILLENSCHNEIDER, La Mariologie de S. Alphonse
[]. Son influence sur le renouveau des doctrines mariales et de la piété catholique apres la
tourmente du protestantisme et du jansénisme, Fribourg — Paris 1931; DERS., La Mario-
logie de S. Alphonse [1I]. Sources et synthése doctrinale, Fribourg — Paderborn — Paris
1934, 107-209; DERS., Marie au service de notre rédemption, Hagenau 1947, 123-129;
J. B. CAROL (1950) (Anm. 29) 360-368; G. M. ROSCHINI, La Corredentrice negli
seritti di 8. Alfonso M. de Lignori, in Matianum 18 (1956) 314-336; P. ANGEL, La
corredencion objetiva in San Alfonso Maria de Liguori, in Estudios Marianos 19 (1958)
337-348; H. GRAEF, Maria. Eine Geschichte der Lehre und V'erehrung, Freiburg i. Br.
1964, 382-385 (iiber einige Grenzen); M. O‘CARROLL, Theotokos (Anm. 51) 14f;
S. RAPONI, 1/ mistero di Maria Corredentrice in Sant‘Alfonso Maria de’ Lignori, in AA.
VV., Maria Corredentrice III, Frigento 2000, 109-136.

110 Mehr als 800 Auflagen in vielen Sprachen: J. HEINZMANN, Alfons Maria ».
Lijgnori, in Marienlexikon 1 (1988) 97. Deutsche Ausgabe u. a.: A. M. VON

45



Manfred Hanke

ten“!!. Vielleicht aus Furcht vor den kirchlichen Zensoren gebraucht Al-
fons in diesem Werk nicht (im Unterschied zu anderen seiner Schriften)
den Begriff ,,Miterloserin“!!?, bietet aber eine sehr klare Darstellung uber
die universale Gnadenvermittlung durch Maria. Die Mitwirkung an der
Erlosung wird beschrieben mit dem Begriff des Verdienstes de congruo, wo-
mit sich die Gottesmutter dem Opfer Christi verbindet!!®. Der Grunder der
Redemptoristen wird nach einer genauen Priifung seiner Schriften im Jahre
1871 zum Kirchenlehrer ernannt!!.

Wie die Lehre von der Mittlerschaft Mariens aus der Krise der Reforma-
tion gestirkt hervorging, so geschah es auch nach dem Winter des Janse-
nismus und der Aufklirung, die in die Franzosische Revolution miindet.
Ein neues Wachstum der Marienfrommigkeit beginnt langsam nach dem
Fall Napoleons. Die Marienerscheinungen 1830 in der Rue du Bac sind ein
deutliches Zeichen und eine kriftige Férderung fiir die Erholung des katho-
lischen Lebens im ,,Marianischen Zeitalter“!!>. Die Vorbeteitung des Dog-
mas von der Unbefleckten Empfingnis bringt ein beachtliches theologi-
sches Bemuhen mit sich, von dem auch die Lehre Uiber die Mittlerschaft
Mariens profitiert. Dieser Fortschritt wird deutlich in dem monumentalen
Werk von Catlo Passaglia S iiber die Immaculata (1855), worin sich auch

LIGUORI, Die Herrlichkeiten Mariens. Neu hrsg. v. P. Klemens Kiser, °1874 (Nachds.
Stuttgart 1991).

11 S. DE FIORES, Maria Madre di Gesir (Cotso di teologia sistematica 6), Bologna
1992, 165; DERS., Maria sintesi dei valori. Storia culturale della mariologia, Cinisello
Balsamo 2005, 282.

112 Vgl. C. DILLENSCHNEIDER (1934) (Anm. 109) 126f.
113 Vgl. J. B. CAROL (1950) (Anm. 29) 363-366.

14 Vel. G. ORLANDL, La Causa per il dottorato di S. Alfonso. Preparazione — Svolgimento
— Ripercussioni (1866-1971), in: Spicilegium historicum Congregationis Ss. Re-
demptoris 19 (1971) 25-240. Uber die Beziehung zwischen Muratori und dem
Grinder der Redemptoristen siche auch G. CACCIATORE, S. Alfonso de‘ Liguori e
il Giansenismo. Le ultime fortune del moto giansenistico e la restituzione del pensiero cattolico
nel sec. XVIII, Florenz 1944; DERS., La polemica fra s. Alfonso e 1. A. Muratori, in:
Spicilegium historicum Congregationis Ss. Redemptoris 3 (1955) 107-124; G.
DOMENICO, S. Affonso de* Lignori e 1. A. Muratori, in: P. GIANNANTONIO
(Hrsg.), A. M. de Lignori e la societa civile del sno tempo, Bd. 11, Florenz 1990, 461-
472.

115 Veldie Beitridge in A. ZIEGENAUS (Hrsg.), Das Marianische Zeitalter. Entstehung
— Gehalt — Bedentung (Mariologische Studien 14), Regensburg 2002.

46



Die Lehre von der ,,Miterl6serin® im geschichtlichen Durchblick

100 Seiten finden mit Quellen iber Maria als Mittlerin in ihrer Bezichung
zu Christus als Mittler!'®.

Der Titel der ,,Miterloserin® gerit in das Zentrum der Diskussion seit
1904, bei dem 50jdhrigen Jubilium der Dogmatisierung der Unbefleckten
Empfingnis, als Alexis-Henri-Marie Lépicier einen Vortrag hilt tiber die
»Makellose Gottesmutter, Mitetloserin des Menschengeschlechtes“!!”. Der
in der Aufklirungszeit verpénte Begriff erscheint nun sogar in Dokumen-
ten des Heiligen Stuhles, einschlieSlich des Heiligen Offiziums zur Zeit
Papst Pius” X.!'®. Nach dem Tode des heiligen Papstes verweist P. Lepidi
1916 wiederum auf die Entscheidung des Heiligen Offiziums aus dem Jahre
1747. Der Titel gefillt Kardinal Billot, der in eben diesem rémischen Dikas-
terium einen bestimmenden Einfluss hat'"” ebenso wenig. Nach dem Tode
Lepidis und der Entlassung von Billot benutzt Papst Pius X1I. den Begriff in
einigen Ansprachen (1933-35), was manche Kritiker zu Retraktationen

veranlasst!?.

16 Vel. M. HAUKE, Mercier (Anm. 24) 22.

17 Vgl. A.-H.-M. LEPICIER, LImmaculée Meére de Dieu, corédemptrice du gente
humain, Turnhout 1906. Deutsche Ubersetzung: Maria, die unbefleckte Mutter
Gottes und Miterlserin des Menschengeschlechtes, Rom 1909 (,,vom Verfasser
durchgesehen und mit Zusitzen bereichert™).

18 AAS 1 (1908) 409; 5 (1913) 364; 6 (1914) 108. Die Dokumente des Hl. Offi-
ziums stammen aus den Jahren 1913 und 1914. Dazu u. a. S. M. PERRELLA,
“vota” e i “consilia” dei vescovi italiani sulla mariologia e sulla corredenzione nella fase anti-
preparatoria del Concilio Vaticano II, Roma 1994, 145:

«lLa prima cosa che sorprende nei due documenti ¢ I'uso esplicito del termine
“corredentrice” applicato alla Madre del Signore. Per quanto ci consta ¢ la prima
volta che tale termine ricorre nella ponderata e rigorosa prosa dei decreti del
Santo Ufficio.
In secondo luogo ¢ da rilevare la portata universale che si attribuisce al ruolo
della Vergine: ella ¢ la “corredentrice de/ genere umano”; si tratta quindi dello stesso
ambito in cui si svolge Popera salvifica di Cristo, “redentore de/ genere umano”».
Siehe auch L. PILLET, La corredenzione mariana nel magistero del beato Pio X, Turin
1951, 57f; A. B. CALKINS, The Mystery of Mary Coredemptrix: in the Papal Magisterium,
in M. I. MIRAVALLE (Hrsg.), Mary Coredemptrix. Doctrinal issues today, Goleta, CA
2002, 25-92, hier 31f.

119 Vel. M. HAUKE, Mercier (Anm. 24) 70-72. 127-131.

120 Vgl. R. LAURENTIN, Corédemptrice (Anm. 75) 419f; A. B. CALKINS (Anm. 118)
32-34; M. HAUKE, Mercier (Anm. 24) 93-97.

47



Manfred Hanke

1920 veroffentlicht der Redemptorist F. X. Godts, ein Vertrauter von
Kardinal Mercier, die erste Monographie mit dem Titel ,,Die Miterlose-
tin“!?!. Godts, wie auch andere Theologen seiner Zeit, definieren den Be-
griff der Miterlésung als ,,Mitwirkung bei der Erlésung®. Es handelt sich
um eine untergeordnete und instrumentelle Mitwirkung'?. Der Redempto-
rist betont: wie in der alten Kirche der Titel ,, Theotokos die gesamte Leh-
re von der hypostatischen Union zusammenfasst, so beschreibt jetzt das
Wort ,,Mitetloserin® die Mitwirkung Matiens an der Erlosung!®.

Die Diskussion iiber die Miterlésung und die Mittlerschaft Mariens ver-
quickt sich mit der Debatte Uber das Priestertum der Gottesmutter'?%. In
einem wihrend des Pontifikates Pius” X. approbierten Gebet erscheint der
Titel 1Virgo-Sacerdos (Jungfrau-Priesterin), Frucht der Spiritualitit des Semi-
nars von Saint-Sulpice. Die Erlaubnis zum Gebrauch dieses Titels, die Pius
X. nur mit einiger Vorsicht gibt'®, wird spiter vom Heiligen Offizium zu-
rickgezogen wegen der méglichen Missverstindnisse beziiglich des Frau-
enpriestertums. Es geht freilich nicht darum, die miitterliche Teilhabe Ma-

121 F.X. GODTS, La Corédemptrice, Brussel 1920.

122 Vgl. M. HAUKE, Mercier (Anm. 24) 78-83.

123 F. X. GODTS, La Corédemptrice, in AA. VV., Mémoires et rapports du Congres
Marial tenu a Bruxelles, 8-11 septembre 1921, Bd. I, Briissel 1922, 154-170, hier
155f.

124 Der eben erwihnte Vortrag von Lépicier ist eine Frucht der Widmung, die
Papst Pius X. 1904 der italienischen Ubersetzung von O. VAN DEN BERGHE,
Marie et le sacerdoce, Paris 1872, voranstellt. Die zweite Auflage (>1875) enthilt ei-
nen lobenden Brief aus der Feder von Papst Pius IX. Vgl. L. PILLET (Anm. 118)
58. Das Buch Van den Berghes ist beeinflusst von der belgischen Mystikerin
Marie Deluil-Martiny (1841-1884), deren Seligsprechungsprozess auf Di6zesan-
ebene unter der Leitung von Kardinal Mercier 1909 bis 1911 in Mecheln vorbe-
reitet wurde. Die Ordensfrau, Griinderin der ,,Gesellschaft der Tochter des
Herzens Jesu®, wurde von Papst Johannes Paul II. am 22. Oktober 1989 selig
gesprochen. Vgl. R. LAURENTIN, Marie, /Fglise et le sacerdoce 11 (Anm. 16) 449-
467; DERS., Marie Deluil-Martiny, précurseur et martyre, Paris 2003; F. HOLBOCK, Die
neuen Heiligen der katholischen Kirche 111, Stein am Rhein (CH) 1994, 160-163. Die
Verspitung bei der Seligsprechung war anscheinend durch die nicht ginzlich
ausgeglichene Sprache tber das Priestertum Mariens begriindet, insbesondere
wegen des Titels 17zrgo-Sacerdos, der aus der Spiritualitidt von Saint-Sulpice tiber-
nommen worden war.

125 Vgl. L. PILLET (Anm. 118) 591,
48



Die Lehre von der ,,Miterl6serin® im geschichtlichen Durchblick

riens am Priestertum Christi in Frage zu stellen, ein Thema, das dann vor
allem in den 50er Jahren diskutiert wird'?.

6. 4 Initiativen von Kardinal Mercier. Entwicklung bis zum Mario-
logischen Kongress von Lourdes

Das bedeutungsvollste Ereignis, das die Debatte tber die Mittlerschaft
Mariens geférdert hat, einschlieSlich der Miterlésung, ist zweifellos seit
1915 das von Kardinal Mercier, dem Primas der Kirche Belgiens (1906-26),
geleitete Bemithen, die universale Mittlerschaft Mariens als Dogma zu ver-
kiinden'””. Benedikt XV. billigt 1921 den Antrag, verstanden als Vorberei-
tung auf das Dogma, das Fest von Maria als Mittlerin aller Gnaden einzu-
fihren fur alle Ortskirchen und religiésen Gemeinschaften, die darum bit-
ten. Dieses Ereignis 16st eine riesige Flut von Studien tber die universale
Mittlerschaft Mariens und die damit verbundenen Gehalte aus. Wenn wir
einmal von den jahrhundertelangen Auseinandersetzungen um die Unbef-
leckte Empfingnis absehen, ist kein anderes mariologisches Thema jemals
so umfassend diskutiert worden wie das der Mittlerschaft.

1922 kiindigt Papst Pius XI. die Errichtung von drei Studienkommissio-
nen Uber die universale Mittlerschaft Mariens an: in Belgien, in Spanien und
in Rom. Die Gutachten der belgischen und spanischen Theologen sind
positiv, wihrend die Hindernisse aus Kreisen der rémischen Kurie kom-
men, insbesondere (so scheint es) durch den Einfluss von Kardinal Billot.
Als wichtigstes Problem zeigt sich dabei die Mitwirkung Mariens an der
128

Erlésung

Eine wichtige Diskussion, die in der neueren Debatte nicht hinreichend
berticksichtigt wurde, betrifft das Verdienst Mariens. Der Dominikaner
Lepidi akzeptiert 1916 nicht die Unterscheidung von Papst Pius X., die von

126 Vgl. M. HAUKE, Priestertum (Anm. 16); S.M. LANZETTA (Anm. 16).

127 Vgl. M. HAUKE, Mercier (Anm. 24).

128 Vgl. M. HAUKE, Mercier (Anm. 24) 93-146; DERS., Das Gutachten von Gar-
rigou-Lagrange zur dogmatischen Definition der universalen Mittlerschaft Ma-
riens: Einfithrung, Text und Kommentar, in Doctor Angelicus 4 (2004) 37-90
(das rémische Gutachten von Garrigou-Lagrange spricht sich zugunsten der
dogmatischen Definition aus); DERS., Maria, ,,Mittlerin aller Gnaden®, im Vati-
kanischen Geheimarchiv aus der Zeit Pius’ XI. — Zwischenbericht einer Spuren-
sicherung, in Theologisches 36 (2006) 381-392.

49



Manfred Hanke

Suarez stammt und weit verbreitet war, zwischen dem Verdienst de condigno
Christi und dem Verdienst de congrno Matiens'®. Die Unterscheidung zwi-
schen den beiden Arten des Verdienstes findet sich schon bei Thomas von
Aquin: nach der Verheilung Gottes kann der Mensch in der Gnade sich
mit einem rechtmiBigen Verdienst (meritum de condigno) das ewige Leben
verdienen, aber um fir andere Gnade zu erlangen, gibt es nur ein Schick-
lichkeitsverdienst (meritum de congruo). Nur der Erléser selbst, als Haupt der
Kirche und Urheber des menschlichen Heiles, kann ein rechtmiBiges Ver-
dienst fur die Glieder des mystischen Leibes haben'. Bei der Auslegung
der thomasischen Texte gab es die Meinung, das Verdienst de congruo sei nur
ein uneigentliches Verdienst. Gegen diese Erklirung wird zu Recht geltend
gemacht, dass ,,Verdienst™ ein analoger Begriff ist, so dass auch dass mers-
tum de congruo ein wirkliches Verdienst darstellt'.

Den Verdienst Mariens de congruo als uneigentliches Verdienst darzustel-
len (und gleichsam in Anfiihrungszeichen zu setzen), verbindet sich mit
einer dhnlich unzureichenden Deutung des Priestertums Mariens und aller
Glédubigen. Nach Maurice de la Taille, einem Gegner der Miterlésung, hitte
Maria unter dem Kreuz die Opfergabe des Heiles nur auf metaphorische
und uneigentliche Weise dargebracht (wmetaphorice et improprie)'>:. Ahnlich
beschreibt Edouard Hugon, ein Verteidiger der Miterlésung, das gemein-
same Priestertum aller Gldubigen (speziell der Laien) als ,,metaphorisches®

129 Vgl. A. LEPIDI (Anm. 9) 3: «lterum, nullum vim habet, quod dicitur: Maria
quia abstitit juxta crucem dolorosa, Christo in cruce pendenti, ideo meruit fieri
sociam activam Redemptoris, in opere redemptionis, et esse Coredemptricem, merendo cum et
sub Redemptore gratias redemptionis. ... Maria adstitit quidem valde dolorosa Filio
suo in cruce pendenti, non quia Coredemptrix; sed quia mater optima, pietatis
maximew. Lepidi zitiert als Unterstitzung eine Thomasstelle (STh IIT q. 2 a. 11
ad 3), die der Gottesmutter das Verdienst de condigno angesichts der Inkarnation
abspricht, aber von einem Verdienst de congrno bei den Gerechten des Alten
Bundes spricht (ohne nattrlich Maria dabei auszuschlieBen); vgl. STh III q. 2 a.
11 resp. Anscheinend hat der Magister des Apostolischen Palastes diese Unter-
scheidung nicht beachtet.

130 SThI-Ilq.114a.3.5. 6.

131 Vel. B. H. MERKELBACH, Quid senserit S. Thomas de mediatione Beatae Mariae
Virginis? in AA. VV., Xenia Tomistica 11, Rom 1925, 505-530, hier 508, Anm. 4:
«Notetur meritum de congruo dici analogice, non tamen improprie meritump.

132 M. DE LA TAILLE, Mysterium fidei, Patis 31931, 649.
50



Die Lehre von der ,,Miterl6serin® im geschichtlichen Durchblick

Priestertum'®. In der authentischen Uberlieferung, etwa in den Texten des
Thomas von Aquin, die vom Zweiten Vaticanum aufgenommen wird, er-
scheint auch die nicht hierarchische Teilhabe am Priestertum Christi im
gemeinsamen Priestertum aller Gldubigen als Priestertum. Der Titel ,,Pries-
ter* hingegen bietet sich fiir diejenigen an, die das Amtspriestertum emp-
fangen'*.

Die Diskussion spitzt sich auf die Frage zu, ob es eine wahre und eigent-
liche Mitwirkung an der Erlosung gibt durch das Verdienst oder das miit-
terliche Opfer. In dieser Diskussion lassen sich zwei Phasen unterscheiden.
In einer ersten Phase finden sich Theologen, die jegliche Mitwirkung Ma-
tiens an der Etlosung bestreiten'”. Eine zweite Phase der Bestreitung, die
in den 30er Jahren mit dem deutschen Jesuiten Heinrich Lennerz beginnt,
unterscheidet zwischen einer ,entfernten® Mitwirkung an der Erlésung
durch das fiat bei der Verkiindigung und einer ,,unmittelbaren oder ,,direk-
ten® Mitwirkung unter dem Kreuz, die es fiir Maria nicht geben kdnne.
Lennerz wendet auf die Frage auch die Scheeben’sche Unterscheidung
zwischen ,,objektiver” und ,,subjektiver Erlésung an; eine unmittelbare
und formelle Mitwirkung Mariens gebe es nur bei der subjektiven Erl6-

sung'®,

Diese minimalistische Strémung, so scheint es, ist in der heutigen Dis-
kussion nicht mehr vertreten. Schon auf dem Internationalen Mariologi-
schen Kongtess von Lourdes 1958 gibt es eine Ubeteinstimmung beziiglich
der Tatsache einer wahren Mitwirkung Mariens an der objektiven Erlésung,
Das wichtigste Argument dafiir bietet die Beobachtung, dass bereits die
Inkarnation selbst ein erldserisches Ereignis ist; wer eine unmittelbare und
aktive Mitwirkung bei der Verkiindigung bejaht, kann nicht eine Mitwir-
kung an der Erlésung selbst leugnen. Aullerdem ist man sich dariiber einig,

13 Vgl. R. LAURENTIN, Marie, ['Eiglise et le sacerdoce 1 (Anm. 16) 473-479.

13 Vgl. R. LAURENTIN, Marie, ['Figlise et le sacerdoce 11 (Anm. 16) 69-82; M. HAUKE,
Priestertum (Anm. 16) 315f.

135 Vel. M. HAUKE, Mercier (Anm. 24) 47f.

13 Uber Lennerz und seine Kontroverse mit Roschini siche M. HAUKE, La gse-
stione del “primo principio” e lindole della cooperazione di Maria all’'opera redentrice del Fi-
glio: due temi rilevanti nella mariologia di Gabriele M. Roschini, Marianum 64 (2002)
569-597, hier 591-597.

51



Manfred Hanke

dass Maria ihr mitwirkendes Jawort auch unter dem Kreuz durchgehalten
hat'’.

Wihrend die minimalistische Linie von Lennerz, zumindest im allgemei-
nen, heute keine Rolle mehr spielt, gibt es noch einen Meinungsunterschied
zwischen den Mariologen, die eine Mitwirkung Mariens auf das blof3e Emp-
fangen des erldserischen Ereignisses beschrinken und denen, die ein Wir-
ken der Gottesmutter beim erloserischen Handeln selbst ansetzen, wenn
auch in dem Bewusstsein, dass diese Aktivitit Mariens den Empfang der
Gnade voraussetzt, die sich den uberflieBenden Verdiensten Christi ver-
dankt. Eine blof3 rezeptive Mitwirkung wird seit 1947 vor allem von dem
deutschen Pallottiner Heinrich Maria Késter vertreten, der einen Mittelweg
beschreiten méchte zwischen ,,Minimalisten® und der Mehrheit der Matio-
logen, die mitunter als ,,Maximalisten etikettiert werden'?. Koster be-
schreibt Maria zu Recht als Urbild der Kirche, wobei ein rezeptiver Zug im
Vordergrund steht, wertet aber nicht hinreichend die Aktivitit, eine Frucht
der Gnade und des freien Willens. K&ster méchte die aktive Mitwirkung
bewahren, indem er zwischen der psychologischen Ebene (wo es Aktivitdt
gibt) und der ontologischen Ebene (wobei Maria nur rezeptiv sei) unter-
scheidet'®. Diese Trennung beriicksichtigt nicht die Verbindung zwischen
Psychologie und Ontologie: am Beginn ihres Lebens hat Maria bei der Un-
befleckten Empfingnis im Blick auf die Verdienste Christi die Fulle der
Gnade empfangen, in der sie ihre Aufgabe als neue Eva bei der Verkindi-
gung und unter dem Kreuz erfilllen kann. Die erbsiindenfreie Empfingnis

137 Op. cit., 596.

138 Vel. besonders H. M. KOSTER, Diée Magd des Herrn, Limburg 1947; 21954; Unaus
mediator, Limburg 1951; Die Stellvertretung der Menschheit durch Maria, in C.
FECKES (Hrsg.), Die heilsgeschichtliche Stellvertretung der Menschheit durch
Maria, Paderborn 1954, 323-359; De corredemptione mariana in theologia hodierna
(1921-1958), in Marianum 24 (1962) 1-25. Eine Zusammenfassung seiner Positi-
on und der Kritik bieten F. COURTH, Heinrich Maria Koster (1911-1993). Forscher
und Kiinder Mariens, in Marianum 55 (1993) 429-459, hier 434-439; G. BARAUNA,
De natura corredemptionis marianae in theologia hodierna (1921-1958). Disquisitio ex-
positivo-critica, Rom 1960, 93-164; A. K. ZIELINSKI, Maria — Konigin der Apostel.
Die Bedentung Mariens nach den Schriften des Palottiner-Theologen Heinrich Maria Kister
Siir das Katholische Apostolat und die Nenevangelisierung in Lateinamerika, Frankfurt a.
M. 2000, 192-202. Zur Kritik sieche auch A. ZIEGENAUS, Mariologie (Anm. 33)
346.

139 Vel. H. M. KOSTER, Die Magd des Herrn, Limburg 21954, XVIL
52



Die Lehre von der ,,Miterl6serin® im geschichtlichen Durchblick

geschah gerade deshalb, weil damit die Mitwirkung Mariens beim Erl6-
sungswerk ermoglicht wurde.

7. Die neuere Entwicklung

7.1 Der Ertrag des Zweiten Vaticanums'¥

Um die gegenwirtige Diskussion zu verstehen, ist vom Ereignis des
Zweiten Vatikanischen Konzils auszugehen. Aus dkumenischen und pasto-
ralen Grinden will das Konzil keine dogmatische Definition der Mitetl5-

140 Vgl. R. LAURENTIN, La Vierge au Concile, Paris 1965, passim (dt. Mutter Jesu —
Mutter der Menschen: zum Verstindnis der marianischen Lebre nach dem Konzil, Limburg
1967) ; C. BALIC, E/ capitolo VIII de la constitucion “Lumen gentium” comparado con el
primer esquema de la Virgen Madre de la Iglesia, in Estudios marianos 27 (1966) 135-
183; DERS., De tituto “Mediatrix” B. Virgini Mariae adscripta, in PAMI (Hrsg.), De
cultu mariano s. VI-XI, Bd. IV, Rom 1972, 269-283; G. PHILIPS, E/ Espiritu gue
alienta en el capitulo VIII de la “Lumen gentinm”, in Estudios marianos 27 (1966)
187-209; DERS., La Chiesa ¢ il sno mistero nel Concilio Vaticano 11, Mailand 1993 (=
fr. 1967), 511-585; DERS., La Vierge au II' Concile du V atican et l'avenir de la mariolo-
gie, in H. DU MANOIR (Hrsg.), Maria VIII, Paris 1971, 41-88; G. M. BESUTTI, Lo
schema mariano al Concilio Vaticano 1I. Documentazgione e note di cronaca, Rom 1966,
passim; M. O°CARROLL, Theotokos (Anm. 51) 242-245; DERS., Mary’s Mediation:
Vatican II and John Panl, in 1. CALABUIG (Hrsg.), Virgo Liber Verbi. Miscellanea
Th. Koehler, Roma 1991, 543-559, hier 543-552; S. MEO, Mediatrice, in S. DE
FIORES — S. MEO (Anm. 28) 920-935, hier 921-925; DERS., Nuova Eva, ibd.,
1024-1027; DERS., La “mediazione materna* di Maria nell‘enciclica “Redemptoris Ma-
ter®, in Marianum 51 (1989) 145-170, hier 159-164; R. CASASNOVAS CORTEZ, La
mediacion materna di Maria en los Documentos, Textos y Actas del Concilio 1 aticano 11, in
Ephemerides Mariologicae 40 (1989) 255-285; DERS., Colaboracion de la Virgen a
la obra redentora de Cristo en los documentos, textos y actas del Concilio 1 aticano 11, Estu-
dios Matianos 70 (2004) 105-138; L. SCHEFFCZYK, Vaticanum II, in Marienlexi-
kon 6 (1994) 567-571; S. PERRELLA, Maria, Madre di Gesit nel servizio al compimento
del regno. Una questione attnale, in E. PERETTO (Hrsg.), Maria nel mistero di Cristo
pienezza del tempo e compimento del regno, Roma 1999, 535-618, hier 561-
596; J. L. BASTERO DE ELEIZALDE (2001) (Anm. 27) 245-248; M. PONCE
CUELLAR (2001) (Anm. 27) 469-477; M. 1. MIRAVALLE (2003) (Anm. 31) 167-
181; M. HAUKE, Die miitterliche Vermittlung (Anm. 22) 127-130; E. M. TONIOLO,
La Beata Maria Vergine nel Concilio Vaticano I1. Cronistoria del capitolo V111 della Costi-
tuzione dogmatica ,,Lumen gentinum* e sinossi di tutte le redazioni, Rom 2004.

53



Manfred Hanke

sung oder universalen Mittlerschaft Mariens vornehmen, die von zahlrei-
chen Bischofen gewiinscht worden war'*!. Bei den Vorbereitungen eines
Konzils in den 20er Jahren, zur Zeit von Papst Pius XI., dachte man an die
Dogmatisierung zweier Lehren: die universale Gnadenmittlerschaft und die
Aufnahme Mariens in den Himmel'*. Pius XII. verkindet 1950 das Dogma
von der Aufnahme in den Himmel, halt aber am Ende seines Pontifikates
die Zeit nicht fiir reif, eine weitere Definition vorzunehmen!®. Catlo Balic,
der Griinder der Internationalen Marianischen Akademie und beeinflusst
von den Initiativen des Kardinals Mercier, schligt einen neuen Weg vor,
den er fir leichter hilt: warum nicht die geistliche Mutterschaft Mariens

zugunsten aller Menschen definieren?'**

Die Redaktion des marianischen Kapitels von Lumen gentinm wird zwei
Vertretern unterschiedlicher theologischer Schulen beziiglich der Mittler-
schaft Mariens anvertraut. Carlo Balic, der einen Teil seiner Studienzeit im
belgischen Léwen verbracht hatte, muss sich abstimmen mit dem belgi-
schen Theologen Gérard Philips, der freilich nicht gerade fiir die mariologi-
sche Linie von Kardinal Mercier steht. In den 30er Jahren vertrat Philips
eine dhnliche Position wie Lennerz'®. Ist der Konzilstext also ein Komp-
romiss zwischen den verschiedenen Strémungen, ohne zu neuen Lésungen
zu gelangen?

141 Uber die Voten zahlreicher Bischofe bei der Vorbereitung des Konzils zugun-
sten einer dogmatischen Definition siche S. M. PERRELLA (1994) (Anm. 118); A.
ESCUDERO CABELLO, La cuestion de la mediacion mariana en la preparacion del V atica-
no I1. Elementos para una evaluacion de los trabajos preconciliares, Rom 1997.

142 Vgl. M. HAUKE, Mercier (Anm. 24) 145f.
143 Vgl. M. HAUKE, Gefahrtin (Anm. 8) 94f.

W Vel. D. ARACIC, La dottrina mariologica negli scritti di Carlo Balic, Rom 1980, 220f.
Balic arbeitet insbesondere mit den mexikanischen Bischofen zusammen, die
sich seit 1954 fiir eine Definition der geistlichen Mutterschaft einsetzen. Vgl. C.
BALIC, Naturaleza de la maternidad espiritual de Maria, in AA. V., La maternidad
espiritnal de Maria, Mexico 1961, 373-402; DERS. (anonym), De spiritualis B. 1.
Mariae maternitatis definibilitate, in Acta et documenta Concilio Oecumenico Vati-
cano II apparando, series I (antepraeparatoria), Bd. IV,L,2, Vatikanstadt 1960,
55-61 (iber die Verfasserschaft von Balic siche D. ARACIC, op. cit., 15).

W Vel. G. PHILIPS, De Maria Mediatrice gratiarum, in Revue Ecclésiastique de Liege
29 (1938) 179-185; (und vor allem) De modo cooperationis Mariae ad redemptionens, in
Revue Ecclésiastique de Liege 30 (1939) 296-312.

54



Die Lehre von der ,,Miterl6serin® im geschichtlichen Durchblick

Richtig ist es, dass das Konzil nicht die theologischen Streitfragen 16sen
wollte'. Die vorgelegte Lehre lasst freilich bestimmte Positionen hinter
sich, die in der vorausliegenden Zeit vertreten wurden. Balic betont: fast
alle Elemente, die sein Lehrer Lebon fiir eine eventuelle dogmatische Defi-
nition vorgeschlagen hatte, finden sich auch im Text des Zweiten Vatica-
nums'’. Gérard Philips, der sich urspringlich mit der minimalistischen
Stromung verbunden hatte, bietet im wesentlichen die gleiche Deutung:

1o Vel. Lumen gentinm 54.

147 C. BALIC, Mediatrix (Anm. 140) 275; vgl. D. ARACIC (Anm. 144) 220f. Hier der
Vorschlag von J. LEBON, Comument je congois, jétablis et je défends la doctrine de la mié-
diation mariale, in Ephemerides Theologiae Lovanienses 16 (1939) 655-744, hier
680: «Declaramus, pronuntiamus et definimus: doctrinam quae tenet, iuxta salu-
berrimum Dei consilium, Beatissimam Virginem Mariam, eo quod munus Matris
Redemptoris acceperit et adimpleverit, eiusdem Redemptionis operi salvatorio
cooperata sit, ac demum in caelis exaltata omnia ac singula auxilia salutis nobis
obtineat atque dispenset, in tota oeconomia reparati generis humani novo Adae
Christo, Dei et hominum Mediatori, tamquam novam Evam consociam fuisse
atque consociari, ut universalis Mediatrix gratiarum dici debeat, esse a Deo reve-
latam ac proinde ab omnibus christianis firmiter constanterque credendamy»
(,,Wir erkldren, verkindigen und definieren: die Lehre, wonach gemil3 dem heil-
samen Ratschlul3 Gottes die allerseligste Jungfrau Maria, weil sie die Aufgabe als
Mutter des Etlosers annahm und erfiillte, bei dem heilshaften Werk der Etlo-
sung mitwirkte, und nun, im Himmel verherrlicht, simtliche Hilfsmittel des Hei-
les fur uns erlangt und austeilt; wonach sie in der gesamten Heilsveranstaltung
zur Wiederherstellung des Menschengeschlechtes dem neuen Adam, Christus,
dem Mittler zwischen Gott und den Menschen, als neue Eva eine Gefihrtin ge-
wesen ist und ihm (als Gefahrtin) beigesellt ist, so dass sie die allgemeine Mittle-
rin der Gnaden genannt werden muss — (diese Lehre) ist von Gott geoffenbart
und folglich von allen Christen fest und bestindig zu glauben®).

Hilfreich scheint der Vergleich mit dem Text, der unter dem Einfluss von Balic
Papst Pius XII. vom ersten Internationalen Mariologischen Kongress 1950 in
Rom unterbreitet wurde; die Tagung wurde organisiert von der Academia Mariana
Internationalis:
»Da die hauptsichlichen persénlichen Attribute der seligen Jungfrau Maria
schon definiert sind, gibt es den Wunsch der Gldubigen nach einer dogmati-
schen Definition, dass die selige Jungfrau Maria mit Christus dem Erléser in-
nig verbunden war beim Bewirken des menschlichen Heiles und dass sie folg-
lich, als wahre Mitarbeiterin beim Erlésungswerk, die geistliche Mutter aller
Menschen ist, die Fursprecherin und Austeilerin von Gnaden, kurz die allge-
meine Mittlerin zwischen Gott und den Menschen®. Vgl. ACADEMIA

55



Manfred Hanke

Unser Text [Lumen gentinm 58 sagt, dass sie sich mit dem Opfer Christi
verbindet und der Darbringung dessen zustimmt, der aus ihr geboren wer-
den wollte, um am Kreuz zu sterben.

Im Hinblick darauf diskutieren die Mariologen, inwieweit man der seli-
gen Jungfrau den Titel der Miterloserin geben kann. Manche sagen, dass sie
das gesamte Menschengeschlecht ,vertritt’ und im Namen aller die Gnade
der Wiederversbhnung empfingt [H. M. Kdster SAC und O. Semmelroth S],
der auf dem Konzil als Berater mitwirkte]. Andere lehren, dass sie mit gan-
zer Seele dem leidenden Christus verbunden bleibt in dem Augenblick, in
dem er das Heil wirkt. Wieder andere meinen, dass sie selbst, natiirlich in
Abhingigkeit von ihrem Sohn, dabei mitwirkt, die ewige Seligkeit zu ver-
dienen in einem engeren oder einem weiteren Sinn (de condigno oder de cong-
ruo). Auf dieses Verdienst griinden sie ihre These, dass Maria nicht entfernt,
sondern unmittelbar beim objektiven Erlésungswerk mitwirkt und nicht
nur bei seiner Anwendung. Das Konzil hilt die zweite Erklirung fiir be-
grindeter.

Viele Bucher und Artikel behandeln diese subtilen Unterscheidungen,
deren wirkliche Reichweite nicht sehr klar ist. Die Konstitution ldsst die
Streitfragen auBlen vor. Allzu oft manipulieren die Theologen die Begriffe,
die sie geprigt haben wie Gegenstinde, die sie auseinanderlegen und in
trennbare Stiicke zerteilen, um dann das Ganze wieder zusammenzusetzen.
Wer eine Synthese sucht, fiihlt sich unwohl angesichts des Bruches, den
dieses Vorgehen einfithrt zwischen der Zustimmung Mariens bei der Ver-
kiindigung und ihrer Haltung der Hingabe auf Kalvaria. Auf der Ebene der
Begriffe kann ich von direkter und indirekter Mitwirkung sprechen, aber
wenn die Geburt Jesu als Ankunft dessen verkiindet wird, der Priester und
Opfergabe ist, wie kénnte ich dann eine Schranke zwischen Verkiindigung
und Kreuzigung errichten? Wo misste man die Demarkationslinie ziehen
zwischen und objektiver und subjektiver Erlosung, so dass Maria an der
zweiten mitwirken kann, ohne die erste zu berthren und umgekehrt? Die
fiir die Stinder bestimmte Gnade gleitet nicht in der Luft herum, bis sich
jemand meldet, um sie auszuteilen. Die Begriffe lassen sich nebeneinander
stellen, aber das witkliche Leben konnen wir nicht zerschneiden!®,

MARIANA INTERNATIONALIS (Hrsg.), Alma Socia Christi 1, Rom 1951, 234
(Ubersetzung von Hauke).

148 G. PHILIPS, Chiesa (Anm. 140) 549f (Ubersetzung von Hauke).
56



Die Lehre von der ,,Miterl6serin® im geschichtlichen Durchblick

Im gleichen Sinne duflert sich auch der Servitentheologe Gabriele Roschini,
der die konziliaren Diskussionen mit groBer Aufmerksamkeit verfolgte: auf
dem Zweiten Vaticanum wird die Verbindung Mariens mit der Erlésung
vorgestellt als ,,eine Heilsaufgabe, die sich nicht auf dem Beginn beschrinkt
(die Mutterschaft gegeniiber dem Erl6ser), sondern sich auf das ganze Etls-
sungswerk erstreckt, bis hin zum Tod des Erlosers: dieser Begriff ist
gleichwertig mit der wnmittelbaren Mitwirkung an der so genannten objekti-
ven Erlésung. Wer immer es wagen sollte, so klare Ausdriicke unterzube-
werten, wiirde sich unvermeidlich auB3erhalb der verbindlichen Perspektive

des Zweiten Vatikanischen Konzils stellen®!*.

Kein Zweifel besteht darin, dass auch die Verkindigung von Johannes
Paul II. die Lehre des Konzils aufnimmt und die wirkliche Mitwirkung
Mariens an der objektiven Erlosung selbst kriftig betont™’. Diese Tatsache
ist offenkundig vor allem in der Marianischen Katechese, die unter dem
Titel ,,Maria als einzigartige Mitarbeiterin bei der Erlésung® erschienen ist
(,,singolare cooperatrice della Redenzione”, 9.4.1997). Die ,,tatsichliche
Moglichkeit fir den Menschen, mit Gott mitzuwirken® wird deutlich vom
Apostel Paulus formuliert (1 Kor 3,9: ,,Wir sind Mitarbeiter Gottes®). ,,Die
Mitarbeit der Gldubigen, die natiitlich jegliche Gleichheit mit ihm aus-
schlie3t, zeigt sich in der Verkiindigung des Evangeliums und in dem per-
sénlichen Beitrag fiir die Verwurzelung im Herzen der Menschen [hier
spricht der Papst von der subjektiven Erlésung].

1499 G. ROSCHINI (1969) (Anm. 30) 72; vgl. ibd., 82. Der Verfasser bezieht sich auf
Lumen gentium 57. 61-62 sowie Sacrosanctum concilinm 103 (Maria ist ,,durch ein un-
zerreiBbares Band mit dem Heilswerk ihres Sohnes verbunden®). Vgl. P.
PARROTTA (Anm. 74) 114-117. Siche auch J. GALOT (1991) (Anm. 32) 247-250;
DERS., Maria Corredentrice. Controversie e problemi dottrinali, in La Civilta Cattolica
145 (1994) III 213-225, hier 218: «Senza adoperare il termine ‘corredentrice’, il
Concilio ne enuncia chiaramente la dottrina: una cooperazione di un genere uni-
co, cooperazione materna alla vita e all’opera del Salvatore, che raggiunge la vet-
ta nella partecipazione al sacrificio del Calvario e che ¢ orientata verso la restau-
razione soprannaturale delle anime. Questa cooperazione ¢ stata all’origine della
maternita spirituale di Maria». Vgl. M. PONCE CUELLAR (2001) (Anm. 27) 472.

150 In einigen Punkten wird die konziliare Lehre auch vertieft. Vgl. J. B. CALKINS,
Pope John Paul II's Teaching on Marian Coredemption, in M. I. MIRAVALLE (Hrsg.),
Mary Coredemptrix, Mediatrix, Adyocate. Theological Foundations 11, Santa Barbara,
CA 1996, 113-148; DERS. (2002) (Anm. 118), passim; M. I. MIRAVALLE (2003)
(Anm. 31) 189-212; mit weiteren Literaturangaben M. HAUKE, Die miitterliche
Vermittlung (2004) (Anm. 22).

57



Manfred Hanke

In seiner Anwendung auf Maria empfingt der Begriff ,,Mitarbeiterin® je-
doch eine besondere Bedeutung. Die Mitarbeit der Christen am Heil ver-
wirklicht sich nach dem Ereignis auf Kalvaria, dessen Friichte sie durch
Gebet und Opfer zu verbreiten suchen. Die Mitwirkung Marias aber ge-
schah wihrend des Ereignisses selbst und in ihrer Aufgabe als Mutter; sie
erstreckt sich also auf das Ganze des Heilswerkes Christi. Sie allein war auf
diese Weise mit dem Erlésungsopfer verbunden, welches das Heil fur alle
Menschen verdient hat. In Verbindung mit Christus und ihm untergeord-
net, hat sie mitgewirkt, um die Heilsgnade fir die gesamte Menschheit zu
etlangen®’™!.

7. 2 Kritische Bemerkungen

Die neuere Diskussion'>* ist geprigt von zwei seltsamen Tatsachen. Die
erste Merkwiirdigkeit besteht darin, dass sich die Auseinandersetzung auf
den Titel der ,,Miterloserin® konzentriert und nicht allzu sehr auf die Lehre,

151 Marianische Katechese 48,1-2 (9.4.1997) (Ubersetzung von Hauke).

152 Wir betrachten hier die Lage, die angeregt wurde durch die Initiativen der Iox
Populi Mariae Mediatrici, die seit 1993 ein neues marianisches Dogma erbittet mit
drei Titeln. Die Petitionen wurden begriindet mit M. I. MIRAVALLE, Maria Miter-
loserin, Mittlerin, Fiirsprecherin, Santa Barbara, CA 1993. Siehe auch die spiteren
Veroffentlichungen: DERS. (Hrsg.), Mary Coredemptrix, Mediatrix, Adpocate, 2 Bde.,
Santa Barbara, CA 1995-96; Contemporary Insights on a fifth Marian Dogma. Mary
Coredemptrix, Mediatrix, Adpocate, Goleta, CA 2000; Mary Coredemptrix (Anm. 118);
(2003) (Anm. 31). Unter den dagegen gerichteten Publikationen vgl. R.
LAURENTIN, Pétitions internationales pour une définition dogmatique de la médiation et la
corédemption, in Marianum 58 (1996) 429-446; A. AMATO, Gesi, Salvatore unico, defi-
nitivo, universale, e la cooperazione di Maria alla salvezza, in E. PERETTO (1999) (Anm.
140) 387-427; S. PERRELLA (1999) (Anm. 140); I. M. CALABUIG, Riflessione sulla
richiesta della definizione dogmatica di Maria corredentrice, mediatrice, avvocata, in Maria-
num 61 (1999) 129-175; S. DE FIORES (2005) (Anm. 111) 515-527; H.
MUNSTERMAN, Marie corédemptrice? Débat sur un titre marial controversé, Paris 2006
(dazu die Rezensionen von M. HAUKE in RHE 101 [3/2006] sowie von P.D.
FEHLNER in Immaculata Mediatrix 6 [3/2006] 397-420). Auf die Mitwirtkung an
der Erlosung bzw. die Miterlésung konzentrieren sich die Ubersichten bei A.
ESCUDERO CABELLO (1999) (Anm. 3) 186-200; A. APOLLONIO, I/ “calvario teologi-
co” della Corredenzione mariana, in Corredemptrix. Annali Mariani 1999, Castelpe-
troso 2000, 49-89; P. PARROTTA (2002) (Anm. 74) 164-171; M. HAUKE, Gefabrtin
(2002) (Anm. 8) 87-89. 100-104; M. F. PERILLO (2004) (Anm. 32) 243-249.

58



Die Lehre von der ,,Miterl6serin® im geschichtlichen Durchblick

um die es dabei geht, ndmlich die Mitwirkung am Heilswerk. Das wahre
Problem sollte nicht ein Titel sein, sondern sein Inhalt'>?, Unter den katho-
lischen Theologen, die den Titel der ,,Mitetldserin® ablehnen, gibt es ge-
genwirtig, so scheint es, keine Stellungnahme, die eindeutig die einzigartige
Mitwirkung Mariens am Erlésungsgeschehen selbst ablehnen wiirde, also
das, was Lennerz die ,,unmittelbare Mitwirkung an der objektiven Etlo-
sung“ nannte. Die Beunruhigung hat anscheinend weniger dogmatische
Grinde als vielmehr diplomatische und pastorale Motive: man méchte
keinen Sand in das Getriebe des 6kumenischen Dialoges werfen und keine
Begriffe gebrauchen, die missverstanden werden konnten'™. Im Unter-
schied zu Papst Johannes Paul II., der die Begriffe ,,Miterlésung®™ bzw.

155, duBerte Josef Ratzinger als Prifekt
156

-Miterloserin® einige Male verwandte

der Glaubenskongregation sich kritisch dazu'’. Schon das erste matiani-

153 Dies betont schon in fritherer Zeit . M. BOVER, B. 1. Maria, hominum “Co-
redemptrix”, in: Gregorianum 6 (1925) 537-569, hier 537: man muss unterschei-
den zwischen der Diskussion um den Titel (quaestio nominalis) und die um den
Gehalt (guaestio realis), der darin besteht: «B. Virgo estne singulari quodam et
unico modo in hominum redemptione cooperatar» (,,Hat die selige Jungfrau in
einzigartiger Weise bei der Erlésung der Menschen mitgewirkt?™) Vgl. M.
HAUKE, Mercier (Anm. 24) 141. Der Titel allein sagt wenig, weil er auch eine Be-
teiligung Mariens meinen kann, die sich auf die subjektive Erlésung beschrinkt,
wie die Beispiele bei R. LAURENTIN, Corédemptrice (Anm. 75) 421-423, zeigen.

154 Der Begriff kann freilich einen abwegigen Inhalt transportieren. A. AMATO
(Anm. 152) 410, sensibilisiert durch die Abwege der pluralistischen Religions-
theologie, weist zu Recht eine Arbeit zuriick mit einem unannehmbaren Titel: R.
JAVELET, L unigue médiatenr Jésus et Marie, Paris 1985 (und einem Kapitel, das fol-
gendermal3en Giberschrieben ist: ,,Jesus und Maria, ein einziger Mittler im Wort:
37-72). Hier findet sich wohl in der Tat ,,die Ubertreibung, das Werk Jesu und
Marias in eine einzige mittlerische Handlung zu vermischen®. Dies scheint uns
freilich kein reprisentativer Vorschlag. Angesichts der gingigen Definition, die
Miterlésung als Mitwirkung an der Erlésung kennzeichnet und die sich schon in
den ersten systematischen Datlegungen des Themas findet (vgl. M. HAUKE, Mer-
cier [Anm. 24] 79-83), miissten sich gewisse Polemiken eigentlich in Luft auflo-
sen. Man sieht hier die Notwendigkeit einer explicatio terminorum, die in der neue-
ren Theologie oft verloren gegangen ist.

155 Vgl. M. HAUKE, Die miitterliche Vermittlung (Anm. 22) 140-146. Die dort ge-
nannten Belege sind zu erginzen durch die Erwidhnung der ,,Miterléserin® (Cor-
redentrice) bei der Generalaudienz vom 10.12.1980 (Gruf3 an die Kranken).

156 J. RATZINGER, Gott und die Welt. Glanben und Leben in unserer Zeit. Ein Gesprich
mit Peter Seewald, Stuttgart — Miinchen 2000, 263f: die Antwort der Glaubens-

59



Manfred Hanke

sche Schema auf dem Konzil hatte den Titel ,,Miterléserin® ausgelassen, der
zwar in sich vollkommen richtig sei, aber ,,von den getrennten Briidern
(insbesondere von den Protestanten) mit gréBerer Schwierigkeit verstanden
werden konnte’. Den Protestanten bereitet freilich nicht nur der unterd-
rickte Fachbegriff Verdruss, sondern bereits die Lehre von der Mitwir-
kung: nicht zufillig setzt das Skumenische Dokument der Gruppe von
Dombes, das die heilshafte Mitwirkung Marias in den Vordergrund der
Aufmerksamkeit rackt, das Wort ,,Mitwirkung™ stets in Anfithrungszei-
chen'®®. Diese Anfihrungszeichen erinnern ein wenig an die Grenzen einer
bestimmten vorkonziliaren Theologie, die das gemeinsame Priestertum aller
Glédubigen (dhnlich wie das Verdienst und das Opfer Mariens) als eine blof3
metaphorische und uneigentliche Wirklichkeit ausgab. Wenn jedoch die
Lehre selbst angenommen wird, warum sollten dann um jeden Preis Fach-
begriffe wie ,,Miterlosung* und ,,MiterlSserin® vermieden werden? Auf rein
sprachlicher Ebene wird ,,Miterloserin® oft als stirkerer Ausdruck wahrge-
nommen im Vergleich zu ,,Mitarbeiterin an der Erlésung®. Ist es aber nicht
legitim, eine Abkirzung zu benutzen, wenn man bedenkt, dass Maria die
einzigartige® Mitwirkerin an der Erlosung ist, nimlich beim Heilsgesche-
hen selbst? Besteht nicht hingegen die Gefahr, dass ein Vermeiden geprig-
ter Terminologie zum Vergessen der gemeinten Sache fithrt? Dass ein
Fachbegriff, der auf dem Konzil als ,,in sich vollkommen richtig® bezeich-
net wurde, als Unwort an den Pranger gestellt wird? Sind nicht auch schon

kongregation auf die Initiative, die ein Dogma iiber Maria als ,,Miterléserin® er-
bittet, ,Jautet, dass das, was damit gemeint ist, in anderen Titeln Marias schon
auf bessere Weise ausgesagt ist, wihrend die Formel ,,Miterléserin® sich von der
Sprache der Schrift und der Viter zu weit entfernt und daher Missverstindnisse
hervorruft®. Maria ist alles, was sie ist, durch Christus. ,,Das Wort ,,MiterlGserin®
wiirde diesen Ursprung verdunkeln. Eine richtige Intention driickt sich in einem
falschen Wort aus®.

57 Val. Acta Synodalia Sacrosancti Concilii Oecumenici V aticani secundi, Bd. 1/4, Vat-
kanstadt 1971, 99. Darin erinnern Autoren unterschiedlicher Einstellung, wie S.
M. PERRELLA (1999) (Anm. 140) 563; M. I. MIRAVALLE (2003) (Anm. 31) 171.

158 Vgl. GROUPE DES DOMBES, Maria in Gottes Heilsplan und in der Gemeinschaft der
Heiligen, Frankfurt a. M. — Paderborn 1999, passim; M. HAUKE, Gefibrtin (Anm.
8) 110-114; P. PARROTTA (2002) (Anm. 74) 185-190; I. BENGOECHEA, La cogpe-
racion de Maria a la redencidn y el ecumenismo. El documento de ,,Ies Dombes®, in Estu-
dios Marianos 70 (2004) 361-378.

60



Die Lehre von der ,,Miterl6serin® im geschichtlichen Durchblick

bei dem geprigten Wort ,,Theotokos* (Gottesgebirerin) Missverstindnisse
moglich, das auf dem Konzil von Ephesus definiert wurde?

Eine andere Merkwiirdigkeit besteht unserer Meinung nach in der For-
mulierung eines neueren Vorschlages fiir ein flinftes marianisches Dogma.
Als Flagge fiir eine Initiative drei unterschiedliche Titel vorzustellen —
gleicht dieses Bemithen nicht ein wenig einem Handelsschiff, das mit drei
verschiedenen Nationalfahnen auf See geschickt wird? Wire es da nicht
besser, einen einzigen Titel zu wihlen? Wire es nicht sinnvoll, die Titel
n»Miterléserin®, , Frsprecherin® und andere (wie ,,Wiederversdhnerin® und
,,Wiederherstellerin®) unter den Oberbegriff der ,,Mittlerschaft zu fassen?
Damit wiirde die Sprache eines Kardinals Mercier, eines Maximilian Kolbe
und eines Johannes Paul 1I. aufgenommen. Die (mitterliche) Mittlerschaft
(in Christus) wire das umfassendste Dach, das die Mitwirkung Mariens an
der objektiven und subjektiven Erlésung umspannt, wihrend der Begriff
,»Miterlserin“ vorziglich gebraucht wird fiir die Teilhabe an der objektiven
Erlésung, insbesondere flir das miitterliche Opfer unter dem Kreuz. Eine
andere Moglichkeit, die schon von Balic vorgeschlagen wurde, wire die
geistliche Mutterschaft, unter der Bedingung, dass diese ,,Uberschrift* die
gleiche Reichweite gewinnt wie der Begriff der Mittlerschaft'’. Hier ergibt
sich Raum fiir eine fruchtbare Diskussion, die sich nicht auf die Frage nach
einer formellen dogmatischen Definition beschrinken sollte. Die aktive
Mitwirkung Mariens an der Erlésung ist ein zentrales Thema, dessen syste-
matische ErschlieBung sich lohnt.

159 Siehe etwa in der neueren Diskussion B. DE MARGERIE, Can the Church Define
Dogmatically the Spiritual Motherbood of Mary? Odbjections and answers, in M. L
MIRAVALLE (1995) (Anm. 42) 191-214 (franz. Original in Marianum 43 [1981]
394-418); I. M. CALABUIG (Anm. 152) 145-148 (wenn man eine Definition vor-
nehmen wirde, wire es angemessen, die Ursache der verschiedenen Heilsfunk-
tionen herauszustellen, nimlich die geistliche Mutterschaft im Bereich der Gna-
de); J. GALOT, Maria: mediatrice o Madre universale? in La Civilta Cattolica 147
(1996) 1 232-244, hier 244: «La maternita spirituale di Matia ¢ una verita che sus-
cita meno obiezioni della mediazione. ... Allo stato attuale della mariologia sa-
rebbe la verita che potrebbe rappresentare 1‘oggetto di una definizione di fede».
Unserer Meinung nach eignet sich der Begriff der Mittlerschaft zumindest im
wissenschaftlichen Diskurs besser fiir eine umfassende Berticksichtigung aller
Dimensionen der heilshaften Sendung Mariens. In diesem Sinne duflert sich
auch J. FERRER ARELLANO, Marian Coredemption in the Light of Christian Philosophy,
in AA. VV., Mary at the Foot of the Cross 11, New Bedford, Mass. 2002, 113-149,
hier 124-132.

61



Manfred Hanke

7.3 Der Beitrag von Papst Benedikt XVI.

Papst Benedikt X V1. ist erst seit zwei Jahren im Amt, hat aber gleichwohl
bereits einige Hinweise zu unserem Thema gegeben, die herauszuheben
sich lohnt. Die oben erwihnte Skepsis gegeniiber den Begriffen ,,Miterlése-
rin® und ,,Miterldsung® ist nicht als Ablehnung der aktiven und einzigarti-
gen Mitwirkung Mariens an der Erlésung zu verstehen. Die theologischen
Wurzeln des Heiligen Vaters in der Mariologie weisen auf eine enge Ver-
bindung zwischen Matia und der Kirche'. Eine vorwiegend ekklesiotypi-
sche Marienlehre liuft freilich Gefahr, die Teilhabe an der Mittlerschaft
Christi zu gering anzusetzen. In den Werken des Theologen und Kardinals
Joseph Ratzinger, so scheint es, gibt es in der Tat keine deutlichen Aussa-
gen Uber eine aktive Verbindung Mariens mit dem Opfer Jesu, wonach
auch die Gottesmutter ihren Sohn dem géttlichen Vater fir das Heil der
Menschen darbringt. Gefoérdert wird das Nachdenken iiber die Mittler-
schaft Mariens dann besonders durch die Enzyklika Johannes Pauls IL
Redemproris Mater (1987), zu der Kardinal Ratzinger einen Kommentar ver-
fasst hat'®!. Eine anregende Rolle fir die Entwicklung ist wahrscheinlich
auch dem Einfluss Hans Urs von Balthasars zuzuschreiben, der die Teilha-
be Mariens am Opfer ihres Sohnes betont'®* und sich in diesem Sinne deut-

lichere Formulierungen in den Konzilstexten gewtinscht hatte!®.

160 Vgl. besonders J. RATZINGER, Die Tochter Zion, Einsiedeln 1977; 41990; ].
RATZINGER — H.U. VON BALTHASAR, Maria — Kirche im Ursprung, Freiburg i. Br.
41997 (erweiterte Auflage); 52005.

161 J. RATZINGER, Hinfiihrung, in DERS. — H.U. VON BALTHASAR, Maria — Gottes Ja
gu den Menschen. Papst Johannes Paul 11., Engyklika ,Mutter des Erlosers”, Freiburg i.
Br. 1987, 11, 3; J. RATZINGER — H.U. VON BALTHASAR (Anm. 160). Vgl. die
Ubersicht zu den Aussagen Joseph Ratzingers zur Mittlerschaft Mariens in M.G.
MASCIARELLL, 1/ segno della donna. Maria nella teologia di Joseph Ratzinger, Cinisello
Balsamo 2007, 100-116.

162 Vel. H.U. VON BALTHASAR, Theodramatik 111, Einsiedeln 1980, 369-371, insbe-
sondere 369: ,,Sofern dieses Ja [Mariens] Mitvoraussetzung fir die Menschwer-
dung des Sohnes war, kann es unter dem Kreuz Mitbestandteil seines Opfers
sein; keineswegs als gleichberechtigt®, sondern als von Christus, dem neuen
Adam, abhingiges Jawort der neuen Eva. Siehe auch die Hinweise bei A.
NICHOLS, Von Balthasar and the Coredemption, in AA. NV., Mary at the Foot of the
Cross (1), New Bedford, Massachusetts 2000, 301-315; H. STEINHAUER, Maria als
dramatische Person bei Hans Urs von Balthasar. Zum marianischen Prinzip seines Denkens

62



Die Lehre von der ,,Miterl6serin® im geschichtlichen Durchblick

Der ekklesiotypische Akzent der Mariologie schldgt sich nieder in der
neuesten Enzyklika Sacramentum Caritatis (2007): bei der Feier der Eucharis-
tie wenden wir uns auch an Maria, ,,die in voller Zustimmung das Opfer
Christi fiir die ganze Kirche angenommen hat. Zu Recht haben die Syno-
denviter betont, dass ,,Maria die Teilnahme der Kirche am Opfer des Etl5-
sers er6ffnet. Sie ist die Unbefleckte, die die Gabe Gottes bedingungslos
annimmt und auf diese Weise am Heilswerk beteiligt wird. Maria von Naza-
ret, die Ikone der entstehenden Kirche, ist das Vorbild dafiir, wie jeder von
uns das Geschenk empfangen soll, zu dem Jesus in der Eucharistie sich
selbst macht*!®.

Maria befindet sich freilich nicht nur auf der Seite der Kirche, sondern
steht ihr als neue Eva auch gemeinsam mit dem neuen Adam gegeniiber.
Sie ist das vornehmste Glied der Kirche, aber auch die , Mutter der Kir-
che®, die aufgrund ihrer Bewahrung vor der Erbsiinde eine heilshafte Sen-
dung hat fiir alle tibrigen Glieder der Kirche. Sie nimmt nicht nur das Op-
fer Christi an, sondern opfert sich auch selbst mit Christus fir die sindige
Menschheit. Diese Perspektive zeigt sich in den Hinweisen des Heiligen
Vaters besonders deutlich bei seiner Predigt in Ephesus: das Johannesevan-
gelium ladt uns dazu ein, den ,,Augenblick der Erl6sung® zu betrachten, ,,in
dem Maria, in der Darbringung des Opfers mit dem Sohn verbunden, ihre
Mutterschaft auf alle Menschen und insbesondere auf die Jiinger Jesu aus-

geweitet hat“1%,

Ein bemerkenswerter Hinweis findet sich freilich schon, im Blick auf das
Fest der Schmerzen Mariens (15. September), beim Angelus-Gebet, in dem
der Heilige Vater auf seinen Besuch in Bayern zuriickblickt: ,,Der Evange-
list berichtet: Bei dem Kreuz stand Maria (vgl. Joh 19,25-27). Ihr Schmerz
ist ganz eins mit dem Schmerz ihres Sohnes. Es ist ein Schmerz voller
Glauben und Liebe. Auf Golgota hat Maria Anteil an der heilbringenden

(Salzburger Theologische Studien 17), Innsbruck 2001, 407-409; V. MARINI, Ma-
ria e il Mistero di Cristo nella teologia di Hans Urs von Balthasar, Citta del Vaticano
2005, 304-308.

165 Vel H. U. VON BALTHASAR, Theodramatik 11/2, Einsiedeln 1978, 291f;, H.
STEINHAUER (Anm. 162) 498f.

16+ BENEDIKT XVL., Sacramentum Caritatis 33 (Die Tagespost, 15.3.2007, S. 16).

165 BENEDIKT XVLI., Predigt am ,,Haus Mariens” gu Epbesus, 29.11.2006 (Uberset-
zung nach www.vatican.va).

63



Manfred Hanke

Kraft des Leidens Christi, indem sie iht , Fia7‘, ihr | Ja*, mit dem des Soh-

nes vereint“'%,

Auf die aktive Verbindung Mariens mit dem Opfer Jesu fiir das Heil der
Menschheit weist auch die Betonung des Jawortes Mariens bei der Verkiin-
digung, das mit dem Jawort des inkarnierten Gottmenschen zum Erl6-
sungsopfer zusammenfillt (Lk 1,38; Hebr 10,5-9). ,,Was sie [Maria und
Jesus] im tiefsten gemeinsam haben, ist dieses zweifache Ja, in dessen Zu-
sammenfallen die Menschwerdung geschehen ist“!®’. Das aktive Mitwirken
Mariens geschieht freilich stets durch die Gnade, die sie zuvor empfangen
hat. Dies zeigt sich beim Grul3 des Engels, der Maria als die Gnadenvolle
preist (kecharitoméne): ,,Der Titel ist in passiver Form ausgedriickt, aber diese
,Passivitit Mariens, die von jeher und fir immer die vom Herrn ,,gelieb-
te ist, schlieBt ihre freie Zustimmung, ihre persénliche und eigene Antwort
ein: Im Geliebtsein, im Empfangen der Gabe Gottes, ist Maria ganz akti,
weil sie die Flut der Liebe Gottes, die sich in sie ergie3t, in personlicher
Bereitschaft aufnimmt*!®®.

Die genannten Aussagen zeigen, dass Papst Benedikt XVI. sich im We-
sentlichen die marianische Lehre seines Vorgingers im Petrusamt zu eigen
gemacht hat. Ob dariiber hinaus noch eine systematische Weiterfithrung zu
erwarten ist, wird die Zukunft zeigen.

166 BENEDIKT XVL., Anspracke zum Angelns, 17.9.2006 (Ubersetzung nach
wWww.vatican.va).

167 BENEDIKT X VL., Predigt bei der Messfeier anf dem Kapellplatz in Altotting, 11.9.2006
(VAS 174, S. 55). Vgl. auch die Predigt bei der Konzelebration mit den nenen Kardindlen,
25.3.2006 (www.vatican.va); Ansprache zum Angelus, 25.3.2007 (ibd.).

168 BENEDIKT XVI., Predigt bei der Konzelebration mit den nenen Kardinalen, 25.3.2006
(www.vatican.va).

64



