Maria als miitterliche Mittlerin in Christus.
Ein systematischer Durchblick

Manfred Hautke

1. Ein zentrales Thema im Lichte Christi

und der Kirche 13
2. Die neuere Entwicklung der Lehre von

der Mittlerschaft Mariens 17
3. Begriffliche Abkldrung des Themas 20
4. Ausgewihlte systematische Zuginge 26

1. Ein zentrales Thema im Lichte Christi und der Kirche

Das gegenwirtig wohl am meisten diskutierte Thema der Mariologie
ist die Teilhabe der Gottesmutter an der universalen Mittlerschaft Jesu
Christi!. Die Bedeutung dieses Bereiches sei mit Hinweisen verdeutlicht

I Vgl. etwa AA. VV. (= auctores vari), Maria Corredentrice. Storia e teologia I-V111,
Frigento 1998-2006; A. AMATO, Gesa, Salvatore, definitivo, universale, e la coope-
ragione di Maria alla salvezza. Problematiche nuove di una “questione antica”, in E.
PERRETTO (Hrsg.), Maria nel mistero di Cristo pienezza del tempo e compimento del
regno, Roma 1999, 387-427; AA. VV., Mary at the Foot of the Cross I-V'1, New
Bedford, MA 2001-2007; J. L. BASTERO DE ELEIZALDE, Virgen singular. La
reflexidn teoldgica mariana en el sigle XX, Madrid 2001, 206-259; M. PONCE
CUELLAR, Maria. Madre del Redentor y Madre de la Iglesia, Barcelona 22001, 442-
500; M. HAUKE, Maria, Gefibrtin des Erlosers (Lumen gentium, 67), in Sedes
Sapientiae. Mariologisches Jahrbuch 6 (2002) 85-121; DERS., Die wiitterliche
Vermittlung, in A. ZIEGENAUS (Hrsg.), Totus tuns. Maria in 1eben und Lebre Jo-
bannes Panls II (Mariologische Studien, 18), Regensburg 2004, 125-175;
DERS., Introduzione alla Mariologia (Collana di Mariologia 2), Lugano 2008,
253-302; M. MIRAVALLE, “With Jesus”. The Story of Mary Co-redemptrix, Gole-

13



Manfred Hanke

auf das theologische Werk des Thomas von Aquin und auf das Zweite
Vatikanum.

In der Summa theologiae des hl. Thomas steht die Gestalt Jesu Christi
im Zentrum: wihrend der erste Teil des groen Werkes tiber Gott han-
delt als Ursprung und Ziel aller geschaffenen Dinge und der zweite Teil
die Bewegung der verniinftigen Schépfung zu Gott untersucht, geht es
im dritten Teil um Jesus Christus, ,,der als Mensch fiir uns der Weg zu
Gott ist“2 Die Verbindung zwischen Gott und der Schopfung in Jesus
Christus ist also gewissermallen die Quintessenz oder der Kerngehalt
der christlichen Glaubenslehre. Die Formulierung, dass Christus ,,als
Mensch fir uns der Weg zu Gott ist”, beriihrt sich dabei eng mit der
Bestimmung der Mittlerschaft Christi im Ersten Timotheusbrief: ,,Einer
ist Gott, einer auch Mittler zwischen Gott und den Menschen, der
Mensch Christus Jesus, der sich als Losegeld hingegeben hat fiir al-
le ...“ (1 Tim 2, 5-6)°.

ta, CA 2003; Sociedad Mariolégica Espanola, La colaboracion de Maria a la Re-
dencion. Problema antigno en proyeccion moderna (Estudios Marianos 70), Sala-
manca 2004; AA. VV., Maria, “unica cooperatrice alla Redenzione”. Atti del Simpo-
sio sul Mistero della Corredenzione Mariana, New Bedford, MA 2005; S. M. PER-
RELLA, La Madre di Gesit nella coscienza ecclesiale contemporanea, Citta del Vatica-
no 2005, 407-488; H. MUNSTERMAN, Marie corédemptrice? Débat sur un titre ma-
rial controversé, Paris 2006 (dazu die Besprechung von M. HAUKE: Revue
d’Histoire Ecclésiastique 101 [2006/3-4] 1318-22; P. D. FEHLNER, Marian
Minimalism on Coredemption, Immaculata Mediatrix 6 [2006] 397-420); A. B.
CALKINS, Mary Co-redemptrix: The Beloved Associate of Christ, in: AA. VV., Ma-
riology. A Guide for Priests, Deacons, Seminarians, and Consecrated Persons, Goleta,
CA 2008, 349-409; A. M. APOLLONIO, Mary Mediatrix of All Graces, in AA.
VV., Mariology ..., Goleta, CA 2008, 411-465.- Eine kiirzere Fassung des
vorliegenden Beitrages (Die miitterliche Mittlerschaft Mariens in Christus. Eine sys-
tematische Besinnung) in: A. VON STOCKHAUSEN u.a. (Hrsg.), Die Stellung der
Gottesmutter in der Welt- und Heilsgeschichte, Weilheim-Bierbronnen
2008, 19-50

2 THOMAS VON AQUIN, S.7b. 1 q 2 prooeminm. Zutr Struktur und christologi-
schen Prigung der theologischen Summe vgl. J.-P. TORRELL, Magister Tho-
mas. Leben und Werk des Thomas von Aquin, Freiburg 1.Br. 1995 (or. frz. 1993),
168-174; D. BERGER, Thomas von Aquins ,,Summa theologiae“, Darmstadt 2004,
43-61.

3 Vgl $.h. T q 26 2 1-2.

14



Maria, Mittlerin in Christus

Nach dem Aquinaten gehéren zur Mittlerschaft zwei Elemente: das
In-der-Mitte-Sein zwischen zwei Extrempunkten und die Verbindung
zwischen beiden Enden. Die Vermittlung geschieht bei Jesus Christus
durch seine menschliche Natur, die kraft der Inkarnation mit der Per-
son des ewigen Wortes verbunden ist: als Mensch ist Christus unter-
schieden von Gott, aber dutrch seine Wirde der Gnade und der Herr-
lichkeit unterscheidet er sich auch von den ibrigen Menschen. ,,Als
Mensch kommt es ihm ... zu, die Menschen mit Gott zu verbinden,
indem Er Weisungen und Gaben Gottes den Menschen iiberbringt und
tir die Menschen bei Gott Genugtuung leistet und fiir sie eintritt. Und
deshalb wird Er als Mensch in voller Wahrheit Mittler genannt*.

In der Architektur der theologischen Summe bildet die Frage der
Mittlerschaft Christi gewissermallen den Dreh- und Angelpunkt zwi-
schen der Person Christi im Geheimnis der Menschwerdung und dem
Heilswerk des Erlésers. Das Thema gehdrt noch zum Bereich der In-
karnation, bereitet aber unmittelbar die Behandlung des Erlésungswer-
kes vor. Es geht also um den systematischen Ubergang zwischen der
Person Christi und seinem Werk, zwischen der Christologie (im enge-
ren Sinne) und der Soteriologie, zwischen dem, was Christus aufgrund
seiner gottmenschlichen Konstitution 457, und dem, ,,was der fleischge-
wordene Sohn Gottes in der mit Ihm vereinigten menschlichen Natur
wirkte und litt 5. Die Mittlerschaft Christi bildet so in gewisser Weise die
Mitte der Christologie (im weiteren Sinn) und der gesamten theologi-
schen Summe.

Thomas von Aquin weil3 sehr gut um die Einzigkeit der Mittlerschaft
Christi, die schon mit dem gesamten Neuen Testament der Erste Timo-
theusbrief betont. Die einzige Mittlerschaft Christi bedeutet freilich
keinen Ausschluss menschlicher Vermittlung beim Heilsgeschehen: die
cinschligige paulinische Aussage befindet sich in einem Abschnitt, in
dem die Christen zur Firbitte fiir alle Menschen aufgefordert werden
und in dem der Apostel als Verkiinder und Apostel des einzigen Mitt-
lers erscheint (1 Tim 2,1-7). Thomas von Aquin bringt diese Mitwir-
kung mit Christus folgendermalen auf den Punkt: auch andere kénnen

4 8.4h. 111 q 26 a 2 resp.
5 S.th. 111 q 27 prooemium (Hervorhebung von Hauke).

15



Manfred Hanke

»in etwa Mittler genannt werden, insofern sie nidmlich wegbereitend
oder dienend (dispositive vel ministerialiter) mit beitragen zur Vereinigung
der Menschen mit Gott™e. In dieser ,,Wegbereitung® und in diesem
»Dienst“ kommt der Gottesmutter eine hervorragende Aufgabe zu,
welche die gesamte Menschheit betrifft.

Der Blick auf die systematische Synthese des Aquinaten stellt die Be-
deutung der Mittlerschaft Mariens aus der Sicht der Christologie ins
Licht. Der komplementire Bereich der Ekklesiologie wird hingegen zur
Geltung gebracht durch das Zweite Vatikanum, das gewissermallen das
,»Konzil der Kirche tber die Kirche® gewesen ist. Dessen wichtigstes
Dokument, das theologische Zentrum der Konzilsbeschlisse, ist die
Dogmatische Konstitution tiber die Kirche, Lumen gentinm. Das achte
und letzte Kapitel von Lumen gentium ist tberschrieben mit dem Titel:
,Die selige jungfriuliche Gottesmutter Maria im Geheimnis Christi und
der Kirche®. Papst Paul VI. sah in diesem Kapitel den ,,Gipfel” und die
,»IKroénung® der gesamten Dogmatischen Konstitution tber die Kirche?.
Dieser Hohepunkt findet wiederum seine geistige Mitte in der Lehre
von der Mitwirkung Mariens bei der Erlésung, die zu ihrer Teilhabe an
der Mittlerschaft Christi gehért. Ein spanischer Mariologe, der in der
Zeitschrift , ,Marianum® zu Wort kam, meint darum zu Recht: ,,das
Zentrum der konziliaren Lehre tiber Maria ist die Mitwitkung der Mut-
ter des Herrn am Heilswerk®s. Die Lehre von der Mittlerschaft Mariens
steht im Zentrum des Kapitels, das in gewisser Weise den Hohepunkt
des Zweiten Vatikanums ausmacht. Diese vielleicht fiir manche Uberra-
schende Analyse bestitigt sich bei einem Blick auf die theologischen
Veréftentlichungen zu den auf dem Konzil behandelten Themen: zur
Mittlerschaft Mariens gibt es, so scheint es, mehr Publikationen als zu
allen anderen Bereichen, obwohl es dabei an kontroversen Auseinan-
dersetzungen keineswegs mangelte®.

6 8.5 111 q 26 a 1 resp.

PAUL VL., Ansprache Post duos menses zam Abschluss der dritten Konzilspe-
riode, 21.11.1964: AAS 56 (1964) 1007-1018 (1014).

8 A. ESCUDERO CABELLO, Approcci attuali e proposte teologiche sul tema della cogpe-
razione mariana, in Marianum 61 (1999) 177-211 (177f).

9 Zur Mittlerschaft Mariens auf dem Zweiten Vatikanum vgl. mit weiteren
Literaturhinweisen M. HAUKE, Miitterliche V ermittliung (Anm. 1) 127-130.

16



Maria, Mittlerin in Christus

2. Die neuere Entwicklung der Lehre von der Mittlerschaft
Mariens

Der Blick auf die theologische Summe des hl. Thomas und auf die
Ergebnisse des Zweiten Vatikanums bekunden die innige Verbindung
der Mittlerschaft Mariens mit der Christologie und mit der Lehre von
der Kirche. Diese enge Beziehung ist nicht einfachhin auf geschichtli-
che Zufille zurtickzufiihren, sondern beruht auf der Wirklichkeit selbst,
nimlich auf das Hineinverwobensein der Gottesmutter in das Werk der
Erlésung. ,,Maria vereinigt™, so betont das Konzil, ,,da sie zuinnerst in
die Heilsgeschichte eingegangen ist, gewissermallen die groB3ten Glau-
bensgeheimnisse in sich und strahlt sie wider*1°.

Die theologische ErschlieBung der Mittlerschaft Mariens ist freilich
cinen geschichtlichen Weg gegangen, der in der géttlichen Offenbarung
selbst beginnt und sich in der Geschichte der Kirche weiter ausformt.
Der neuere Diskussion ist dabei aufs stirkste angeregt worden durch
die Initiativen des belgischen Kardinals Mercier, der im Jahre 1915 mit
den ibrigen Bischéfen seines Landes an den Heiligen Stuhl die Bitte
richtete, die universale Gnadenmittlerschaft Mariens als Dogma zu de-
finieren!!. Ein Zwischenresultat war die wahlweise Einfiihrung des Fes-
tes Mariens als ,,Mittlerin aller Gnaden im Jahre 1921 durch Benedikt
XV2 Diese Mafinahme von Papst Benedikt war gleichsam ein méichti-
ger Vitaminsto3 fur die Mariologie, deren Bewegung zugunsten eines
einschldgigen marianischen Dogmas immer kriftiger wurde, aber auch
Gegner fand. Die Bewegung fand einen Hohepunkt in der Zeit unmit-

10 T umen gentium, 65.

1 Vgl. M. HAUKE, Maria — ,,Mittlerin aller Gnaden*. Die universale Gnadenmittler-
schaft Mariens im theologischen und seelsorglichen Schaffen von Kardinal Mercier (1857-
1926) (Mariologische Studien 17), Regensburg 2004, 53-61. Inzwischen ha-
be ich die bisher als verschollen gegoltene Bittschrift Merciers und der tbri-
gen belgischen Bischéfe aus dem Jahre 1915 im Archiv der Glaubenskon-
gregation entdeckt: ACDF, R.V. 1916, n. 6, vol. 1, 35 S. (handschriftlich).
Eine Publikation ist in Vorbereitung,.

12 Vgl. M. HAUKE, Mercier (Anm. 11) 69-78 (Kommentar); 156-177 (Text und
Ubersetzung).

17



Manfred Hanke

telbar vor dem Zweiten Vatikanum, als Hunderte von Bischofen um
eine entsprechende dogmatische Definition baten'.

Das Konzil wollte freilich keine dogmatischen Definitionen vorneh-
men und behandelte das Thema der Mittlerschaft Matiens mit Zurtck-
haltung. Der Titel ,,Mittlerin® wird nur einmal als Ausdruck der kirchli-
chen Frommigkeit genannt'4, und die Kurzformel fir die Mitwirkung
Mariens an der Erlosung, der Titel ,,Miterl6serin® (Coredemptrix), wird
bereits in dem vorausgehenden Schema Uber die Gottesmutter aus
Okumenischen Grinden vermieden. Die Konzilskommission, unter
dem Einfluss des Franziskaners Carlo Balic, meinte damals: ,,Ausgelas-
sen wurden einige von den Pipsten gebrauchte Ausdriicke und Worte,
die zwar in sich vollkommen richtig sind, aber von den getrennten Bri-
dern (insbesondere von den Protestanten) schwieriger zu verstehen
sind. Dazu kénnen wir auch den Ausdruck rechnen ,Mitetloserin des
Menschengeschlechtes’ ...“!5. Die allgemeine Gnadenmittlerschaft Ma-
riens wird vom Konzil nicht geleugnet, aber deutliche Aussagen dazu
finden sich nur indirekt Giber die Fullnoten, wenn man die dort genann-
ten Quellen aufsucht!s, Das Zweite Vatikanum hat zwar eine ein-
drucksvolle Lehre tiber die Gottesmutter vorgelegt, in der auch die
Mitwirkung Mariens im Heilsgeschehen und ihre geistliche Mutter-
schaft fir alle Erlésten zur Geltung kommt. Aber gleichzeitig wurden
vor allem aufgrund Skumenischer Riicksichten die deutlichsten Begriffe
und Gehalte der Mittlerschaft Mariens vermieden, wie etwa die Anru-
fung als ,,Miterlserin“ und ,,Mittlerin aller Gnaden®.

Es war kein Wunder, dass diese Behandlung der Mariengestalt eine
,marianische Eiszeit zur Folge hatte, in der bereits der Hinweis auf
das Thema der Mittlerschaft Mariens selbst sogar unter Mariologen

3 A. ESCUDERO CABELLO, La cuestion de la mediacion mariana en la preparacion del

Vaticano I1. Elementos para una evaluacion de los trabajos preconciliares, Roma 1997,
86-92.

4 Vgl. Lumen gentium, 62.

o

Ubersetzt aus Acta Synodalia Sacrosancti Concilii Oecumenici Vaticani secundi, Bd.
1/4, Vatikanstadt 1971, 99.

6 Lumen gentium, 62, Anm. 186-187.

18



Maria, Mittlerin in Christus

verpont war!”. Wihrend das ,,Eis* fiir die Rede von der Gottesmutter
gewissermallen mit der Apostolischen Ermahnung Marialis Cultus von
Papst Paul VI. zu schmelzen begann (1974), wurde das Thema der
Mittlerschaft Mariens wieder in das Zentrum der Mariologie zuriickge-
holt durch die Enzyklika Redemptoris Mater Johannes Pauls II. (1987).
Der Papst spricht dabei von einer ,,miittetlichen Mittlerschaft®, die
nicht neben Christus anzusiedeln ist, sondern sich ,,in Christus® voll-
zieht's, Im Anschluss daran spricht auch unsere Besinnung von der
mitterlichen Mittlerschaft Mariens in Christus.

Die Diskussion der neuesten Zeit ist stark geprigt durch die Bitte um
ein neues marianisches Dogma, die seit 1993 an den Heiligen Stuhl he-
rangetragen wird. Dabei wird um ein Dogma mit drei Titeln gebeten,
die mit den vorgeblichen Marienbotschaften der ,,Frau aller Vélker™ in
Amsterdam ubereinstimmen: Maria soll bezeichnet werden als ,,Mitet-
16serin, Mittlerin aller Gnaden und Farsprecherin“!?. In der einschligi-
gen Diskussion hat besonders der Begriff ,,Miterloserin® Anstof3 erregt,
den auch seinerzeit Joseph Ratzinger in einer privaten AuBerung als
Kardinal sehr kritisch einschitzte?, obwohl Papst Johannes Paul II. ihn
mehrmals gebrauchte?’. Am 1. Januar 2008 sandten fiinf Kardinile ein
Schreiben an alle Kardinile und Bischofe der katholischen Welt. Darin
setzen sie sich fir die Definition eines matianischen Dogmas ein, wobei
die drei eben genannten Titel (Miterlserin, Mittlerin aller Gnaden,

17 Zur nachkonziliaren Krise der Mariologie vgl. S. DE FIORES, Maria nella
teologia contemporanea, Roma 31991, 123-136.

18 Vol. HAUKE, Miitterliche Vermittlung (Anm. 1), 130-133.

19 Vgl. dazu mit weiterer Literatur M. HAUKE, Gefabrtin (Anm. 1); DERS., Die
aktive Mitwirkung Mariens an der Erlisung. Ein geschichtlicher Durchblick, in A.
VON BRANDENSTEIN-ZEPPELIN — A. VON STOCKHAUSEN — J. H. BE-
NIRSCHKE (Hrsg.), Die gittliche 1V ernunft und die inkarnierte Liebe. Festschrift zum
80. Geburistag Seiner Heiligkeit Papst Benedikts X171., Weilheim-Bierbronnen
2007, 13-48 (45-48). Vgl. auch die leicht erweiterte Fassung in dieser Zeit-
schrift: M. HAUKE, Die Lebre von der ,,Miterloserin® im geschichtlichen Durchblick,
in Sedes Sapientiae. Mariologisches Jahrbuch 11 (2007) 17-64.

J. RATZINGER, Gott und die Welt, Stuttgart—Miinchen 2000, 263 f. (Interview
mit Peter Seewald).

2L Vel. M. HAUKE, Miitterliche Vermittiung (Anm. 1), 140-146.

2

19



Manfred Hanke

Fursprecherin) unter dem Titel der geistlichen Mutterschaft erschei-
nen?.

3. Begriffliche Abklirung des Themas?

3. 1 Die analoge Teilhabe an der Mittlerschaft Christi

Um die kontroversen Debatten richtig einzuschitzen, ist zunichst
einmal eine begriffliche Klirung angemessen. Die unter dem Stichwort
der ,,Mittlerschaft™ Mariens zu behandelnden Gehalte kénnen gleich-
sam in sehr unterschiedlichen Gewindern auftreten, die nicht immer
einheitlich gedeutet werden. Der umfassendste Begriff ist meines
Erachtens der Terminus der ,,Mittlerschaft selbst, der in den klassi-
schen Traktaten der Christologie den gesamten Bereich der Erlosungs-
lehre abdeckt und auch die Gnadenlehre mit einbezieht?. Maria nimmt
auf spezifische Weise an der einzigen Mittlerschaft Christi teil. Der
heilshafte Einfluss der Gottesmutter ,,stutzt sich® nach dem Worten
des Zweiten Vatikanums ,,auf die Mittlerschaft Christi, hingt von ihr
vollstindig ab und schopft aus ihr seine ganze Wirkkraft“?>. Von der
,Mittlerschaft“ Mariens zu sprechen oder sie als ,,Mittlerin® zu be-
zeichnen, ist ein Zeichen fiir die analoge Teilhabe an der Mittlerschaft
Christi, die wir auch in vielen andeten Bereichen finden: der Name
,Christ™ beispielsweise meint die Teilhabe an der messianischen Sal-
bung Christi als Tridger des Heiligen Geistes, und der Hinweis auf das
»gemeinsame Priestertum® aller Christgldubigen verstellt nicht die Auf-
gabe des einzigen Hohenpriesters, sondern bedeutet die Teilhabe am
Priestertum Jesu Christi. ,,Wie ... am Priestertum Christi in verschiede-

22 Vgl. M. HAUKE, Introduzione alla Mariologia (Anm. 1), 277; www.mothero-
fallpeoples.com.

23 Vgl. auch M. HAUKE, Gefibrtin des Erlisers (Anm. 1) 114-121; Agtive Mitwir-
kung (Anm. 19) 16-19; Miterliserin (Anm. 19), 21-25.

2 Vgl. etwa F. DIEKAMP — K. JUSSEN, Katholische Dogmatik nach den Grundsdtzen
des bl. Thomas 11, Minster 11-121959, 306-354; J. POHLE — ]. GUMMERSBACH,
Lebrbuch der Dogmatik I1, Paderborn 191956; Nachdr. 1968, 222-330.

25 Lumen gentinm, 60.

20



Maria, Mittlerin in Christus

ner Weise einerseits die Amtspriester, andererseits das gliubige Volk
teilnehmen und wie die eine Gutheit Gottes auf die Geschépfe in ver-
schiedener Weise wirklich ausgegossen wird, so schlieB3t auch die Ein-
zigkeit der Mittlerschaft des Erlésers im geschopflichen Bereich eine
unterschiedliche Teilnahme an der einzigen Quelle in der Mitwirkung
nicht aus, sondern erweckt sie*“2,

,Mittlerschaft™ bedeutet, wie bereits gesagt, die Verbindung zweier
Extrempunkte, in diesem Fall Gott und die Menschen. Unterschieden
werden kann hier die ,,absteigende von der ,aufsteigenden® Mittler-
schaft: ,,absteigende Mittlerschaft” meint die Mitteilung von Gaben,
»aufsteigende Mittlerschaft™ hingegen das Gebet und das Opfer, die
sich an Gott wenden. Die Mittlerschaft Mariens umfasst gleichermal3en
ihre Mitwirkung am Erlésungswerk auf Erden wie auch ihre himmli-
sche Furbitte. Dieser umfassende Gehalt der Mittlerschaft Mariens wird
nicht immer hinreichend gewiirdigt, weil man hiufig nur an die fiirbit-
tende Vermittlung der Gnaden denkt, nicht aber an die Mitwirkung am
Heilswerk Christi auf Erden. Eine solche Konsequenz kann sich aus
der alleinigen Verwendung des Titels ,,Mittlerin® in der Formel ,,Mittle-
rin aller Gnaden® ergeben. Diese Tendenz findet sich sogar in den Tex-
ten des Zweiten Vatikanums?’, obwohl schon die systematische Diskus-
sion in der Zeit von Kardinal Mercier zum Ergebnis gefihrt hat, dass
die Mittlerschaft Mariens bereits durch ihre Mitwirkung an der Erlo-
sung beginnt?s. Wird der Titel ,,Mittlerin® in die Mitte gestellt zwischen
die Begriffe ,,Miterléserin® und ,,Firsprecherin®, wie bei den angedeu-
teten Bemithungen um ein finftes marianisches Dogma, dann steht ein
solches Vorgehen in Spannung zur systematischen Bedeutung des Be-
griffes der ,,Mittlerschaft®, der sich gleichsam wie ein Schirm tber alle
cinschlidgigen Gehalte erstreckt und dabei auch die ,,Miterldsung® und
die himmlische Firbitte umfasst®.

26 I umen gentinm, 62.

27 Lumen gentinm, 62 (Gebrauch des Titels ,,Mittlerin“ bei der Anrufung Ma-
riens).

2 Vgl. M. HAUKE, Mercier (Anm. 11) 105. 148 f. und passim.

2 Vel. HAUKE, Aktive Mitwirkung (Anm. 19) 47 f.; Miterloserin (Anm. 19) 61.

21



Manfred Hanke

3. 2 Die Mitwirkung an der Erl6sung

Auch der Begriff der ,,Erlésung™ kann die gesamte Heils6konomie
umfassen, aber sein Gehalt bezieht sich mit Vorzug auf das von Chris-
tus vollzogene Heilswerk auf Erden, das mit der Inkarnation beginnt
und am Kreuz zum Héhepunkt gelangt. , Erlésung® meint also zu-
nichst das Erdenleben Jesu. Erst in einem weiteren Blick geht es hier
um das Ankommen der Erlosungsfriichte beim Menschen. Im An-
schluss an Scheeben wird die ,,0bjektive Erlésung®, das Heilswerk Jesu
auf Erden, von der ,,subjektiven Erlosung unterschieden, dem Einbe-
ziehen des konkreten Subjektes, dem die Gnade des Erldsers mitgeteilt
wird. Diese Unterscheidung wurde in den dreiliger Jahren des 20. Jaht-
hunderts von dem deutschen Jesuiten Heinrich Lennerz auf die Mario-
logie Ubertragen mit der Absicht, Maria von der Mitwirkung an der
,»objektiven Erldsung* auszuschlieBen und ihr nur einen Beitrag an der
,»subjektiven Erlésung® zuzugestehen.

Die Fragestellung war damals bis zum Vorabend des Konzils: Hat
Maria unmittelbar an der objektiven Erlésung mitgewirkt oder nicht?
Ein Teil der Theologen hat seinerzeit eine solche Mitwirkung abgelehnt
(so etwa Heinrich Lennerz) oder das Mitwirken Mariens auf ein ,,Emp-
fangen® der Heilsfriichte reduziert (so etwa Heinrich Maria Késter).
Diese Positionen sind tiberholt angesichts der Feststellungen des Zwei-
ten Vatikanums, wonach ,,Maria nicht blo3 passiv benutzt wurde, son-
dern in freiem Glauben und Gehorsam zum Heil der Menschen mitge-
wirkt hat*31. | Diese Verbindung der Mutter mit dem Sohn im Heils-
werk zeigt sich vom Augenblick der jungfriulichen Empfingnis bis zu
seinem Tod ...*32 Deutlich wird hiermit, dass bereits die Menschwer-
dung Gottes, an der Maria durch ihr Jawort aktiv mitwirkte, zum Erl6-
sungswerk gehort. Lennerz hingegen hatte die Inkarnation nur als Vor-

30 Vel. M. HAUKE, La questione del “primo principio” e l'indole della cooperazione di
Maria all’'opera redentrice del Figlio: due temi rilevanti nella mariologia di Gabriele M.
Roschini, Marianum 64 (2002) 569-597 (591-597).

SU Lumen gentinm, 56. Vgl. HAUKE, Aktive Mitwirkung (Anm. 19), 41-45; Miterlo-
serin (Anm. 19), 53-58.

32 Lumen gentinm, 57.

22



Maria, Mittlerin in Christus

aussetzung der Erldsung betrachtet, nicht aber als Beginn des Erlo-
sungswerkes selbst.

Das Jawort Mariens anldsslich der Menschwerdung Gottes und ihre
Verbindung mit Christus unter dem Kreuz zeigen den einzigartigen
Charakter ihrer Mittlerschaft, wie auch das Konzil betont: ,,Indem sie
Christus empfing, gebar und nihrte, im Tempel dem Vater darstellte
und mit ihrem am Kreuz sterbenden Sohn litt, hat sie beim Werk des
Erlosers in durchaus einzigartiger Weise mitgewirkt zur Wiederherstel-
lung des tibernatiirlichen Werkes der Seelen*?,

Der Begriff ,,Miterloserin® taucht zum ersten Mal in einem kirchli-
chen Hymnus im Salzburg des 15. Jahrhunderts auf. ,, Miterl6sung* ist
nach der gingigen Erklirung eine abgekiirzte Formulierung fiir ,,Mit-
wirkung an der Erl6sung®. Die Entstehung des Begriffs fiigt sich ein in
die mittelalterliche Passionsfrommigkeit, die Maria unter dem Kreuz
betrachtet und von ihrem ,Mitleiden (compassio) spricht. Im Unter-
schied zum Begriff | Erl6serin®, der die Aufgabe Mariens als Gottesge-
birerin unterstrichen hatte, ist das Wort ,,Mitetrloserin® zurtickhalten-
der, um die einzigartige Bedeutung der Erlésung durch das Kreuz Jesu
Christi nicht zu gefihrden. ,,Miterlserin® ist trotz allem ein starker
Ausdruck, der sich dem hauptsichlichen Einwand stellen muss, dass
hier méglicherweise Christus und Maria auf die gleiche Ebene gestellt
werden. Zu betonen ist darum, dass die Mitwirkung Mariens ganz ab-
hingig ist von der Erlésung durch Jesus Christus. Da es sich um eine
einzigartige Mitwirkung handelt, ist freilich auch ein kriftiger Ausdruck
legitim.

Das Herzstick der Katechese Johannes Pauls II. iiber die Teilhabe
Mariens am Heilsgeschehen ist die Katechese vom 9. April 1997 mit
dem Titel ,,Maria einzigartige Mitarbeiterin an der Erlésung®. Fur den
Menschen gibt es, wie Paulus betont (1 Kor 3,9), die Méglichkeit, mit
Gott im Heilsgeschehen mitzuwirken. In Bezug auf Maria gewinnt der
Begriff ,,Mitarbeiterin® ,,eine besondere Bedeutung. Die Mitwirkung
der Christen zum Heil ereignet sich nach dem Geschehen von Kalvatia,
dessen Friichte auszuteilen sie sich bemithen durch Gebet und Opfer.

33 Lumen gentinm, 61.
3 Vgl. M. HAUKE, A#ktive Mitwirkung (Anm. 19) 28; Miterloserin (Anm. 19) 36 f.

23



Manfred Hanke

Die Mitwirkung Mariens dagegen hat sich wihrend des Geschehens
selbst ereignet in ihrer Eigenschaft als Mutter; sie erstreckt sich folglich
auf die Ganzheit des Heilswerkes Christi. Nur sie wurde auf diese Wei-
se dem Erlésungsopfer beigesellt, welches das Heil aller Menschen ver-
dient. In Einheit mit Christus und ihm untergeordnet, hat sie mitge-
wirkt, der gesamten Menschheit die Gnade des Heils zu erlangen®.

Der Begriff der ,,Miterl6sung™ meint genau diese einzigartige Mit-
wirkung Mariens am Heilswerk Jesu auf Erden. Nur in einem weiteren
Sinne kann das Wort ,,miterlésen auf die subjektive Erlésung bezogen
werden, wonach dann alle Christen als ,,Miterloser bezeichnet werden
kénnen.

3. 3 Die Teilhabe an den drei Amtern Jesu

Die Mittlerschaft Jesu Christi und seine Erlésung kénnen beschrie-
ben werden unter dem dreifachen Gesichtspunkt der Amter Christi:
Jesus Christus als Lehrer oder Prophet, als Priester und als Kénig oder
Hirte. Dementsprechend ldsst sich auch die Teilhabe Mariens mit die-
sem Schema beschreiben: die Gottesmutter ist Prophetin, die auf spezi-
fische Weise die Offenbarung Gottes zur Geltung bringt, sie ist begabt
mit einem muttetlichen Priestertum und steht an der Seite Christi des
Konigs als Konigin des Weltalls. Zu ihrer kéniglichen Aufgabe gehort
insbesondere ihre Firsprache, die sich auf die gesamte Menschheit aus-
richtet.

3. 4 Die Verbindung mit den Mysterien des Lebens Jesu

Eine weitere Beschreibung der Erlésungswirklichkeit folgt den
Heilsereignissen, die seit Francisco Suarez auch als ,,Mysterien des Le-

35 Marianische Katechese Nr. 48,2, 9.4.1997 (eigene Ubersetzung). Die 70 Maria-
nischen Katechesen Johannes Pauls II. (1995-97), welche die gesamte Ma-
riologie umfassen, sind in einem Band zusammengestellt in mehreren Spra-
chen (leider nicht auf Deutsch), so etwa bei V. FAGIOLO (Hrsg.), Giovanni
Paolo 11, Maria Madre di Cristo e della Chiesa. Catechesi mariane, Casale Monferra-
to 1998.

24



Maria, Mittlerin in Christus

bens Jesu® bezeichnet werden. Es sind gewissermallen Brennpunkte
des Wirkens Jesu, in denen jeweils das Gesamte der Sendung des Herrn
ansichtig wird. Bei deren Betrachtung ist Maria mit einzubeziehen: ins-
besondere ihr Jawort bei der Verkiindigung des Engels, die Darstellung
Jesu im Tempel und das Stehen unter dem Kreuz.

3. 5 Maria als ,,neue Eva“ und geistliche Mutter

Neben dem cher narrativen Zugang der Mysterien des Lebens Jesu
ist auf die Beschreibung Mariens als ,,neue Eva® hinzuweisen, die als
miitterliche Gefihrtin dem ,,neuen Adam® beim Erldsungswerk zur
Seite steht. Diese Kennzeichnung beginnt mit den Kirchenvitern, fin-
det aber ihre Wurzeln schon in der Heiligen Schrift und eignet sich
ebenfalls als umfassende Darstellung der Mittlerschaft Matiens.

Moglich ist es schlieBlich, die verschiedensten Bilder und Begriffe zu
betrachten, welche die vermittelnde Aufgabe der Gottesmutter niher
beleuchten. Eine besondere Bedeutung kommt dabei der geistlichen
Mutterschaft zu. ,,Mutterschaft meint vor allem die Zeugung eines
Kindes, aber auch die Sorge fiir dessen Wachstum und Erzichung. Die
geistliche Mutterschaft Mariens ist gleichsam die organische Fortset-
zung ihrer physischen Mutterschaft gegeniiber dem Sohne Gottes: ihr
Muttersein zielt auf unsere Geburt zum goéttlichen Leben und dessen
Wachstum. Die geistliche Mutterschaft kann darum den gesamten Be-
reich umfassen, der von der Mittlerschaft Mariens abgedeckt wird bzw.
von ihrer Mitwirkung an der objektiven und subjektiven Erlésung. In
diesem Sinne diirfen wir ein vom Konzil zitiertes Augustinuswort an-
fihren, wonach Maria ,,Mutter der Glieder (Christi)* ist, ,,denn sie hat
in Liebe mitgewirkt, dass die Glaubigen in der Kirche geboren wirden,
die dieses Hauptes Glieder sind“?*. Die geistliche Mutterschaft Mariens
kann aber gelegentlich auch als logische Folge betrachtet werden, die
aus ihrem Handeln als Mutter und Gefihrtin des Erlosers hervorgeht.
So heillit es etwa in einem anderen Konzilstext: ,,Indem sie Christus
empfing, gebar und nihrte, im Tempel dem Vater darstellte und mit
ihrem am Kreuz sterbenden Sohn litt, hat sie beim Werk des Erlosers

36 AUGUSTINUS, De S. Virginitate, 6 (PL 40, 399), in: Lumen gentinm, 53.

25



Manfred Hanke

. mitgewirkt ... Deshalb ist sie uns in der Ordnung der Gnade Mut-
ter*3.

Die geistliche Mutterschaft Mariens deckt sich vom Inhalt her mit
der Gnadenmittlerschaft und wurde darum bereits als Gegenstand einer
dogmatischen Definition erwogen, die von der Sache her mit den An-
liegen Kardinal Merciers tbereinkommt®. Mittlerschaft und geistliche
Mutterschaft sind freilich vom Formalobjekt her verschieden: ,,Mutter-
schaft® meint zunichst das Wirken Mariens zu unseren Gunsten (also
die ,,absteigende Vermittlung®), wihrend ,,Mittlerschaft™ auf die Auf-
gabe ,,in der Mitte* geht, in der die Gottesmutter ,,zwischen® Christus,
den iibrigen Gliedern der Gemeinschaft der Kirche und der géttlichen
Dreifaltigkeit steht. Die Rede von der Mittlerschaft Mariens ermdglicht
darum eine umfassendere Perspektive®. Papst Johannes Paul 1I. ver-
schrinkt in gewisser Weise beide Zuginge, indem er von der ,,miitterli-
chen Mittlerschaft™ Mariens in Christus spricht.

4. Ausgewihlte systematische Zuginge

Das Thema der Mittlerschaft Mariens ist also hochst facettenreich
und tUberaus umfassend.

Fir die systematische Besinnung ist mal3gebend die Bezichung zu
Christus und zur Dreifaltigkeit, aber auch die Verbindung zur Kirche.
Die kirchliche Dimension enthilt wiederum wichtige Gehalte der
Anthropologie. Die Universalitit der Gnadenvermittlung miindet

3T Lumen gentium, 61. (Hervorhebung von Hauke).

8 Vgl. etwa [C. BALIC|, De spiritualis B. 17. Mariae definibilitate, in Acta et docu-
menta Concilio Oecumenico Vaticano II Apparando, Series I (Antepraepa-
ratoria), Bd. IV,1,2, Vatikanstadt 1961, 55-61; B. DE MARGERIE, Car the
Chureh Define Dogmatically the Spiritual Motherhood of Mary? In M. 1. MIRAVALLE
(Hrsg.), Mary Coredemptrix, Mediatrix, Adpocate, Bd. 1, Santa Barbara, CA
1995, 191-214.

% Vegl. dazu J. FERRER ARELLANO, Marian Coredemption in the Light of Christian
Philosophy, in AA. VV., Mary at the Foot of the Cross I, New Bedford, MA 2002,
113-149 (124-132).

26



Maria, Mittlerin in Christus

schlieBlich in die Eschatologie®. Soweit in aller Kiirze ein Blick auf die
theologischen Inhalte unseres Themas, von denen hier aber nur einige
Aspekte angedeutet werden kénnen.

4. 1 Die Beziehung der marianischen Vermittlung zur einzi-
gen Mittlerschaft Christi

Die muttetliche Mittlerschaft Mariens in Christus ist nicht zu vetste-
hen nach der Art einer Sekretirin oder einer Vorzimmerdame, die den
Zugang zum Chef iberwacht. Ihr Wirken ist eher zu vergleichen mit
dem eines Freundes, der uns ein Gesprich mit einer hochgestellten
Personlichkeit erméglicht und dabei selbst gegenwirtig ist. Die Gegen-
wart des Freundes verhindert nicht die unmittelbare Begegnung mit
dem hohen Gesprichspartner, aber sie macht uns das Gesprich leich-
ter. In diesem Sinne betont das Konzil: ,,Die unmittelbare Vereinigung
der Glaubenden mit Christus wird dadurch [die mitterliche Aufgabe
Mariens gegeniiber den Menschen] ... in keiner Weise behindert, son-
dern vielmehr geférdert™!. Maria vermittelt also zur Unmittelbarkeit.

Die Mitwirkung Mariens beim Heilsgeschehen ist nicht metaphysisch
notwendig, sondern beruht auf dem Willen Gottes, die Vermittlung des
Heiles von geschopflichen Zweitursachen abhingig zu machen. Im Un-
terschied zur reformatorischen Position, wonach Gott beim Vorgang
der Rechtfertigung alles allein wirkt, bringt die katholische Lehre die
Mitwirkung des Menschen zur Geltung. Dies gilt bereits fiir die men-
schliche Mitwirkung Jesu, wie Theobald Beer und Michael Kreuzer ge-
zeigt haben®. Fir Martin Luther ist die Menschheit Jesu nur ein ,,Zei-
chen® des Heiles und keineswegs ein lebendiges Werkzeug, durch das

40 Die Vielfalt der Themen zeigt sich exemplatisch im marianischen Lehramt
Johannes Pauls IL.: vgl. M. HAUKE, Miitterliche Vermittlung (Anm. 1), 146-
161.

8 Lumen gentinm, 60.

42 T. BEER, Der frobliche Wechsel und Streit. Grundziige der Theologie Martin Luthers,
Einsiedeln 1980; M. KREUZER, ,,Und das Wort ist Fleisch geworden*. Zur Beden-
tung des Menschseins Jesu bei Johannes Driedo und Martin Luther, Paderborn 1998;
vgl. auch HAUKE, Gefihrtin des Erlisers (Anm. 1), 106-114.

27



Manfred Hanke

Gott selber wirkt®. Die Menschheit Jesu erscheint bei dem deutschen
Reformator als ,,Kéder®, mit dem der géttliche Angler den Teufel tber-
listet: Satan ,, frisst” den menschlichen Kéder, trifft aber dabei auf Gott
selbst, der stirker ist als er. Das Menschsein Christi wirkt nichts zum
Heil, sondern dient als Falle fur den Teufel. Nach der klassischen Lehre
des hl. Thomas ist die Menschheit Christi hingegen ein lebendiges
Werkzeug fir das gottgeschenkte Heil*. Die aktive Mitwirkung der
Menschheit Christi setzt sich dann organisch fort in der Finbeziehung
geschaffener Personen: Christus selbst wirkt hauptsichlich (principaliter)
und vollendend (perfective) die Verbindung zwischen Gott und den Men-
schen, aber die vernunftbegabten Geschdpfe kénnen vorbereitend (dis-
positive) und dienend (ministerialiter) dabei mitwirken®.

4. 2 Der heilshafte Verdienst der Gottesmutter

4.2.1 Der Begriff des V'erdienstes

Die Bedeutung der menschlichen Mitwirkung zeigt sich auch in der
Lehre vom Verdienst. ,,Verdienst™ meint allgemein den Anspruch auf
Belohnung aufgrund einer moralisch guten Handlung#. Der Begriff des
Verdienstes (meritum) wird schon im Altertum auf Christus angewandt
und dann im Mittelalter systematisch entwickelt. Nach Thomas von
Aquin wirkt das Leiden Christi unser Heil auf vierfache Weise: auf dem
Weg des Verdienstes, der Genugtuung, des Opfers und des Loseprei-
ses?. Seit Petrus Lombardus wird in Christus ein doppelter Verdienst
unterschieden: fir die Glieder seines mystischen Leibes hat der Erloser
die Befreiung von der Siinde verdient und das Kommen des Reiches,

4 Vgl. P. HUNERMANN, Jesus Christus. Gottes Wort in die Zeit, Munster 1994,
231. 234.

# Val. z.B. S.zb. 111 q 62 a 5 resp.
% Vgl $.20. 111 q26 a1 ad 2.

4 Vel. A. FORSTER, Verdienst II. Systematisch, in LThK? 10 (1965) 677-680
(677): ,,Verdienst allgemein besagt, dass zwischen einem in Freiheit gesetz-
ten menschlichen Akt und der nach einer festgesetzten Ordnung erfolgen-
den Reaktion des Anordnenden eine Beziehung besteht™.

47 8.¢h. 111 q 48.

28



Maria, Mittlerin in Christus

tiir sich selbst hingegen die Verherrlichung des Leibes und die Leidens-
freiheit der Seele®s. Es gibt also den personlichen und den sozialen Ver-
dienst, wobei uns letzterer besonders interessiert. Das Konzil von
Trient betont: Jesus Christus hat uns ,,durch sein heiligstes Leiden am
Holz des Kreuzes die Rechtfertigung verdient®®.

4.2.2 Die thomistische und skotistische Deutung des V erdienstes
Christi

Aufgrund der hypostatischen Union war es unméglich, dass Gott die
Liebe des menschlichen Willens Christi fiir unser Heil nicht angenom-
men hitte. Es gibt darum eine genaue Entsprechung zwischen der gu-
ten Handlung und dem Ergebnis: das Verdienst als Rechtsanspruch
(meritum de condigno). Diese thomistische Erklirung hat sich weitgehend
durchgesetzt, wihrend Duns Scotus Christus nur ein Verdienst zu-
schreibt, das Thomas als ,,Angemessenheitsverdienst® (weritum de cong-
rug) bezeichnen wirde: danach hatte Gott keine zwingenden Griinde,
die menschliche Hingabe Jesu als heilswirksam anzunehmen®. Nach
Scotus haben das Verdienst Christi und seine Genugtuung moralisch
einen unendlichen Wert, aber formell sind sie nur endlich, denn die in
ihnen gegebene menschliche Wirklichkeit ist begrenzt. Darum sei es
,»auch klar, dass Gott wegen der durch Christus geleisteten Genugtuung
nicht verpflichtet war, uns zu verzeihen: denn diese Erlésung bedurfte
der Annahme von Seiten Gottes ...l

Die Verdienste als Rechtsanspruch (weritum de condigno) und aufgrund
einer Angemessenheit (weritum de congruo) unterscheiden sich bei Scotus
nicht auf der Ebene des moralischen Wertes, sondern im Hinblick auf

48 PETRUS LOMBARDUS, Senz. 111 d. 18, 1-2. Vgl. J. GALOT, Gesi Liberatore.
Cristologia 11, Firenze 1983, 231; s. a. THOMAS VON AQUIN, S.z5. 111 q 19 a 4;
q49a6.

4 DS 1529

0 Vel. GALOT, Cristologia II (Anm. 48) 232.

St C. BALIC, Die Corredemptrixfrage innerbalb der franziskanischen Theologie, in Fran-
ziskanische Studien 39 (1957) 218-287 (279), mit Hinweis auf Duns Scotus,
Op. Oxon. IV d. 15 q 1 n. 6 (ed. Vives XVII, 178); II1 d. 19 n. 4 (ed. Vives
X1V, 710f). S.a. C.F. DE VARESIO, Promptuarium scoticum II, Venedig 1690;
Nachdr. Frigento 2005, 74.

29



Manfred Hanke

das Ziel: die Verherrlichung geschieht durch das weritum de condigno, die
vorausgehende Gnade aber durch das meritun de congruo™. Diese Untet-
scheidung des Scotus wird der hypostatischen Union nicht gerecht,
wonach jede Handlung Christi von der Person des ewigen Wortes ge-
tragen wird und darum nicht einer nachtriglichen Akzeptierung von
Seiten Gottes bedarf. Bei Scotus wird im Grunde das meritum de condigno
bei Christus auf das meritum de congrno zuriickgefihrt und erscheint da-
mit ontologisch auf der gleichen Ebene wie das Verdienst geschaffener
Personen®. Das skotistische Verstindnis der hypostatischen Union ni-
hert sich hier der antiochenischen Christologie des Altertums und da-
mit der Lehre des Nestorius, der in Christus ein doppeltes moralisches
Subjekt einfiihrte’. Papst Pius XII. schritt 1951 in seiner Enzyklika
Sempiternus Rex gegen die Christologie von Déodat de Basly ein, einem
von Scotus geprigten Franziskaner, der in Christus zwei unterschiedli-
che Subjekte annahm: nach dem Dogma von Chalzedon gibt es aber in
Christus nur ein einziges Subjekt, ndmlich die géttliche Person®. De
Basly hatte die Inkarnation als Aufnahme eines Menschen beschrieben
(die Theotie vom homo assumptus)®®; danach wird dem Menschsein Chris-
ti eine eigenstindige Subsistenz zugeschrieben, wihrend nach Thomas

52 Vgl. R. ROSINI, Mariologia del beato Giovanni Duns Scoto, Castelpetroso 1994,
162-180; DERS., I/ pensiero del beato Giovanni Duns Scoto sulla Corredenzione ma-
riana, in AA. VV., Maria Corredentrice II, Frigento 1999, 93-128 (108), mit
Hinweis auf DUNS SCOTUS, Ordinatio IV d. 2 q 1 arg. 3 (ed. Vives XVI,
248Db): “gratia non habet causam meritoriam de condigno, in illo cui confer-
tur, tamen potest habere causam meritoriam de congruo in eodem, et cau-
sam meritoriam de condigno extrinseca”.

5 R. ROSINI (1994) (Anm. 52), 175 = (1999) (Anm. 52), 112: ,,Dal momento
che il merito dipende dall’accettazione divina, esso, intrinsecamente, nella
sua natura ¢ uguale in tutti: Cristo, Maria e i giusti; si differenzia, invece,
nell’estensione”.

5 Zum Nestorianismus vgl. A. ZIEGENAUS, Jesus Christus. Die Fiille des Heils.
Christologie und Erlisungslebre (Katholische Dogmatik IV), Aachen 2000,
243 f.

5 DH 3905

% Vgl. H.M. DIEPEN, Assumptus-Homo-Theologie, in LThK? 1 (1957) 948f; A.
AMATO, Gesi il Signore. Saggio di cristologia, Bologna 1999, 469-472.

30



Maria, Mittlerin in Christus

von Aquin die menschliche Natur des Gottessohnes in der géttlichen
Person subsistiert?”.

4.2.3 Der Angemessenbeitsverdienst der Gottesmutter

Hinweise auf das Verdienst Mariens bei unserer Erlésung finden sich
bereits bei den Kirchenvitern’® und im Mittelalter®. Francisco Suarez
wendet im 16. Jh. die von der scholastischen Theologie entwickelte Un-
terscheidung zwischen meritum de condigno und meritum de congruo auf die
Bezichung zwischen Christus und Maria an: die selige Jungfrau hat de
congrao verdient, was Christus uns de condigno verdient hat®. Der Gedan-
ke verbreitet sich so allgemein, dass selbst Pius X. ihn in seiner matiani-
schen Enzyklika Ad diem illum (1904) aufnimmt: ,,Weil ... Maria alle an
Heiligkeit und inniger Vereinigung mit Christus Gibertrifft und von ihm
selbst zur Vollfithrung des Erlésungswerkes herangezogen wurde, in
der Absicht, dass sie schicklicherweise (de congruo) fiir uns verdiene,
was er von Rechts wegen (de condigno) verdient hat, so ist und bleibt
sie die vornehmste Mitwirkerin bei der Gnadenverteilung*s'. Die Dog-
matische Konstitution iiber die Kirche, Laumen gentium, bentitzt nicht die
hergebrachte Fachterminologie, bringt den Gehalt des Verdienstes aber
beispielsweise in der Bemerkung zur Geltung, Maria sei uns in der
Ordnung der Gnade Mutter, weil sie auf einzigartige Weise an der Erl6-
sung mitgewirkt habe® Auch in den AuBerungen Johannes Pauls II.
kommt die Gberlieferte Begrifflichkeit kaum zur Geltung, mit der Aus-

5 Vgl. S.th. 111 q 2 a 6; q 17 a 1-2; J.-H. NICOLAS, Sintesi dogmatica 1, Citta del
Vaticano 1991, Nr. 319-323 (or. frz. Syntheése dogmatique, Fribourg-Paris
1985) ; E.-H. WEBER, Le Christ selon saint Thomas d’Aquin (Jésus et Jésus-
Christ 35), Paris 1988, 229-235.

8 Vgl. M. HAUKE, The Concept of Redemption in the Patristic Tradition, in AA. VV.,
Mary at the Foot of the Cross VIII, New Bedford, MA 2008 (in Vorbereitung).

% Vgl. J. B. CAROL, De Corredemptione Beatae Mariae 1 irginis. Disquisitio positive,
Vatikanstadt 1950, 485 f., beginnend mit EADMER, De excellentia 1V irginis Ma-
tris 11 (PL 159, 508).

6 Vgl. J. B. CAROL (Anm. 59), 195 f.

61 R. GRABER — A. ZIEGENAUS, Die Marianischen Weltrundschreiben der Pépste von
Pins IX. bis Johannes Paul I1. (1849-1988), Regensburg 1997, Nr. 144, S. 143.

92 Vgl. Lumen gentinm, 61.

31



Manfred Hanke

nahme freilich zumindest einer Ansprache am marianischen Heiligtum
von Guayaquil (Ekuador): Maria ,,vereinigte sich auf Kalvatria mit dem
Opfer ihres Sohnes ... Indem sie fir die Kirche litt, verdiente es Maria,
die Mutter aller Jinger ihres Sohnes zu werden, die Mutter ihrer Ein-
heit“s3,

Der Verdienst Mariens wird schon von alters her auf die Inkarnation
bezogen, die zweifellos eine ungeschuldete Gabe Gottes darstellt, aber
auch Frucht der Wirdigkeit Mariens ist. Thomas von Aquin etwa
kommentiert in diesem Sinne die Wortte guia quem meruisti portare des
Regina coelr: ,,Durch die ihr geschenkte Gnade verdiente es Maria, dass
sie gemdl3 ithrem Grade der Reinheit und Heiligkeit schicklicherweise
(congrne) Mutter Gottes sein konnte“s*. Der Verdienst der Gottesmutter
griindet sich auf die gottliche Tugend der Liebe und die Fille der Gna-
de, die in ihr von Anfang an, seit der Unbefleckten Empfingnis, anwe-
send ist. Die Unterscheidung zwischen dem Verdienst aus Rechtsan-
spruch und aus Angemessenheit wahrt den grundlegenden Unterschied
zwischen dem Heilswerk des Erlosers und der Teilhabe von Seiten der
Gottesmutter. Das Werk Christi reicht schon allein fir sich auf tbet-
flieBende Weise aus, um unser Heil zu verdienen. Dies gilt bereits fiir
den ersten Akt der Liebe Jesu Christi als Mensch: der Kreuzestod ge-
schah nicht deshalb, weil die vorausgehenden (unendlichen) Verdienste
Christi nicht ausgereicht hitten, sondern um Hindernisse auf unserer
Seite zu beseitigen?.

4.2. 4 Ein marianisches Verdienst als Rechtsanspruch (meritum de
condigno)?

Aus der franziskanisch-skotistischen Theologie stammt ein Vor-
schlag, der auch in die heutige Diskussion Eingang gefunden hat und
der Maria, wie Christus, ein meritum de condigno zuschreibt. Urheber die-
ser These ist der spanische Theologe Catlos del Moral, der in der Bliite-

93 JOHANNES PAUL II., Ansprache vom 31. 1. 1985 (Insegnamenti di Giovanni
Paolo II, Bd. VIII/1, 318 £)).

o4 S.th. 1l q2a1l.
05 §.5. 111 q 48 a 1 ad 2. Zu den Beweggriinden vgl. S.z5. 111 q 46 a 3.

32



Maria, Mittlerin in Christus

zeit der Skotistenschule gewirkt hat (T 1731)%. Nach diesem Skotisten
ist Maria, nach Christus, ein zweites Haupt () der Engel und Menschen.
Sie hinge von den iiberflieBenden Verdiensten ihres Sohnes ab, habe
auch selbst de condigno unser Heil verdient und fiir unsere Siinden ge-
nuggetans’. Das meritum de condigno wurde seit den 20er Jahren des letz-
ten Jahrhunderts neu in die Diskussion eingebracht und hat vor allem
bei spanischen Matiologen viel Zustimmung gefunden. Dabei beruft
man sich gerne auf Thomas von Aquin, wonach ein meritum de condigno
auch fir ein Geschopf moglich sei unter drei Bedingungen: es miisse
eine vollkommene Gnade geben in der verdienenden Person, eine Ver-
tretung des Menschengeschlechtes und ein géttlicher Auftrag, das Ver-
diente zu empfangen. Auf diese Weise kénne auch Maria ein weritum de
condigno fir die Erlésung der Menschheit zugeschrieben werdenSs.

Die hier angewandte Thomasexegese ist freilich nicht korrekt®. Die
cinschlidgige Beschreibung des Verdienstes bezieht sich nicht auf die
christologischen Ausfithrungen des Aquinaten™, sondern auf die Vor-
stellung der Gnade, welche bereits die Erlésung voraussetzt. Zur Frage
des Verdienstes kraft der mitwirkenden Gnade bemerkt Thomas, dass
es zwischen Gott und dem Menschen eine unendliche Unterscheidung
gibt, die ein Verdienst aufgrund von Gerechtigkeit unméglich macht.
Ein menschliches Verdienst vor Gott gibt es nur aufgrund einer gottli-
chen Anordnung, dass der Mensch durch die Gnade das ewige Leben
erreichen kann™. In der heilig machenden Gnade kann der Mensch das
ewige Leben mit dem Verdienst der Kondignitit erreichen, aber nur fir
sich selbst2, Wie sich niemand selbst die erste Gnade verdienen kann™,

% Vgl. C. DEL MORAL, Fons illimis theologiae scoticae marianae ..., Madrid 1970
(or. 1730).

67 Vel. C. BALIC (1957) (Anm. 51), 250-259; J. CAROL (Anm. 59), 338-342.

%8 Vel. J. GALOT, Maria la donna nell'opera della salvezza, Roma 32005, 290 f.

% Vel. B. H. MERKELBACH, Quid senserit S. Thomas de mediatione Beatae Mariae
Virginis, in AA. VV., Xenia Tomistica I1I, Roma 1925, 507-510; DERS., Mariolo-
gia, Paris 1939, 334-336.

70 Vel. $.26. 111 q 48 a 1 zum Verdienst.
T Sah. 111 q 114 a 1-2.

2 S$.th. I-11q 1142 3. 6.

7 Sth. 111 q 114 a 5.

33



Manfred Hanke

so ist es unmoglich, jemand anderem die erste Gnade aufgrund von
Kondignitit zu verdienen. Nur Christus als Haupt der Kirche und Uts-
heber des menschlichen Heiles konnte ein solches Verdienst besitzen.
Fur andere kdnnen wir die erste Gnade nur mit einem Schicklichkeits-
verdienst erreichen’.

Wirde man Maria ein Verdienst der Kondignitit zuschreiben, dann
misste man diesen Vorschlag systematisch mit einer Genugtuung de
condigno verbinden, was zu weiteren Problemen fihren wirde. Nur der
Mensch Jesus Christus, der gleichzeitig der Sohn Gottes war, konnte im
strikten Sinne fiir die Sinden der Menschen Genugtuung leisten: die
Stinde richtet sich gegen Gott und beinhaltet darum eine unendliche
Dimension, insofern sie sich gegen die unendliche Hoheit Gottes auf-
lehnt; nur die Genugtuung des Gottmenschen konnte darum eine
unendliche Wirkung erzielen, um die Freundschaft mit Gott wiederher-
zustellen. Gott konnte auch die Genugtuung eines einfachen Menschen
annehmen, aber diese Genugtuung wire nicht de condigno”.

Die Rede von einem meritum de condigno Mariens verbindet sich oft
mit einer Ubertreibung der Verbindung zwischen Christus und Maria
im Vorgang der Erlésung. Zweifellos gibt es hier eine enge Verbin-
dung, so schr, dass die Theologen seit Arnold von Bonneval (12. Jh.) oft
von einem einzigen Ganzopfer sprechen: Maria habe sich dargebracht
mit dem Blut ihres Herzens, Christus mit dem Blut seines Leibes. An-
dererseits darf der Heilsakt Christi nicht mit dem Handeln der seligen
Jungfrau in einer ununterschiedenen Einheit vermischt werden. Diese
Konfusion beginnt in der neueren Zeit mit dem Léwener Theologen
Joseph-Martin Lebon, der in den zwanziger Jahren Maria und Christus als
cin einziges Erlésungsprinzip darstellte: ,,Es gibt nicht zwei Opferga-
ben oder zwei Opfer oder zwei Erlosungsverdienste, sondern ein einzi-
ges Opfer einer einzigen und derselben Opfergabe, wobei sich zwei
miteinander verbinden, die freiwillig auf ihre Rechte verzichten bei dem
Erwerb des Verdienstes®, wenngleich Maria Christus untergeordnet

# Sth. I-11 q 114 a 5.
7 Sth1llqla2ad?2.

76 ARNOLD VON BONNEVAL, De laudibus B.M.17. (PL 189, 1727 A); vgl. J. B.
CAROL (Anm. 59), 157 und passim.

34



Maria, Mittlerin in Christus

sei””. Ausgewogener ist hier Arnold von Bonneval, der zwar aufs krif-
tigste das Mitleiden Mariens betont, aber gleichzeitig von ,,zwei Alti-
ren® spricht, auf denen das gemeinsame Opfer dargebracht wird, dem
Leibe Christi und dem Herz der Mutter.

Der Gedanke eines meritum de condigno fir Christus und (davon ab-
hingig) fir Maria ist vorstellbar nur in einem skotistischen Umfeld, in
dem die Genugtuung Christi als solche keine unendliche Wirkung be-
sitzt und darum noch einer von aullen kommenden Akzeptierung von
Seiten Gottes bedarf. Dabei wird die hypostatische Union ausgeklam-
mert (wonach das menschliche Handeln Jesu in der Kraft der géttlichen
Person von sich aus die heilshafte Wirkung erreicht), und der Verdienst
Mariens wird fast auf die gleiche Ebene gestellt wie das von Jesus
Christus selbst. In diesem Sinne schreibt ein neuerer Skotist: ,,Weil der
Verdienst von der géttlichen Akzeptierung abhingt, ist er innerlich in
seinem Wesen in allen gleich: bei Christus, Maria und den Gerech-
ten ...“?. Das Leiden Christi und das Mitleiden Mariens wiirden ,,zwei
Verdienste mit dem gleichen Wert” begrinden®. Fragwirdig ist hier
auBerdem, ein Verdienst, das keinen strikten Rechtsanspruch begriin-
det, als meritum de condigno zu bezeichnen. Diese Prozedur geht beztglich
Mariens nicht auf Scotus zurlick, sondern auf den Neoskotismus im
Gefolge Del Morals. Scotus selbst schreibt nur cher allgemein: Maria
521t passione Filii sui summe mernit ex: compassione’s1.

77 ]. LEBON, La Bienheureuse 1 ierge Marie Médiatrice de toutes les grices, in La Vie
diocésaine [Malines] 10 (1921) 257-267. 431-445 (437). Vgl. M. HAUKE,
Mercier (Anm. 11), 99-101.

78 Vegl. ARNOLD VON BONNEVAL, De septem verbis Domini in cruce (PL 189, 1694
f).

7 R. ROSINI (1999) (Anm. 52), 112: ,,Dal momento che il merito dipende
dall’accettazione divina, esso, intrinsecamente, nella sua natura ¢ uguale in
tutti: Cristo, Maria e i giusti ...”.

80 R. ROSINI (1999) (Anm. 52), 116: la Passione di Cristo e la Compassione di
Maria “costituivano pure due meriti di un medesimo valore”.

81 ScoTUS, Ordinatio 111 d. 3 q 1: C. BALIC (Hrsg.), Theologiae Marianae Elementa,
Sebenico 1933, 229, zitiert in BALIC (1957), (Anm. 51), 233; R. ROSINI
(1994) (Anm. 52), 158; (1999) (Anm. 52), 93.

35



Manfred Hanke

Der Vorschlag eines Verdienstes der Kondignitit fiir Maria wird
manchmal auch begriindet mit dem Wunsch, das Verdienst der Got-
tesmutter von unserem Verdienst zugunsten anderer zu unterscheiden.
Ist es nicht zu wenig, unseren Verdienst und den Mariens mit dem glei-
chen Begriff meritum de congrno zu kennzeichnen?

Eine Unterscheidung zwischen Maria und uns ist sicherlich geboten.
Maria ist Gottesmutter und Gefihrtin des Erlosers. Die Angemessen-
heit ihres Verdienstes ist also unvergleichlich grof3, so dass schon vor-
geschlagen wurde, von einem meritum de supercongrno oder congruissinum
zu sprechen®?. Fraglich wire es aber, grundsitzlich die Kategorie des de
congrno zu verlassen. Andernfalls steht die Einzigkeit der Mittlerschaft
Christi auf dem Spiel, an der auch Maria teilhat.

4.2. 5 Ein wirkliches 1 erdienst

Die Einfiihrung eines marianischen Verdienstes der Kondignitit ist
auch von der Sorge bestimmt, wonach ein Angemessenheitsverdienst
nicht ausreicht, um eine echte Mitwirkung Mariens an der Etl6sung zu
begriinden. In den ersten Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts gab es eine
Strémung, wonach eine verdienstliche Mitwirkung Mariens an der Erl6-
sung nicht méglich ist. In diesem Sinne duflert sich etwa 1926 der fran-
z6sische Jesuit Maurice de la Taille, der die Kithnheit besitzt, die Aus-
sagen der Marienenzyklika Pius’ X. in ihr Gegenteil zu verdrehen: ,,mit
Ausnahme des Erlosungswerkes® (1) habe die selige Jungfrau fiir uns de
congruo verdient, was Christus fiir uns de condigno verdient habe®. Die
gleiche Meinung teilt der Strasburger Soteriologe Jean Riviere$* und so-
gar der rémische Dominikaner Alberto Lepidi, der im Jahre 1916 als
Gutachter des Heiligen Offiziums die Bittschrift der belgischen Bisché-
fe zugunsten des neuen Mariendogmas blockiert: nach Auffassung Le-
pidis ist das aktive Mitwirken Mariens bei der Erlésung Frucht einer

82 Vgl. J. STOHR, Verdienst Mariens, in: Marienlexikon 6 (1994) 593-596 (595f);
B. GHERARDINI, La Corredentrice nel mistero di Cristo ¢ della Chiesa, Roma 1998,
357.

8 Vgl. M. HAUKE, Mercier (Anm. 11), 128. 140.
8 Vgl. M. HAUKE, Mercier (Anm. 11), 140.

36



Maria, Mittlerin in Christus

These von Neuerern; zuriickgewiesen wird im Gutachten auch die von
Pius X. formulierte Unterscheidung®.

Der theologische Fehler dieser Richtung (aber auch ihrer Gegner,
welche den meritum de condigno Mariens einfihrten) besteht in der Ver-
wechslung zwischen metaphorischer oder uneigentlicher und analoger
Ausdrucksweise: das meritum de congrno ist kein ,uneigentliches® Ver-
dienst, sondern ein wirkliches Verdienst, das freilich nicht den héchsten
Grad erreicht, der sich im weritum de condigno findet®. Ein ganz dhnlicher
Fehler findet sich in der gleichen Zeit, in der viele Theologen das ge-
meinsame Priestertum aller Getauften nur als ,,metaphorisches” oder
,uneigentliches® Priestertum bezeichneten; dagegen ist zu betonen,
dass sich gemeinsames und hierarchisches Priestertum wesentlich von-
einander unterscheiden, aber doch auf je spezifische Weise am Priester-
tum Christi teilhaben?”. Fragwiirdig scheint es, mit einer Formulierung
Bonaventuras, der von einem meritum de digno spricht®, eine dritte Art
des Verdienstes einzufithren jenseits der beiden anderen Arten. Maria
kommt in héchstem Mal3e ein Verdienst der Angemessenheit zu.

Das heutzutage wenig behandelte Thema des Verdienstes Mariens ist
tberaus wichtig, denn es stellt die Bedeutung des freien Willens ins
Licht, der unter dem Einfluss der Gnade an dem eigenen Heil und dem
anderer Menschen mitwirken kann. Im Unterschied zu unserem Ver-
dienst erzielt das der Gottesmutter eine Wirkung, welche die gesamte
Menschheit betrifft.

8 Vgl. M. HAUKE, Maria, ,Mittlerin aller Gnaden®, im V atikanischen Gebeimarchiy
aus der Zeit Pius’ X1. Zwischenbericht einer Spurensicherung, in Theologisches 36
(2006) 381-392 (383 f.).

8 Vgl. schon MERKELBACH (1925), (Anm. 69), 505, Anm. 4: ,,Notetur meri-
tum de congrue dici analogice, non tamen improprie meritum®. S.a. G.
ALASTRUEY, Tratado de la Virgen Santisima, 31952, 577-584.

87 Vgl. die folgenden Ausfihrungen in 4. 3.

8 BONAVENTURA, Iz Sent. 11 d. 4 a 2 q 2 ad 2; vgl. C. BALIC, Die sekundire
Mittlerschaft der Gottesmutter (Hat Maria die Verdienste Christi de condigno fiir uns
mitverdient?), in Wissenschaft und Weisheit 4 (1937) 1-22 (15. 20); P. PAR-
ROTTA, La cooperazione di Maria alla Redenzione in Gabriele Maria Roschini (Col-
lana di Mariologia 3), Lugano 2002, 97.

37



Manfred Hanke

4. 3 Das miitterliche Priestertum’”

Der deutlichste Begriff fiir die Beschreibung des Erlésungswerkes ist
der des Opfers, dem das Priestertum zugeordnet ist. ,,Opfer” in einem
allgemeinen Sinn ist jede Handlung, durch die wir uns Gott hingeben®.
Eine engere Beschreibung hingegen betont die sichtbare und gesell-
schaftliche Dimension, welche die Gottesverchrung schon auf der na-
tirlichen Ebene gewinnen muss. In diesem Sinne spricht Thomas von
einem Geschehen an der Opfergabe (sacrum facere)®'. Das dufiere Opfer
muss freilich tbereinkommen mit dem inneren Opfer, das die Grund-
lage bildet®. Im allgemeinen Sinne besitzt jede menschliche Handlung
des Erlosers einen opfernden Wert. Der Hebrierbrief schreibt dem
Sohn Gottes schon ganz am Beginn seiner menschlichen Existenz das
Opfer seiner selbst zu im Gehorsam (vgl. Hebr 10,5-7). Das duflere
Opfer vollzieht sich auf Kalvaria, als Jesus ,,sich selbst™ Gott hingibt
zur Sithne fiir unsere Stinden (Hebr 9,14; Eph 5,1f). Das Opfer Jesu
beginnt demnach bei der Menschwerdung und vollendet sich am
Kreuz”. Die Wirksamkeit des Opfers hingt ab von der Gottessohn-
schaft®. Das Ziel des Opfers besteht in Lob und Dank, Bitte und Siih-
ne.

Das Opfer Mariens erwichst aus ihrer Verbindung mit der Hingabe
Jesu Christi. Thr Jawort geht der Menschwerdung des Sohnes Gottes
voraus. Bei der Darstellung Jesu im Tempel bringt Maria ihren Sohn
Gott dar (Lk 2,22-24) und empfingt die Weissagung des Simeon, wo-
nach ihre Seele von einem Schwert durchbohrt wird (Lk 2,35), ecin
Hinweis auf ihr Mitleiden unter dem Kreuz. Die heilshafte Aufgabe
Mariens auf Kalvaria kommt in der Theologiegeschichte zum Zuge seit

8 Dazu M. HAUKE, Priestertum 1. Dogmatik, in Marienlexikon 5 (1993) 314-317;
S.M. LANZETTA, I/ sacerdozio di Maria nella teologia cattolica del XX secolo. Analisi
storico-teologica, Roma 2000.

% Vel. die Kennzeichnung bei AUGUSTINUS, De civitate Dei X,6; THOMAS VON
AQUIN, S.75. 111 q 48 a 3.

N S.h. 11-11 q 85 a 3.

92 Vgl 8.5 11-11 q 85 a 2. 4.
2 Vel. KKK 606. 616 f.

% Vel. KKK 616.

38



Maria, Mittlerin in Christus

dem Mittelalter. Gemil dem Zweiten Vatikanum verband sich Maria in
miitterlichem Geist mit dem Opfer Christi®. Uber diese Feststellung
hinaus geht das pipstliche Lehramt, beispielsweise in dem Apostoli-
schen Schreiben Marialis cnltus von Paul VI.: Maria hat sich nicht nur
mit dem Opfer Christi verbunden und ihm liebevoll zugestimmt, son-
dern es auch ihrerseits dem ewigen Vater dargebracht?. Auch Johannes
Paul II. liest den Konzilstext als Hinweis ,,auf einen wahren Akt der
Liebe, mit der sie ihren Sohn als ,Opfergabe’” der Sithne aufopfert fiir
die Stinden der ganzen Menschheit””. Papst Benedikt XVI. erwihnt,
dass Maria ,,in voller Zustimmung das Opfer Christi fiir die ganze Kir-
che angenommen hat*8. Sie nimmt aber nicht nur das Opfer Christi an,
sondern opfert sich auch selbst mit Christus fiir die siindige Mensch-
heit: bei seiner Predigt in Ephesus lud der Heilige Vater dazu ein, den
»Augenblick der Erlésung® zu betrachten, ,,in dem Maria, in der Dar-
bringung des Opfers mit dem Sohn verbunden, ihre Mutterschaft auf
alle Menschen und insbesondere auf die Jiinger Jesu ausgeweitet hat®.

Die Verbindung Mariens mit dem Opfer Christi begriindet eine spe-
zifische Teilhabe am Priestertum Christi, die sich sowohl vom hierar-
chischen Priestertum als auch vom gemeinsamen Priestertum aller
Gliubigen unterscheidet. Ahnlich wie der Begriff des ,,Opfers® wird
auch das Wort ,,Priestertum® in zwei verschiedenen Schattierungen
verwendet: als Hingabe des eigenen Lebens und als im Messopfer ge-
genwirtige Darbringung des Kreuzesopfers. Das gemeinsame Priester-
tum aller Getauften ist ein wahres und nicht nur ein ,,metaphorisches®
oder ,,uneigentliches” Priestertum, ist aber wesentlich vom hierarchi-
schen Priestertum unterschieden, in dem auf besondere Weise Christus
als Haupt der Kirche wirkt. In der thomasischen Soteriologie ist das

95 Lumen gentinm, 58.

% PAUL VL., Marialis cultus, 20 (GRABER-ZIEGENAUS [Anm. 61], Nr. 349, S.
332).

97 Marianische Katechese 47, 2 vom 2. 4. 1997. Vgl. mit weiteren Belegen M.
HAUKE, Miitterliche 1 ermittlung (Anm. 1), 137 f.

% BENEDIKT XVI., Enzyklika Sacramentum Caritatis (2007) 33 (VAS 177, S.
52).

99 BENEDIKT XV1., Predjgt am ,,Hans Mariens* in Ephesus, 29. 11. 2006 (Ubet-
setzung nach www.vatican.va).

39


http://www.vatican.va/

Manfred Hanke

Priestertum praktisch mit der Mittlerschaft identisch: sie umfasst nicht
nur die Darbringung des Opfers, sondern auch die Heiligung!.

Fir die korrekte Darstellung des miittetlichen Priestertums Mariens
ist ihre Unterscheidung vom hierarchischen Priestertum zu beachten,
aber auch ihre Verbindung mit der Kirche. Diese Beziechung wurde sei-
nerzeit zu wenig beachtet von der franzdsischen Schule der Spiritualitit
um Jean Eudes und Jean Jacques Olier. Dort schitzte man den Ver-
gleich zwischen der Zustimmung Mariens bei der Inkarnation und den
Konsekrationsworten des Priesters bei der Heiligen Messe: beide Male
werde Christus gegenwirtig. Dieser Vergleich hat freilich einen ,,Ha-
ken®: wihrend der geweihte Priester in der Person Christi als des Haup-
tes der Kirche handelt, vertritt Maria bei der Inkarnation die Mensch-
heit, insofern sie sich als ,,Braut® dem géttlichen ,,Brautigam® hin-
schenkt!?!. Hierbei tritt, der fraulichen Prigung Mariens entsprechend,
deutlicher ihre Rezeptivitit hervor, aber auch ihr aktives Mitwirken.
Besser als der Vergleich des Jawortes Mariens mit den Konsekrations-
worten scheint darum der Hinweis Johannes Pauls II. in seiner Enzyk-
lika iber die Eucharistie, wo die Zustimmung der seligen Jungfrau bei
der Verkindigung des Engels mit dem ,,Amen der Gldubigen vergli-
chen wird, welche die heilige Kommunion empfangen'®2.

Nach den Worten des im Mittelalter Albertus Magnus zugeschriebe-
nen ,,Mariale” ist Maria nicht ,,Stellvertreterin® Christi (vicaria), sondern
seine ,,Gefdhrtin® (socia)'®3. Diese gliickliche Unterscheidung zeigt den
Unterschied zum Amtspriestertum und die Nihe zum gemeinsamen
Priestertum aller Getauften. Das Priestertum Mariens unterscheidet
sich freilich auch vom gemeinsamen Priestertum durch seinen universa-
len Charakter in seiner miitterlichen Priagung zugunsten aller Gbrigen
Glieder des mystischen Leibes Christi. Es griindet sich nicht auf die
sakramentale Prigung durch Taufe und Firmung (so beim gemeinsa-

100 Vgl S.zh. 111 q 22 a 1: Der Priester ist Mittler zwischen Gott und dem
Volk, indem er géttliche Gaben dem Volk tibermittelt sowie die Gebete des
Volkes Gott darbringt und in gewisser Weise vor Gott fiir die Siinden der
Welt genug tut.

101 Vel wa. S.0. 11 q 30 a 1.
102 JOHANNES PAUL I1., Ecclesia de Eucharistia (2003) 55.
105 Vol. Mariale, q 42: ]. B. CAROL (Anm. 59), 164.

40



Maria, Mittlerin in Christus

men Priestertum) und auch nicht auf die hierarchische Weihe (so beim
Amtspriestertum), sondern auf ihre Gottesmutterschaft oder aber (um
mit Scheeben zu sprechen) auf ihren ,,Personalcharakter®, auf ihre spe-
zifische Prigung als Mutter und Gefihrtin Christi. Ihr Opfer unter dem
Kreuz ldsst sich in etwa vergleichen mit dem der Gldubigen beim
Messopfer: der Opferakt als solcher wird begrindet durch die Hingabe
Christi am Kreuz und deren Vergegenwirtigung durch den geweihten
Priester; das Mitopfern der Gliubigen ist freilich wichtig fiir das An-
kommen des Friichte des heiligen Opfers bei den Menschen, und die
Verbindung Mariens mit dem Kreuz gehort zur Integritit des Opfers,
so wie es von Gott gewollt ist.

4. 4 Maria als Stellvertreterin der Menschheit im Bund zwi-
schen Christus und der Kirche

Fir die Beziechung der Mittlerschaft Mariens zu Christus und zur
Kirche ist interessant eine Diskussion zwischen Heinrich Maria Koster
und Karl Rahner. Kster hatte im Jahre 1947 seine Theorie entwickelt,
wonach Maria in keiner Weise eine Teilursache der Erldsung sei, son-
dern vielmehr im Namen der zu etlésenden Menschheit dem Bund zu-
stimmt, der durch Gott in Jesus Christus gestiftet wird. Maria erscheint
dabei nicht als ,,Haupt®, sondern als ,,Spitze® der Menschheit. In ithrem
rezeptiven Sich-Offnen gegeniiber dem Bund zeigt sich die menschli-
che Mitwirkung an der Erlésung, die durch Christus gewirkt wird, den
Sohn Gottes, der als Mensch Gott vertritt. Koster zeichnet also Maria
als Vertreterin der Menschheit und Jesus als Vertreter Gottes beim
Bund zwischen Gott und Mensch!%,

104 Vgl. H. M. KOSTER, Dée Magd des Herrn, Limburg 1947; 21954; A. K. Z1E-
LINSKI, Maria — Kinigin der Apostel. Die Bedeutung Mariens nach den Schriften des
Palottiner-Theologen Heinrich Maria Koster fiir das Katholische Apostolat und Neu-
evangelisierung in Lateinamerika, Frankfurt a.M. 2000, 192-202. Zur Einfithrung
in das Anliegen Kosters vgl. auch S. HARTMANN, Mariologie und Metaphysife.
Zu Heinrich M. Késters Ubernabme der thomistischen ,, Akt und Potenz-Lehre, in .
KREIML v.a. (Hrsg.), Der Wabrbeit verpflichtet. Festschrift fiir ... Kurt Krenn zum
70. Geburtstag, Graz 2006, 518-529.

41



Manfred Hanke

Karl Rahner betont hingegen ein Jahr spiter die Bedeutung Jesu
Christi als Gottmensch. ,,Kurz: Jesus selbst in seiner Menschheit ist das
entscheidende Ja der Menschheit zu Gott, nicht nur das Ja Gottes zur
Menschheit, er ist nicht nur ,in géttlicher Rolle’ [Koster] Partner des
Bundes von Seiten Gottes, sondern auch im Bundesschluss selbst in
gleicher Weise die Spitze der Menschheif'%. In Christus finden sich
»Demut, Anbetung, Opfer, Liebe, Tod. Der Grundzug seines Handelns
ist nicht ein Handeln von Gott zum Menschen hin und am Menschen,
sondern Handeln des Menschen hin zu Gott. Durch diese Tat mit die-
ser Richtung sind wir erlést. Freilich hat diese Tat ihren letzten Wert
und ihre héchste Wiirde davon, dass sie die Tat einer gottlichen Person
ist. Das schlie3t aber nicht aus, dass sie menschliche Tat ist, die auf
Gott geht. Wenn wir die ,Vermihlung’ zwischen Gott und der
Menschheit im freien Ja zwischen dem sich mitteilenden Gott und dem
gehorsamen Geschopf sehen, dann sind wir gar nicht ,verleitet’, wenn
wir den ,HShepunkt’ dieser Vermihlung ,in die Gestalt Christi’ und
nicht in erster Linie in Marias Ja hineinverlegen®1%,

Man wird Rahner darin Recht geben mtssen, dass sich die Mittler-
schaft Christi iber dessen Menschheit vollzieht. Schon der Erste Timo-
theusbrief betont: Christus als Mensch ist unser einziger Mittler (vgl. 1
Tim 2,5). Rahner wurdigt aber nicht die Tatsache, dass im Erloser das
gottliche Ich des ewigen Sohnes handelt, in dessen Person der men-
schliche Gehorsam Jesu subsistiert. In Jesus Christus handelt eine gott-
liche Person, auch wenn sie gleichermal3en tber den géttlichen und den
menschlichen Willen verfiigt'””. Maria hingegen ist eine menschliche

105 K. RAHNER, Probleme heutiger Mariologie, in G. SOHNGEN (Hrsg.), Aus der
Theologie der Zeit, Regensburg 1948, 85-113 (97) (neu abgedruckt in K. RAH-
NER, Maria, Mutter des Herrn |Gesammelte Werke 1X], Freiburg i.Br. 2004,
681-703).

106 K. RAHNER, Probleme (Anm. 105), 98.

107 In der Christologie Rahners gibt es freilich kein spezifisches ,,Ich® des
Gottessohnes, sondern nur das ,,Ich® Gottes im allgemeinen, wihrend das
fir Jesus spezifische ,,Ich® menschlicher Art ist. Die johanneische Aussage
Jesu ,,Ehe Abraham ward, bin ich® (Joh 8, 58) wire dann nicht vom Sohn
Gottes gesagt, sondern von Gott im allgemeinen. Zum christologischen
Personbegriff Rahners und dessen Problematik vgl. F. X. BANTLE, Person
und Personbegriff in der Trinititslebre Karl Rabners, in MThZ 30 (2/1979) 11-24;

42



Maria, Mittlerin in Christus

Person, und zwar in vollkommener Reinheit und Empfinglichkeit ge-
geniiber Gott. Rahner billigt den auch wiederholt vom pipstlichen Leh-
ramt aufgenommenen Gedanken des Thomas von Aquin, wonach Ma-
ria durch ihr Jawort im Namen des ganzen Menschengeschlechtes ge-
handelt hat. In seinem ausfiihrlichen Beitrag méchte der Jesuitentheo-
logie diesen Punkt freilich nicht entfalten und beschrinkt sich auf eine
Kritik an Koster!0s,

Die Ausfithrungen Rahners wecken manche kritische Fragen: Stimmt
es, dass sich in Jesus Christus die ,,Vermihlung® zwischen Gott und
Mensch findet? Ist Christus gewissermal3en mit sich selbst verheiratet?
Ist er ,,Braut und ,,Briutigam* gleichermaBlen? Zweifellos sind in ihm
die Zustimmung des menschlichen und des géttlichen Willens mitei-
nander verbunden. Dieses zweifache ,,Ja* wird jedoch von der gleichen
Person des goéttlichen Sohnes getragen. Die menschliche Natur Jesu
handelt als lebendiges Werkzeug fir die Erlésung der Menschen, emp-
fingt aber selbst nicht die Erlésung. Die Vorstellung vom ,,erlsten
Erl6ser® (wobet ,,Erlésung® die Befreiung von der Siinde meint) wire
eine gnostische Idee'”, die wir Rahner nicht zuschreiben wollen. Im
Neuen Testament und in der theologischen Ubetlieferung finden wir
fir Jesus Christus den Titel des ,,Briutigams®, worin die prophetische
Rede vom Bund zwischen Gott und seinem Volk aufgenommen wird,;
der Name der , Braut“ meint das Gottesvolk bzw. die Kirche, die in
Maria ihr Urbild findet. Auch Kardinal Scheffczyk betont: ,,Das Prob-
lematische der Rahnerschen Kritik [an Késter] liegt ... in der Schwie-
rigkeit, dem gottmenschlichen Erl6ser selbst ein Jawort zum Empfang
der Erldsung zuzusprechen, der ja nicht zur erlésungsbediirftigen
Menschheit gehort, worauthin er die Erlésung gar nicht anzunehmen
brauchte und sie nicht annehmen konnte®“110,

ZIEGENAUS, Jesus Christus (Anm. 54) 107-116; H.-J. VOGELS, Rabner im
Kreugerhir, Bonn 2002,

108 K. RAHNER, Probleme (Anm. 105), 108.
109 Vgl. K. RUDOLPH, Die Gnosis, Gottingen 31990, 141 f.

10 1., SCHEFFCZYK, Mariologie und Anthropologie. Zur Marienlehre Karl Rabners, in
D. BERGER (Hrsg.), Karl Rabhner. Kritische Anndbernngen, Siegburg 2004, 299-
313 (302).

43



Manfred Hanke

Einige Jahre spiter schreibt Rahner eine Rezension, um darin auf die
Veréffentlichungen Késters zu antworten, der sich gegen die Kritiken
seines Kollegen verteidigt hatte. Er anerkennt nun, dass Maria die Erl6-
sung im Namen des Menschengeschlechtes angenommen habe und (im
Unterschied zur ersten Stellungnahme) dass es eine wirkliche unmittel-
bare Mitwirkung der Gottesmutter an der objektiven Erlésung gegeben
habe, weil es beim Erlésungswerk eine Kontinuitit zwischen Inkarnati-
on und Kreuzestod gibt. Problematisch wird nun aber die Leugnung
einer Stellvertretung des Menschengeschlechtes durch Maria: die selige
Jungfrau habe etwas zu unseren Gunsten Ubernommen, aber nicht an
unserer Stelle. Das Jawort Mariens kann darum nach Rahner keine Be-
dingung sein, auf die hin Gott anderen Menschen das Heil in Jesus
Christus gewihrt. Es sei nicht einsichtig, warum Maria das in sich schon
begriindete Heil annehmen miisse, bevor es der einzelne Gliubige er-
greifen kénne'!. Mit anderen Worten: Rahner akzeptiert nur eine Soli-
daritit Mariens zu unseren Gunsten, aber keine Stellvertretung als
briutliche Mittlerin der Menschheit gegeniiber dem ,,Briutigam® des
menschgewordenen Gottessohnes.

In diesen Bemerkungen Rahners zeichnet sich bereits seine spitere
christologische Position ab, wonach es keine stellvertretende Siihne
Christi gibt (also kein Leiden an unserer Stelle), sondern nur ein solida-
risches Handeln zu unseren Gunsten!!2, Diese Reduktion erreicht nicht
den geoffenbarten Inhalt der Christologie. Selbst der franzdsische Jesuit
Bernard Sesbotié, Verfasser eines Standardwerkes zur Soteriologie und
Ublicherweise sehr aufnahmebereit gegeniiber dem Vermichtnis Rah-
ners, muss zugeben: die Begriffe der Substitution (also das Auf-sich-
Nehmen der Strafe, die uns zusteht) und der Solidaritit sind gleichsam

11 K. RAHNER, Besprechung von H. M. KOSTER, Unus Mediator. Gedanken zur
marianischen Frage, Limburg 1950: ZKTh 74 (1952) 227-235 (230. 234) (neu
abgedruckt in K. RAHNER, Maria [Anm. 105], 733-745).

12 Vgl. die kritische Analyse von K.-H. MENKE, Szellvertretung. Schliisselbegriff
christlichen Lebens und theologische Grundkategorie, Einsiedeln 1991, 358-362;
VOGELS (Anm. 107), 21-24.

44



Maria, Mittlerin in Christus

,»-die beiden Brennpunkte derselben Ellipse®, die von der Stellvertretung
miteinander verbunden wurden!'.

Mit dem hl. Anselm zu betonen, dass Christus als Gott und als
Mensch in den Erlésungsvorgang eingeht!!. Unzureichend ist die Kiri-
tik Kosters, der die Mittlerschaft Christi in seiner Menschheit gegen
eine angebliche Mittlerschaft im géttlichen Logos ausspielt, die fir die
alexandrinische Christologie der Viterzeit typisch sei im Unterschied
zum westlichen Denken Anselms!''. Der géttliche Sohn befinde sich
schon ,,seinem ewigen Sein nach immer im Zustand der Opfergabe an
den Vater. Das geschichtliche Opfer des Sohnes ist lediglich eine Aus-
dehnung dazu“'e. In diesen Bemerkungen zeigt sich eine gewisse Kon-
fusion zwischen dem trinitarischen Leben, in dem es kein Opfer im
strikten Sinne geben kann, und dem Heilswerk Jesu Christi als Mensch.
Christus ist als Mensch unser einziger Mittler, auch wenn es fir die In-
karnation des Sohnes Gottes (und nicht des Vaters oder des Heiligen
Geistes) Konvenienzgriinde gibt (der Sohn ibermittelt dem Heiligen
Geist das gottliche Leben des Vaters).

Richtig ist freilich bei Késter die Betonung der heilshaften Stellvert-
retung Mariens als Urbild der Kirche zugunsten der gesamten Mensch-
heit sowohl bei der Inkarnation als auch unter dem Kreuz. Die
Menschheit gibt es nur in der Doppelausgabe von Mann und Frau.
Christus ist in seiner minnlichen Prigung Vertreter Gottes in seiner
Hingabe gegeniiber der Menschheit, aber auch als Haupt der Kirche
Vertreter der Menschen gegentiber Gott. Maria empfingt das Heil von
Gott, was ihrer weiblich-rezeptiven Prigung entspricht. Im Unterschied
zu Koster ist freilich auch das aktive Mitwirken zu betonen, das sich
nicht auf das Empfangen beschrinkt, sondern in der Gnade Christi ei-
nen aktiven Beitrag leistet zum Heil der Menschen. Im Bund zwischen

113 B. SESBOUE, Gesn Cristo 'unico mediatore I, Cinisello Balsamo 1991, 418 (or.
frz. 1988).

114 ANSELM VON CANTERBURY, Cur Deus homo.

115 Vel. H. M. KOSTER, Unus Mediator (Anm. 111) 144. Eine Analyse der Vi-
terzeugnisse, welche die These Kosters so nicht bestitigt, findet sich bei B.
STUDER, Soferiologie. In der Schrift und Patristit (HDG 111/2a), Freiburg i. Br.
1978, passim; SESBOUE (Anm. 113), 103-110.

16 H. M. KOSTER, Unus Mediator (Anm. 111), 140 f.

45



Manfred Hanke

Christus und der Kirche ist Maria nicht nur Urbild, sondern auch Mut-
ter der Kirche. Der Blick auf das Bundesgeschehen, das im Bild der
Ehe geschildert wird, eréffnet jedenfalls die Aufgabe Mariens als briut-
liche Stellvertreterin der Menschheit im Heilsprozess.

Abgerundet werden kann die Bedeutung Mariens als frauliche Stell-
vertreterin der Menschheit vor Gott durch den skotistischen Gedanken
von der vollkommenen Erlésung bzw. der vollkommenen Mittler-
schaft: die Erlésung ist erst dann vollkommen, wenn es einen Men-
schen gibt, der vollstindig und von Anfang an von ihr ergriffen wird!"”.
Dieser Mensch ist Maria aufgrund der Unbefleckten Empfingnis: da sie
vor der Erbsinde bewahrt wurde, stand sie niemals unter der Herr-
schaft der Siinde. Erst durch die Unbefleckte Empfingnis eroffnet sich
ihre einzigartige Aufgabe bei der Erl6sung der Menschen: die Vorauser-
16sung Mariens geschicht, wie Johannes Paul II. betont, im Hinblick auf
ihre zukiinftige Mitwirkung beim Erlésungswerk!1s,

4. 5 Die denkerische Grundlegung der Miterl6sung

Die Hinweise auf die Diskussion zwischen Rahner und Koéster sind
auch wichtig, um die Frage der ,,Miterl6sung® auf den Punkt zu brin-
gen. Am Vorabend des Zweiten Vatikanums gab es drei verschiedene
theologische Strémungen zur Deutung der heilshaften Mitwirkung Ma-
riens'. Die Mehrheit der Theologen vertrat den Standpunkt, dass es
eine unmittelbare Mitwirkung der Gottesmutter an der objektiven Erls-
sung gibt. Einer Minderheit, die etwa von dem bereits genannten Jesui-
ten Heinrich Lennerz vertreten wurde, gesteht Maria nur eine indirekte
Mitwirkung an der Erlésung zu, insofern sie den Erléser geboren hat.
Die Mittlerschaft Mariens wird beschrinkt auf die subjektive Erlésung,

17 Vel. DUNS SCOTUS, Ordinatio 1 d. 17 p. 1 q 1-2; Opus Oxoniense 111 d. 3 q
1; A. POMPEL, Giovanni Duns Scoto e la dottrina sull Tmmacolata Concezione, in
S.M. CECCHIN (Hrsg.), La “Scuola Francescana” e I'Immacolata Concezione, Citta
del Vaticano 2005, 193-217 (204-209).

18 Vol. JOHANNES PAUL I1., Redemptoris Mater (1987), 39; Marianische Katechese
21, 4 vom 30.5.1996.

19 Vel. HAUKE, Gefabrtin (Anm. 1), 95-98; Aktive Mitwirkung (Anm. 19), 39-
41; Miterloserin (Anm. 19), 51-53.

46



Maria, Mittlerin in Christus

insofern die Gottesmutter durch ihre Fulrsprache dazu beitrigt, die
Frichte der Erlésung an die heilsbediirftice Menschheit auszuteilen.
Der Haupteinwand gegen ein aktives Mitwirken Mariens lautet dabei:
Maria ist selbst erlst, und das Prinzip ihres Verdienstes (ndmlich die
Erlésungsgnade) kann nicht von ihr verdient werden (principium meriti
non cadet sub merito).

Die Argumentation von Lennerz kommt in argumentative Schwie-
rigkeiten angesichts der Inkarnation, die von dem rémischen Jesuiten
nur als Voraussetzung der Erlésung erklirt wurde, nicht aber als Teil
des Erlésungswerkes selbst. Wer richtig erkennt, dass die Erlésung
schon mit der Menschwerdung beginnt, kann ein aktives Mitwirken der
Gottesmutter am Heilswerk eigentlich nicht leugnen. Dies ist denn
auch die opinio communis auf dem Mariologischen Weltkongress in Lour-
des 1958120, Selbst Rahner kommt damit Uberein in seiner zitierten
Besprechung, worin er die Kontinuitit des Heilsprozesses zwischen
Inkarnation und Kreuzesopfer betont. Diese gliickliche Erkenntnis
wird dann freilich zwei Jahre spiter in Frage gestellt, als Rahner einen
Aufsatz verfasst, worin er den Ausgangspunkt der Mariologie behan-
delt: das primum principium sei Maria als vollkommen Erléste. Zu ihrem
Erlostsein gehore auch ihre Gottesmutterschaft. Hierin bekundet sich
ein mariologischer Minimalismus, der den aktiven Beitrag der Gottes-
mutter unter das ,,Erlostsein® subsumiert!?!, In diesem Rahmen wird
dann behauptet: Maria kénne keine miterlésende Funktion austiben,
namlich am FulBle des Kreuzes einen Akt setzen, der eine etlosende Be-
deutung fir die ganze Menschheit habe'?2. Thr Jawort zur Inkarnation
habe zwar eine heilshafte Wirkung fiir alle Menschen, nehme aber nicht
teil am Verschnungsopfer Christi!?.

Heinrich Maria Koster ist der wichtigste Vertreter eines ,,dritten We-
ges® zwischen einer aktiven Mitwirkung Mariens bei der objektiven Er-
l6sung und der Leugnung einer solchen Mitwirkung. Um den Einwin-

120 Vel. HAUKE, Gefabrtin (Anm. 1), 100.

121 Vgl. K. RAHNER, Le principe fondamentale de la théologie mariale, in Recherches
de Science Religicuse 42 (1954) 481-521 (509. 513).

122 RAHNER, Principe fondamentale (Anm. 121), 497, Anm. 28.
125 RAHNER, Principe fondamentale (Anm. 121), 498.

47



Manfred Hanke

den der ,,Minimalisten gerecht zu werden, beschrinkt Koster die Mit-
wirkung Mariens auf ein Empfangen der Erl6sungsgnade als rezeptives
Urbild der Kirche. Maria sei zwar im psychologischen Sinne ,,durchaus
aktiv®, aber ,,im metaphysischen Sinne“ komme ihr nur eine ,,Rezepti-
vitdt™ zu'?4. Die Karikierung einer aktiven Mitwirkung Mariens als ,,Ma-
ximalismus® stammt aus dieser Schule, allerdings anscheinend nicht
von Koster selbst, sondern von dem Schweizer Theologen Alois Miil-
ler, dem sich spiter auch Rahner anschlief3t'?. Die unpassende Kenn-
zeichnung der beiden kontriren Positionen als ,,Minimalismus“ und
»,Maximalismus®, die sich in vielen Veroffentlichungen wieder findet!?,
wird der Wirklichkeit nicht gerecht, denn das als ,,Maximalismus® Vor-
gestellte ist nichts anderes als die Lehre der Kirche, wie sie sich bei-
spielhaft auf dem Zweiten Vatikanum'?” und im Lehramt Papst Johan-
nes Pauls II. bekundet'?. Der angebliche Mittelweg zwischen ,,Minima-
lismus® und ,,Maximalismus® ist im Grund nur eine verfeinerte Priasen-
tation des Minimalismus, insofern Maria jegliche heilshafte Kausalitit
im Erlosungsvorgang abgesprochen wird. Von der geistlichen Mutter-

124 KOSTER, Magd des Herrn (1954) (Anm. 104), XVII. Gegen diesen Reduk-
tionismus w.a. G. BARAUNA, De natura corredemptionis marianae in theologia ho-
dierna (1921-1958). Disquisitio expositivo-critica, Rom 1960, 93-164; A. ZIE-
GENAUS, Maria in der Heilsgeschichte. Mariologie (Katholische Dogmatik, V),
Aachen 1998, 346.

125 Vel. A. MULLER, Fragen und Aunssichten der heutigen Mariologie, in J. FEINER
w.a. (Hrsg.), Fragen der Theologie heute, Einsiedeln 1958, 301-318; K. RAHNER,
Zur konziliaren Mariologie, in StZ. 174 (1964) 87-101. Diesen Hinweis verdan-
ken wir H.H. Pfr. Stefan Hartmann, der zur Zeit eine Doktorarbeit tber die
Mariologie Kosters fertiggestellt hat.

126 Beispielsweise J. FINKENZELLER, Miferliserin, in Marienlexikon 4 (1992)
484-486 (485).

121 Vel. G. PHILIPS, La Chiesa ¢ il sno mistero nel Concilio Vaticano 1I, Milano
1993 (or. frz. 1967) 549f oder die Bemerkungen von G. ROSCHINI, Problena-
tica della Corredenzione, Roma 1969, 72. 82; HAUKE, Aktive Mitwirkung (Anm.
19), 41-45; Miterloserin (Anm. 19), 53-58.

128 Vgl. AB. CALKINS, Pope John Panl’s Ordinary Magisterinm on Marian Coredenmp-
tion: Consistent Teaching and More Recent Perspectives, in AA. VV., Mary on the Foot
of the Cross 11, New Bedford, MA 2002, 1-36; HAUKE, Miitterliche 1 ermittiung
(Anm. 1), 139-142.

48



Maria, Mittlerin in Christus

schaft wird nur das rezeptive Empfangen erwihnt, nicht aber die geist-
liche Zeugung aufgrund der Verbindung mit dem Opfer Christi. Maria
ist aber nicht nur Urbild der Kirche, sondern auch deren Mutter, die
auf alle Gbrigen Glieder des Leibes Christi einen heilshaften Einfluss
ausiibt.

Einzugehen ist freilich auf den Haupteinwand der Gegner, wonach
Maria selbst erlést worden ist. ,,Ein solches Erlostwerden setzt ja die
objektive Erlésung als bereits geschehen voraus, so dass Maria als Er-
16ste nicht an der objektiven Erlosung in unmittelbarer aktiver Mitwir-
kung beteiligt sein konnte. Sonst wire der Erlésungstod des Herrn zu-
gleich als schon geschehen und als noch nicht geschehen vorausge-
setzt“1?, Auf diesen Einwand ist zu antworten, dass die Mitwirkung
Mariens nicht die Substanz des Erldsungsaktes betrifft, der dem Gott-
menschen zu eigen ist, sondern zu dessen Integritit geh6rt!. Zur Voll-
stindigkeit oder Integritit des Erlésungsgeschehens zdhlt die heilshafte
Aufgabe Mariens als Gottesmutter und neue Eva, die dem neuen Adam
als Gefihrtin zur Seite steht. Des weiteren ist die Unbefleckte Emp-
fingnis systematisch einzubringen, wonach Maria schon am Beginn des
Lebens die gottliche Gnade empfingt, in deren Kraft sie an der Erl6-
sung mitwirken kann; diese Gnade hat sie schon im voraus im Blick auf
die Heilstat Jesu Christi empfangen.

Mit diesen beiden Vorgaben (nidmlich dem Unterschied zwischen
Substanz und Integritit des Erlésungsgeschehens sowie der Bedeutung

129 DIEKAMP-JUSSEN II (Anm. 24), 408.

130 Vel. G.M. ROSCHINI, Eguivoci sulla Corredenzione, in: Marianum 10 (1948)
277-282 (280 f.): die Siinde Evas und die Mitwirkung Mariens begriinden
nicht in sich die Erbstinde und die Erl6sung und gehéren darum nicht zu
deren Wesen; ohne sie wire die erste Siinde bzw. die Erlésung freilich nicht
geschehen und sie haben darauf einen echten Einfluss genommen. Roschini
antwortet so auf den Einwand von Lennerz, wonach wir von einer Stinde in
Adam (und nicht in Eva) sprechen; mit dieser Bemerkung wollte Lennerz
die unmittelbare Mitwirkung der neuen Eva bei der Erlésung abweisen. Vgl.
HAUKE, Roschini (Anm. 30). 594 f. Ganz dhnlich bereits die Erklirung bei
Scheeben: M. HAUKE, Die Mariologie Scheebens — ein ukunfistrichtiges 1V ermdch-
tnis, in M. HAUKE — M. STICKELBROECK (Hrsg.), Donum 1/ eritatis, Regens-
burg 20006, 255-274 (267).

49



Manfred Hanke

der Unbefleckten Empfingnis) scheint der Vorschlag des Osterreichi-
schen Jesuiten August Deneffe aus dem Jahre 1927, dem viele andere Au-
toren gefolgt sind, den beschriebenen Hinwand zu 16sen. In dem einzi-
gen Opfer Christi gibt zwei Intentionen: ,,In der ersten Intention hat
Christus die gesamte Fiille der Erlésung ausgegossen in die selige Jung-
frau Maria, die Frau und neue Eva, die Braut Christi, das Urbild der
Kirche; in der zweiten Intention hat er dann, vereint mit dem Willen
der Jungfrau, fir uns die Erlésung erworben“3'. Durch die Bewahrung
vor der Erbstnde wird Maria im Hinblick auf die Hingabe Christi er-
16st, wihrend Christus fiir das Heil der ibrigen Menschen die Trinen
und Schmerzen seiner Mutter mit seinem eigenen Opfer verbindet. Auf
diese Weise wird das groB3artige Bild des Arnold von Bonneval systema-
tisch erldutert, das Papst Johannes Paul II. in seinen Marianischen Ka-
techesen vorstellt:

Aprnold von Bonneval ,,unterscheidet am Kreuz ,zwei Altire: den einem
im Herzen Mariens, den anderen im Leibe Christi. Christus opferte sein
Fleisch, Maria ihre Seele’. Maria opfert sich geistlich in tiefer Gemein-
schaft mit Christus und bittet fur das Heil der Welt: ,Was die Mutter
erbittet, dem stimmt der Sohn zu und der Vater gewihrt es™132,

4. 6 Modalitit und Umfang der Gnadenvermittlung Mariens

Die Initiativen Kardinal Merciers, die universale Gnadenmittlerschaft
Mariens als Dogma zu verkiinden, wurden hauptsichlich durch die
Streitfrage nach der aktiven Mitwirkung bei der Erlésung gebremst.
Eine gewisse Rolle spielte aber auch die Diskussion, ob und inwieweit
Maria denn bei der Austeilung aller Gnaden in der subjektiven Erl6-
sung titig sei'®.

Fir die Gnadenvermittlung sind zwei Modalititen grundlegend: Ma-
ria wirkt die Austeilung der Gnaden durch ihre Fiirbitte, bietet aber
auch den Anlass dazu durch ihr Verdienst. Wie Maria selbst im Hinb-

31 A. DENEFFE, De Mariae in ipso opere redemptionis cooperatione, Gregorianum 8
(1927) 3-22 (19). Vgl. HAUKE, Mercier (Anm. 11), 143 f.

132 Marianische Katechese 3, 3, 25. 10. 1995.
133 Veol. M. HAUKE, Mercier (Anm. 11), 132-145.

50



Maria, Mittlerin in Christus

lick auf das Verdienst Christi erlést wurde, so ist fir die gesamte Heils-
geschichte, auch im Alten Testament, ein vergleichbarer Bezug zu den
tberflieBenden Verdiensten Jesu Christi anzunehmen. Wenn schon Ab-
raham und Mose im Hinblick auf das weritum de condigno Jesu Christi
erlést wurden, dann gilt dies auch im Hinblick auf das meritum de congruo
der Gottesmutter. Klar ist auch, dass Jesus Christus nicht fiir sich selbst
die Gnade der Inkarnation erworben hat, sondern diese Gnade um-
sonst im ersten Augenblick seines menschlichen Lebens empfing.
Ebenso wenig hat Maria die Gnade verdient, die ihr selbst bei der Un-
befleckten Empfingnis mitgeteilt wurde. Die Universalitit der Gna-
denvermittlung Jesu und Mariens bezieht sich nicht auf die eigene Per-
son, sondern hat einen sozialen Sinn.

Maria ist demnach in Christus ,,Mittlerin aller Gnaden® im Sinne ei-
ner mitterlichen Funktion fir die dbrigen Glieder der Menschheit, die
dazu gerufen ist, am géttlichen Leben Christi teilzunehmen. Die univer-
selle Aufgabe verwirklicht sich aufgrund des Verdienstes Mariens und
ihres mitterlichen Priestertums. Dazu gehért auch die Firbitte, die frei-
lich erst durch die Aufnahme Mariens in den Himmel einen universalen
Charakter erreichen kann. Durch ihre Aufnahme in die himmlische
Hertlichkeit schaut die Gottesmutter Gott von Angesicht zu Angesicht;
in der seligen Gottesschau ist sie auch in der Lage, alle Situationen der
Menschen gegenwirtig zu halten und darauf als geistliche Mutter zu
reagieren. Bei der Gnadenmittlerschaft erginzen also einander die Fiir-
bitte Mariens und ihr Verdienst, das ebenfalls an den Willen Gottes ap-
pelliert und darum auch (wie die Verdienste der Heiligen im allgemei-
nen) als ,angerechnetes Gebet™ bezeichnet werden kann (oratio interpre-
tativa)'>.

Die Firsprache Mariens (in diesem allgemeinen Sinn, der auch ihr
Verdienst umfasst) ragt dabei tiber die Bedeutung der iibrigen Heiligen
hinaus. Als neue Eva ist Maria die geistliche Mutter der gesamten
Menschheit, die zur Aufnahme in die Kirche berufen ist. IThre Furbitte
wirkt tberall, wihrend das begrenzte Einwirken der iibrigen Heiligen
damit nicht vergleichbar ist. Dieser Unterschied wurde deutlich heraus-
gestellt anlésslich der Heiligsprechung von Jeanne d’Arc im Jahre 1920.
Das dazu geforderte Wunder war in Lourdes geschehen. Der Bischof

134 Vgl. THOMAS VON AQUIN, S.#h. Suppl. q 72 a 3 resp.

51



Manfred Hanke

von Ofrléans hatte Maria um das Wunder gebeten auf die Firsprache
von Jeanne d’Arc. Kardinal Billot wollte dieses Wunder nicht anerken-
nen, weil es durch Maria geschehen sei, was die Beteilung der Jungfrau
von Orléans ausschlieBe. Dagegen brachten die Gutachten des Domi-
nikaners Hugon und des Serviten Lépicer zur Geltung, dass die univer-
sale Frsprache Mariens und das partikulire Gebet der tibrigen Heiligen
cinander keineswegs ausschlieBen. In seinem Dekret zur Anerkennung
des Wunders fiir die Heiligsprechung betonte Papst Benedikt XV., dass
uns durch Maria ohnehin ,,jegliche Gnade und jegliche Wohltat® zu-
komme; deshalb werde sie von alters her als ,,Mittlerin aller Gnaden®
gepriesen. Die zusitzliche Wirksamkeit der Firbitte von Jeanne d’Arc
ist darum nicht auszuschlieSen'?.

Das ausgesprochene oder das angerechnete Gebet (oratio expressa vel
interpretativa) verfigt iber eine moralische Kausalitit, d.h. es appelliert
an den Willen Gottes, der auf die Mitwirkung der Heiligen hin seine
Gnade mitteilt. Manche Mariologen schlagen dariiber hinaus fiir die
Gottesmutter auch eine so genannte ,,physische® Wirkursichlichkeit
vor, wobei eine Werkzeugursache in der Kraft einer Hauptursache
wirkt. Man vergleicht dabei die angenommene Wirkursichlichkeit der
Gottesmutter mit der thomistischen Deutung der Menschheit Christi
und der Sakramente: das Wirken der Menschheit Christi in der Kraft
der Gottheit wird von Thomas verglichen mit dem Wirken eines Ar-
mes, durch den eine Person wirkt (der Arm erscheint dann als znstrumen-
tum coniunctum); mit dem Stock, der vom menschlichen Arm bewegt
wird, vergleicht der Aquinate hingegen die Sakramente (als nstrumenta
separata). Die heilbringende Kraft wird so ,,von der Gottheit Christi her
durch seine Menschheit hindurch in die Sakramente hineingeleitet*!,
Die ,,physische® Kausalitit wirkt also durch sich selbst und nicht nur
durch den Appell an den Willen eines anderen. Ob Maria eine solche
Kausalitat zukommt, bleibt freilich umstritten!¥”. Eine solche Annahme

135 Vgl. M. HAUKE, Mercier (Anm. 11), 69 £., 130 f.
136 S5 111 q 62 5.

137 Die ausfiihrlichste Stellungnahme zum Thema, die eine physische Kausalitit
befiirwortet, stammt von G. M. ROSCHINI, De natura influxus B. M. Virginis
in applicatione Redemptionis, in Pontificia Academia Mariana Internationalis

52



Maria, Mittlerin in Christus

steht in Spannung zur spezifischen Wirksamkeit der sakramentalen
Handlungen, die im Auftrag Christi des Hauptes der Kirche ex gpere
operato gespendet werden. Johannes Paul II. spricht von der ,,flrbitten-
den Mittlerschaft® Mariens!?® und verbleibt damit im Rahmen der mo-
ralischen Kausalitit.

Dass Maria gewissermallen bei der Austeilung aller Gnaden ihre
Hinde im Spiel hat, sei es durch die oratio expressa oder die oratio interpre-
tativa, ist mittlerweile eine Lehtre des ordentlichen kirchlichen Lehram-
tes. Dies zeigen etwa die vom Zweiten Vatikanum zitierten einschldgi-
gen Stellungnahmen der Pipste' und die LehrduBerungen von Johan-
nes Paul II'%. Auch Papst Benedikt XVI. duflerte sich in diesem Sinne
anldsslich der Heiligsprechung des Franziskanerpaters Fra Galvao am
11. Mai 2007 in Brasilien: ,,Es gibt in der Heilsgeschichte keine Frucht
der Gnade, die nicht als notwendiges Werkzeug die Vermittlung Unse-
ret Lieben Frau hatte. ... Danken wir Gott dem Vater, Gott dem Sohn
und Gott dem Heiligen Geist, von denen uns auf die Firsprache der
Jungfrau Maria aller Segen des Himmels kommt ...“141,

(Hrsg.), Maria et Ecclesia 11, Vatikanstadt 1959, 223-295. Dagegen u. a. MER-
KELBACH, Mariologia (Anm. 69), 367-371.

138 Vgl. Redemptoris Mater 21. 40 w.a.; HAUKE, Miitterliche Vermittlung (Anm. 1),
148 f.

39 Lumen gentinm, 62, Anm. 187; G. M. ROSCHINI, La Medjazione mariana ogg,
Roma 1971, 104 f.; P. M. SIANO, Uno studio su Maria Santissima “Mediatrice di

tutte le grazie” nel magistero pontificio fino al pontificato di Giovanni Paolo II, in: Im-
maculata Mediatrix 6 (2006) 299-355 (321-327).

140 Vol. M. HAUKE, Miitterliche 1 ermittlung (Anm. 1), 168-174; SIANO (Anm.
139), 341-348.

W BENEDIKT XVI., Predigt zur Heiligsprechung von Fra Galvao, 11. 5. 2007
(Gbersetzt nach www.vatican.va).

53


http://www.vatican.va/

