
13 

Maria als mütterliche Mittlerin in Christus. 
Ein systematischer Durchblick 

Manfred Hauke 

1. Ein zentrales Thema im Lichte Christi 
und der Kirche 13 

2. Die neuere Entwicklung der Lehre von 
der Mittlerschaft Mariens 17 

3. Begriffliche Abklärung des Themas 20 

4. Ausgewählte systematische Zugänge 26 

 

1. Ein zentrales Thema im Lichte Christi und der Kirche 

Das gegenwärtig wohl am meisten diskutierte Thema der Mariologie 
ist die Teilhabe der Gottesmutter an der universalen Mittlerschaft Jesu 
Christi1. Die Bedeutung dieses Bereiches sei mit Hinweisen verdeutlicht 

                                                      
1  Vgl. etwa AA. VV. (= auctores vari), Maria Corredentrice. Storia e teologia I-VIII, 

Frigento 1998-2006; A. AMATO, Gesù, Salvatore, definitivo, universale, e la coope-
razione di Maria alla salvezza. Problematiche nuove di una “questione antica”, in E. 
PERRETTO (Hrsg.), Maria nel mistero di Cristo pienezza del tempo e compimento del 
regno, Roma 1999, 387-427; AA. VV., Mary at the Foot of the Cross I-VI, New 
Bedford, MA 2001-2007;  J. L. BASTERO DE ELEIZALDE, Virgen singular. La 
reflexión teológica mariana en el siglo XX, Madrid 2001, 206-259; M. PONCE 

CUÉLLAR, María. Madre del Redentor y Madre de la Iglesia, Barcelona 22001, 442-
500;  M. HAUKE, Maria, Gefährtin des Erlösers (Lumen gentium, 61), in Sedes 
Sapientiae. Mariologisches Jahrbuch 6 (2002) 85-121; DERS., Die mütterliche 
Vermittlung, in A. ZIEGENAUS (Hrsg.), Totus tuus. Maria in Leben und Lehre Jo-
hannes Pauls II (Mariologische Studien, 18), Regensburg 2004, 125-175; 
DERS., Introduzione alla Mariologia (Collana di Mariologia 2), Lugano 2008, 
253-302; M. MIRAVALLE, “With Jesus”. The Story of Mary Co-redemptrix, Gole-



Manfred Hauke 

14 

auf das theologische Werk des Thomas von Aquin und auf das Zweite 
Vatikanum. 

In der Summa theologiae des hl. Thomas steht die Gestalt Jesu Christi 
im Zentrum: während der erste Teil des großen Werkes über Gott han-
delt als Ursprung und Ziel aller geschaffenen Dinge und der zweite Teil 
die Bewegung der vernünftigen Schöpfung zu Gott untersucht, geht es 
im dritten Teil um Jesus Christus, „der als Mensch für uns der Weg zu 
Gott ist“2. Die Verbindung zwischen Gott und der Schöpfung in Jesus 
Christus ist also gewissermaßen die Quintessenz oder der Kerngehalt 
der christlichen Glaubenslehre. Die Formulierung, dass Christus „als 
Mensch für uns der Weg zu Gott ist“, berührt sich dabei eng mit der 
Bestimmung der Mittlerschaft Christi im Ersten Timotheusbrief: „Einer 
ist Gott, einer auch Mittler zwischen Gott und den Menschen, der 
Mensch Christus Jesus, der sich als Lösegeld hingegeben hat für al-
le …“ (1 Tim 2, 5-6)3.  

                                                                                                                
ta, CA 2003; Sociedad Mariológica Espanola, La colaboración de María a la Re-
dención. Problema antiguo en proyección moderna (Estudios Marianos 70), Sala-
manca 2004; AA. VV., Maria, “unica cooperatrice alla Redenzione”. Atti del Simpo-
sio sul Mistero della Corredenzione Mariana, New Bedford, MA 2005; S. M. PER-

RELLA, La Madre di Gesù nella coscienza ecclesiale contemporanea, Città del Vatica-
no 2005, 407-488; H. MUNSTERMAN, Marie corédemptrice? Débat sur un titre ma-
rial controversé, Paris 2006 (dazu die Besprechung von M. HAUKE: Revue 
d‟Histoire Ecclésiastique 101 [2006/3-4] 1318-22; P. D. FEHLNER, Marian 
Minimalism on Coredemption, Immaculata Mediatrix 6 [2006] 397-420); A. B. 
CALKINS, Mary Co-redemptrix: The Beloved Associate of Christ, in: AA. VV., Ma-
riology. A Guide for Priests, Deacons, Seminarians, and Consecrated Persons, Goleta, 
CA 2008, 349-409; A. M. APOLLONIO, Mary Mediatrix of All Graces, in AA. 
VV., Mariology …, Goleta, CA 2008, 411-465.- Eine kürzere Fassung des 
vorliegenden Beitrages (Die mütterliche Mittlerschaft Mariens in Christus. Eine sys-
tematische Besinnung) in: A. VON STOCKHAUSEN u.a. (Hrsg.), Die Stellung der 
Gottesmutter in der Welt- und Heilsgeschichte, Weilheim-Bierbronnen 

2008, 19-50  
2  THOMAS VON AQUIN, S.th. I q 2 prooemium. Zur Struktur und christologi-

schen Prägung der theologischen Summe vgl. J.-P. TORRELL, Magister Tho-
mas. Leben und Werk des Thomas von Aquin, Freiburg i.Br. 1995 (or. frz. 1993), 
168-174; D. BERGER, Thomas von Aquins „Summa theologiae“, Darmstadt 2004, 
43-61. 

3  Vgl. S.th. III q 26 a 1-2. 



Maria, Mittlerin in Christus 

15 

Nach dem Aquinaten gehören zur Mittlerschaft zwei Elemente: das 
In-der-Mitte-Sein zwischen zwei Extrempunkten und die Verbindung 
zwischen beiden Enden. Die Vermittlung geschieht bei Jesus Christus 
durch seine menschliche Natur, die kraft der Inkarnation mit der Per-
son des ewigen Wortes verbunden ist: als Mensch ist Christus unter-
schieden von Gott, aber durch seine Würde der Gnade und der Herr-
lichkeit unterscheidet er sich auch von den übrigen Menschen. „Als 
Mensch kommt es ihm … zu, die Menschen mit Gott zu verbinden, 
indem Er Weisungen und Gaben Gottes den Menschen überbringt und 
für die Menschen bei Gott Genugtuung leistet und für sie eintritt. Und 
deshalb wird Er als Mensch in voller Wahrheit Mittler genannt“4. 

In der Architektur der theologischen Summe bildet die Frage der 
Mittlerschaft Christi gewissermaßen den Dreh- und Angelpunkt zwi-
schen der Person Christi im Geheimnis der Menschwerdung und dem 
Heilswerk des Erlösers. Das Thema gehört noch zum Bereich der In-
karnation, bereitet aber unmittelbar die Behandlung des Erlösungswer-
kes vor. Es geht also um den systematischen Übergang zwischen der 
Person Christi und seinem Werk, zwischen der Christologie (im enge-
ren Sinne) und der Soteriologie, zwischen dem, was Christus aufgrund 
seiner gottmenschlichen Konstitution ist, und dem, „was der fleischge-
wordene Sohn Gottes in der mit Ihm vereinigten menschlichen Natur 
wirkte und litt“5. Die Mittlerschaft Christi bildet so in gewisser Weise die 
Mitte der Christologie (im weiteren Sinn) und der gesamten theologi-
schen Summe. 

Thomas von Aquin weiß sehr gut um die Einzigkeit der Mittlerschaft 
Christi, die schon mit dem gesamten Neuen Testament der Erste Timo-
theusbrief betont. Die einzige Mittlerschaft Christi bedeutet freilich 
keinen Ausschluss menschlicher Vermittlung beim Heilsgeschehen: die 
einschlägige paulinische Aussage befindet sich in einem Abschnitt, in 
dem die Christen zur Fürbitte für alle Menschen aufgefordert werden 
und in dem der Apostel als Verkünder und Apostel des einzigen Mitt-
lers erscheint (1 Tim 2,1-7). Thomas von Aquin bringt diese Mitwir-
kung mit Christus folgendermaßen auf den Punkt: auch andere können 

                                                      
4  S.th. III q 26 a 2 resp.  
5  S.th. III q 27 prooemium (Hervorhebung von Hauke). 



Manfred Hauke 

16 

„in etwa Mittler genannt werden, insofern sie nämlich wegbereitend 
oder dienend (dispositive vel ministerialiter) mit beitragen zur Vereinigung 
der Menschen mit Gott“6. In dieser „Wegbereitung“ und in diesem 
„Dienst“ kommt der Gottesmutter eine hervorragende Aufgabe zu, 
welche die gesamte Menschheit betrifft. 

Der Blick auf die systematische Synthese des Aquinaten stellt die Be-
deutung der Mittlerschaft Mariens aus der Sicht der Christologie ins 
Licht. Der komplementäre Bereich der Ekklesiologie wird hingegen zur 
Geltung gebracht durch das Zweite Vatikanum, das gewissermaßen das 
„Konzil der Kirche über die Kirche“ gewesen ist. Dessen wichtigstes 
Dokument, das theologische Zentrum der Konzilsbeschlüsse, ist die 
Dogmatische Konstitution über die Kirche, Lumen gentium. Das achte 
und letzte Kapitel von Lumen gentium ist überschrieben mit dem Titel: 
„Die selige jungfräuliche Gottesmutter Maria im Geheimnis Christi und 
der Kirche“. Papst Paul VI. sah in diesem Kapitel den „Gipfel“ und die 
„Krönung“ der gesamten Dogmatischen Konstitution über die Kirche7. 
Dieser Höhepunkt findet wiederum seine geistige Mitte in der Lehre 
von der Mitwirkung Mariens bei der Erlösung, die zu ihrer Teilhabe an 
der Mittlerschaft Christi gehört. Ein spanischer Mariologe, der in der 
Zeitschrift „Marianum“ zu Wort kam, meint darum zu Recht: „das 
Zentrum der konziliaren Lehre über Maria ist die Mitwirkung der Mut-
ter des Herrn am Heilswerk“8. Die Lehre von der Mittlerschaft Mariens 
steht im Zentrum des Kapitels, das in gewisser Weise den Höhepunkt 
des Zweiten Vatikanums ausmacht. Diese vielleicht für manche überra-
schende Analyse bestätigt sich bei einem Blick auf die theologischen 
Veröffentlichungen zu den auf dem Konzil behandelten Themen: zur 
Mittlerschaft Mariens gibt es, so scheint es, mehr Publikationen als zu 
allen anderen Bereichen, obwohl es dabei an kontroversen Auseinan-
dersetzungen keineswegs mangelte9. 

                                                      
6  S.th. III q 26 a 1 resp. 
7  PAUL VI., Ansprache Post duos menses zum Abschluss der dritten Konzilspe-

riode, 21.11.1964: AAS 56 (1964) 1007-1018 (1014). 
8  A. ESCUDERO CABELLO, Approcci attuali e proposte teologiche sul tema della coope-

razione mariana, in Marianum 61 (1999) 177-211 (177f). 
9  Zur Mittlerschaft Mariens auf dem Zweiten Vatikanum vgl. mit weiteren 

Literaturhinweisen M. HAUKE, Mütterliche Vermittlung (Anm. 1) 127-130. 



Maria, Mittlerin in Christus 

17 

2. Die neuere Entwicklung der Lehre von der Mittlerschaft 
Mariens 

Der Blick auf die theologische Summe des hl. Thomas und auf die 
Ergebnisse des Zweiten Vatikanums bekunden die innige Verbindung 
der Mittlerschaft Mariens mit der Christologie und mit der Lehre von 
der Kirche. Diese enge Beziehung ist nicht einfachhin auf geschichtli-
che Zufälle zurückzuführen, sondern beruht auf der Wirklichkeit selbst, 
nämlich auf das Hineinverwobensein der Gottesmutter in das Werk der 
Erlösung. „Maria vereinigt“, so betont das Konzil, „da sie zuinnerst in 
die Heilsgeschichte eingegangen ist, gewissermaßen die größten Glau-
bensgeheimnisse in sich und strahlt sie wider“10. 

Die theologische Erschließung der Mittlerschaft Mariens ist freilich 
einen geschichtlichen Weg gegangen, der in der göttlichen Offenbarung 
selbst beginnt und sich in der Geschichte der Kirche weiter ausformt. 
Der neuere Diskussion ist dabei aufs stärkste angeregt worden durch 
die Initiativen des belgischen Kardinals Mercier, der im Jahre 1915 mit 
den übrigen Bischöfen seines Landes an den Heiligen Stuhl die Bitte 
richtete, die universale Gnadenmittlerschaft Mariens als Dogma zu de-
finieren11. Ein Zwischenresultat war die wahlweise Einführung des Fes-
tes Mariens als „Mittlerin aller Gnaden“ im Jahre 1921 durch Benedikt 
XV12. Diese Maßnahme von Papst Benedikt war gleichsam ein mächti-
ger Vitaminstoß für die Mariologie, deren Bewegung zugunsten eines 
einschlägigen marianischen Dogmas immer kräftiger wurde, aber auch 
Gegner fand. Die Bewegung fand einen Höhepunkt in der Zeit unmit-

                                                      
10  Lumen gentium, 65. 
11  Vgl. M. HAUKE, Maria – „Mittlerin aller Gnaden“. Die universale Gnadenmittler-

schaft Mariens im theologischen und seelsorglichen Schaffen von Kardinal Mercier (1851-
1926) (Mariologische Studien 17), Regensburg 2004, 53-61. Inzwischen ha-
be ich die bisher als verschollen gegoltene Bittschrift Merciers und der übri-
gen belgischen Bischöfe aus dem Jahre 1915 im Archiv der Glaubenskon-
gregation entdeckt: ACDF, R.V. 1916, n. 6, vol. I, 35 S. (handschriftlich). 
Eine Publikation ist in Vorbereitung. 

12  Vgl. M. HAUKE, Mercier (Anm. 11) 69-78 (Kommentar); 156-177 (Text und 
Übersetzung). 



Manfred Hauke 

18 

telbar vor dem Zweiten Vatikanum, als Hunderte von Bischöfen um 
eine entsprechende dogmatische Definition baten13.  

Das Konzil wollte freilich keine dogmatischen Definitionen vorneh-
men und behandelte das Thema der Mittlerschaft Mariens mit Zurück-
haltung. Der Titel „Mittlerin“ wird nur einmal als Ausdruck der kirchli-
chen Frömmigkeit genannt14, und die Kurzformel für die Mitwirkung 
Mariens an der Erlösung, der Titel „Miterlöserin“ (Coredemptrix), wird 
bereits in dem vorausgehenden Schema über die Gottesmutter aus 
ökumenischen Gründen vermieden. Die Konzilskommission, unter 
dem Einfluss des Franziskaners Carlo Balic, meinte damals: „Ausgelas-
sen wurden einige von den Päpsten gebrauchte Ausdrücke und Worte, 
die zwar in sich vollkommen richtig sind, aber von den getrennten Brü-
dern (insbesondere von den Protestanten) schwieriger zu verstehen 
sind. Dazu können wir auch den Ausdruck rechnen ‚Miterlöserin des 
Menschengeschlechtes‟ …“15. Die allgemeine Gnadenmittlerschaft Ma-
riens wird vom Konzil nicht geleugnet, aber deutliche Aussagen dazu 
finden sich nur indirekt über die Fußnoten, wenn man die dort genann-
ten Quellen aufsucht16. Das Zweite Vatikanum hat zwar eine ein-
drucksvolle Lehre über die Gottesmutter vorgelegt, in der auch die 
Mitwirkung Mariens im Heilsgeschehen und ihre geistliche Mutter-
schaft für alle Erlösten zur Geltung kommt. Aber gleichzeitig wurden 
vor allem aufgrund ökumenischer Rücksichten die deutlichsten Begriffe 
und Gehalte der Mittlerschaft Mariens vermieden, wie etwa die Anru-
fung als „Miterlöserin“ und „Mittlerin aller Gnaden“.  

Es war kein Wunder, dass diese Behandlung der Mariengestalt eine 
„marianische Eiszeit“ zur Folge hatte, in der bereits der Hinweis auf 
das Thema der Mittlerschaft Mariens selbst sogar unter Mariologen 

                                                      
13  A. ESCUDERO CABELLO, La cuestión de la mediación mariana en la preparación del 

Vaticano II. Elementos para una evaluación de los trabajos preconciliares, Roma 1997, 
86-92. 

14  Vgl. Lumen gentium, 62. 
15  Übersetzt aus Acta Synodalia Sacrosancti Concilii Oecumenici Vaticani secundi, Bd. 

I/4, Vatikanstadt 1971, 99. 
16  Lumen gentium, 62, Anm. 186-187. 



Maria, Mittlerin in Christus 

19 

verpönt war17. Während das „Eis“ für die Rede von der Gottesmutter 
gewissermaßen mit der Apostolischen Ermahnung Marialis Cultus von 
Papst Paul VI. zu schmelzen begann (1974), wurde das Thema der 
Mittlerschaft Mariens wieder in das Zentrum der Mariologie zurückge-
holt durch die Enzyklika Redemptoris Mater Johannes Pauls II. (1987). 
Der Papst spricht dabei von einer „mütterlichen Mittlerschaft“, die 
nicht neben Christus anzusiedeln ist, sondern sich „in Christus“ voll-
zieht18. Im Anschluss daran spricht auch unsere Besinnung von der 
mütterlichen Mittlerschaft Mariens in Christus. 

Die Diskussion der neuesten Zeit ist stark geprägt durch die Bitte um 
ein neues marianisches Dogma, die seit 1993 an den Heiligen Stuhl he-
rangetragen wird. Dabei wird um ein Dogma mit drei Titeln gebeten, 
die mit den vorgeblichen Marienbotschaften der „Frau aller Völker“ in 
Amsterdam übereinstimmen: Maria soll bezeichnet werden als „Miter-
löserin, Mittlerin aller Gnaden und Fürsprecherin“19. In der einschlägi-
gen Diskussion hat besonders der Begriff „Miterlöserin“ Anstoß erregt, 
den auch seinerzeit Joseph Ratzinger in einer privaten Äußerung als 
Kardinal sehr kritisch einschätzte20, obwohl Papst Johannes Paul II. ihn 
mehrmals gebrauchte21. Am 1. Januar 2008 sandten fünf Kardinäle ein 
Schreiben an alle Kardinäle und Bischöfe der katholischen Welt. Darin 
setzen sie sich für die Definition eines marianischen Dogmas ein, wobei 
die drei eben genannten Titel (Miterlöserin, Mittlerin aller Gnaden, 

                                                      
17  Zur nachkonziliaren Krise der Mariologie vgl. S. DE FIORES, Maria nella 

teologia contemporanea, Roma 31991, 123-136. 
18  Vgl. HAUKE, Mütterliche Vermittlung (Anm. 1), 130-133. 
19  Vgl. dazu mit weiterer Literatur M. HAUKE, Gefährtin (Anm. 1); DERS., Die 

aktive Mitwirkung Mariens an der Erlösung. Ein geschichtlicher Durchblick, in A. 
VON BRANDENSTEIN-ZEPPELIN – A. VON STOCKHAUSEN – J. H. BE-

NIRSCHKE (Hrsg.), Die göttliche Vernunft und die inkarnierte Liebe. Festschrift zum 
80. Geburtstag Seiner Heiligkeit Papst Benedikts XVI., Weilheim-Bierbronnen 
2007, 13-48 (45-48). Vgl. auch die leicht erweiterte Fassung in dieser Zeit-
schrift: M. HAUKE, Die Lehre von der „Miterlöserin“ im geschichtlichen Durchblick, 
in Sedes Sapientiae. Mariologisches Jahrbuch 11 (2007) 17-64. 

20  J. RATZINGER, Gott und die Welt, Stuttgart–München 2000, 263 f. (Interview 
mit Peter Seewald). 

21  Vgl. M. HAUKE, Mütterliche Vermittlung (Anm. 1), 140-146. 



Manfred Hauke 

20 

Fürsprecherin) unter dem Titel der geistlichen Mutterschaft erschei-
nen22. 

3. Begriffliche Abklärung des Themas23 

3. 1 Die analoge Teilhabe an der Mittlerschaft Christi 

Um die kontroversen Debatten richtig einzuschätzen, ist zunächst 
einmal eine begriffliche Klärung angemessen. Die unter dem Stichwort 
der „Mittlerschaft“ Mariens zu behandelnden Gehalte können gleich-
sam in sehr unterschiedlichen Gewändern auftreten, die nicht immer 
einheitlich gedeutet werden. Der umfassendste Begriff ist meines 
Erachtens der Terminus der „Mittlerschaft“ selbst, der in den klassi-
schen Traktaten der Christologie den gesamten Bereich der Erlösungs-
lehre abdeckt und auch die Gnadenlehre mit einbezieht24. Maria nimmt 
auf spezifische Weise an der einzigen Mittlerschaft Christi teil. Der 
heilshafte Einfluss der Gottesmutter „stützt sich“ nach dem Worten 
des Zweiten Vatikanums „auf die Mittlerschaft Christi, hängt von ihr 
vollständig ab und schöpft aus ihr seine ganze Wirkkraft“25. Von der 
„Mittlerschaft“ Mariens zu sprechen oder sie als „Mittlerin“ zu be-
zeichnen, ist ein Zeichen für die analoge Teilhabe an der Mittlerschaft 
Christi, die wir auch in vielen anderen Bereichen finden: der Name 
„Christ“ beispielsweise meint die Teilhabe an der messianischen Sal-
bung Christi als Träger des Heiligen Geistes, und der Hinweis auf das 
„gemeinsame Priestertum“ aller Christgläubigen verstellt nicht die Auf-
gabe des einzigen Hohenpriesters, sondern bedeutet die Teilhabe am 
Priestertum Jesu Christi. „Wie … am Priestertum Christi in verschiede-

                                                      
22  Vgl. M. HAUKE, Introduzione alla Mariologia (Anm. 1), 277; www.mothero-

fallpeoples.com.  
23  Vgl. auch M. HAUKE, Gefährtin des Erlösers (Anm. 1) 114-121; Aktive Mitwir-

kung (Anm. 19) 16-19; Miterlöserin (Anm. 19), 21-25. 
24  Vgl. etwa F. DIEKAMP – K. JÜSSEN, Katholische Dogmatik nach den Grundsätzen 

des hl. Thomas II, Münster 11-121959, 306-354; J. POHLE – J. GUMMERSBACH, 
Lehrbuch der Dogmatik II, Paderborn 101956; Nachdr. 1968, 222-330. 

25  Lumen gentium, 60. 



Maria, Mittlerin in Christus 

21 

ner Weise einerseits die Amtspriester, andererseits das gläubige Volk 
teilnehmen und wie die eine Gutheit Gottes auf die Geschöpfe in ver-
schiedener Weise wirklich ausgegossen wird, so schließt auch die Ein-
zigkeit der Mittlerschaft des Erlösers im geschöpflichen Bereich eine 
unterschiedliche Teilnahme an der einzigen Quelle in der Mitwirkung 
nicht aus, sondern erweckt sie“26. 

„Mittlerschaft“ bedeutet, wie bereits gesagt, die Verbindung zweier 
Extrempunkte, in diesem Fall Gott und die Menschen. Unterschieden 
werden kann hier die „absteigende“ von der „aufsteigenden“ Mittler-
schaft: „absteigende Mittlerschaft“ meint die Mitteilung von Gaben, 
„aufsteigende Mittlerschaft“ hingegen das Gebet und das Opfer, die 
sich an Gott wenden. Die Mittlerschaft Mariens umfasst gleichermaßen 
ihre Mitwirkung am Erlösungswerk auf Erden wie auch ihre himmli-
sche Fürbitte. Dieser umfassende Gehalt der Mittlerschaft Mariens wird 
nicht immer hinreichend gewürdigt, weil man häufig nur an die fürbit-
tende Vermittlung der Gnaden denkt, nicht aber an die Mitwirkung am 
Heilswerk Christi auf Erden. Eine solche Konsequenz kann sich aus 
der alleinigen Verwendung des Titels „Mittlerin“ in der Formel „Mittle-
rin aller Gnaden“ ergeben. Diese Tendenz findet sich sogar in den Tex-
ten des Zweiten Vatikanums27, obwohl schon die systematische Diskus-
sion in der Zeit von Kardinal Mercier zum Ergebnis geführt hat, dass 
die Mittlerschaft Mariens bereits durch ihre Mitwirkung an der Erlö-
sung beginnt28. Wird der Titel „Mittlerin“ in die Mitte gestellt zwischen 
die Begriffe „Miterlöserin“ und „Fürsprecherin“, wie bei den angedeu-
teten Bemühungen um ein fünftes marianisches Dogma, dann steht ein 
solches Vorgehen in Spannung zur systematischen Bedeutung des Be-
griffes der „Mittlerschaft“, der sich gleichsam wie ein Schirm über alle 
einschlägigen Gehalte erstreckt und dabei auch die „Miterlösung“ und 
die himmlische Fürbitte umfasst29.  

                                                      
26  Lumen gentium, 62. 
27  Lumen gentium, 62 (Gebrauch des Titels „Mittlerin“ bei der Anrufung Ma-

riens). 
28  Vgl. M. HAUKE, Mercier (Anm. 11) 105. 148 f. und passim. 
29  Vgl. HAUKE, Aktive Mitwirkung (Anm. 19) 47 f.; Miterlöserin (Anm. 19) 61. 



Manfred Hauke 

22 

3. 2 Die Mitwirkung an der Erlösung 

Auch der Begriff der „Erlösung“ kann die gesamte Heilsökonomie 
umfassen, aber sein Gehalt bezieht sich mit Vorzug auf das von Chris-
tus vollzogene Heilswerk auf Erden, das mit der Inkarnation beginnt 
und am Kreuz zum Höhepunkt gelangt. „Erlösung“ meint also zu-
nächst das Erdenleben Jesu. Erst in einem weiteren Blick geht es hier 
um das Ankommen der Erlösungsfrüchte beim Menschen. Im An-
schluss an Scheeben wird die „objektive Erlösung“, das Heilswerk Jesu 
auf Erden, von der „subjektiven Erlösung“ unterschieden, dem Einbe-
ziehen des konkreten Subjektes, dem die Gnade des Erlösers mitgeteilt 
wird. Diese Unterscheidung wurde in den dreißiger Jahren des 20. Jahr-
hunderts von dem deutschen Jesuiten Heinrich Lennerz auf die Mario-
logie übertragen mit der Absicht, Maria von der Mitwirkung an der 
„objektiven Erlösung“ auszuschließen und ihr nur einen Beitrag an der 
„subjektiven Erlösung“ zuzugestehen30.  

Die Fragestellung war damals bis zum Vorabend des Konzils: Hat 
Maria unmittelbar an der objektiven Erlösung mitgewirkt oder nicht? 
Ein Teil der Theologen hat seinerzeit eine solche Mitwirkung abgelehnt 
(so etwa Heinrich Lennerz) oder das Mitwirken Mariens auf ein „Emp-
fangen“ der Heilsfrüchte reduziert (so etwa Heinrich Maria Köster). 
Diese Positionen sind überholt angesichts der Feststellungen des Zwei-
ten Vatikanums, wonach „Maria nicht bloß passiv benutzt wurde, son-
dern in freiem Glauben und Gehorsam zum Heil der Menschen mitge-
wirkt hat“31. „Diese Verbindung der Mutter mit dem Sohn im Heils-
werk zeigt sich vom Augenblick der jungfräulichen Empfängnis bis zu 
seinem Tod …“32. Deutlich wird hiermit, dass bereits die Menschwer-
dung Gottes, an der Maria durch ihr Jawort aktiv mitwirkte, zum Erlö-
sungswerk gehört. Lennerz hingegen hatte die Inkarnation nur als Vor-

                                                      
30  Vgl. M. HAUKE, La questione del “primo principio” e l‟indole della cooperazione di 

Maria all‟opera redentrice del Figlio: due temi rilevanti nella mariologia di Gabriele M. 
Roschini, Marianum 64 (2002) 569-597 (591-597). 

31  Lumen gentium, 56. Vgl. HAUKE, Aktive Mitwirkung (Anm. 19), 41-45; Miterlö-
serin (Anm. 19), 53-58. 

32  Lumen gentium, 57. 



Maria, Mittlerin in Christus 

23 

aussetzung der Erlösung betrachtet, nicht aber als Beginn des Erlö-
sungswerkes selbst. 

Das Jawort Mariens anlässlich der Menschwerdung Gottes und ihre 
Verbindung mit Christus unter dem Kreuz zeigen den einzigartigen 
Charakter ihrer Mittlerschaft, wie auch das Konzil betont: „Indem sie 
Christus empfing, gebar und nährte, im Tempel dem Vater darstellte 
und mit ihrem am Kreuz sterbenden Sohn litt, hat sie beim Werk des 
Erlösers in durchaus einzigartiger Weise mitgewirkt zur Wiederherstel-
lung des übernatürlichen Werkes der Seelen“33. 

Der Begriff „Miterlöserin“ taucht zum ersten Mal in einem kirchli-
chen Hymnus im Salzburg des 15. Jahrhunderts auf34. „Miterlösung“ ist 
nach der gängigen Erklärung eine abgekürzte Formulierung für „Mit-
wirkung an der Erlösung“. Die Entstehung des Begriffs fügt sich ein in 
die mittelalterliche Passionsfrömmigkeit, die Maria unter dem Kreuz 
betrachtet und von ihrem „Mitleiden“ (compassio) spricht. Im Unter-
schied zum Begriff „Erlöserin“, der die Aufgabe Mariens als Gottesge-
bärerin unterstrichen hatte, ist das Wort „Miterlöserin“ zurückhalten-
der, um die einzigartige Bedeutung der Erlösung durch das Kreuz Jesu 
Christi nicht zu gefährden. „Miterlöserin“ ist trotz allem ein starker 
Ausdruck, der sich dem hauptsächlichen Einwand stellen muss, dass 
hier möglicherweise Christus und Maria auf die gleiche Ebene gestellt 
werden. Zu betonen ist darum, dass die Mitwirkung Mariens ganz ab-
hängig ist von der Erlösung durch Jesus Christus. Da es sich um eine 
einzigartige Mitwirkung handelt, ist freilich auch ein kräftiger Ausdruck 
legitim. 

Das Herzstück der Katechese Johannes Pauls II. über die Teilhabe 
Mariens am Heilsgeschehen ist die Katechese vom 9. April 1997 mit 
dem Titel „Maria einzigartige Mitarbeiterin an der Erlösung“. Für den 
Menschen gibt es, wie Paulus betont (1 Kor 3,9), die Möglichkeit, mit 
Gott im Heilsgeschehen mitzuwirken. In Bezug auf Maria gewinnt der 
Begriff „Mitarbeiterin“ „eine besondere Bedeutung. Die Mitwirkung 
der Christen zum Heil ereignet sich nach dem Geschehen von Kalvaria, 
dessen Früchte auszuteilen sie sich bemühen durch Gebet und Opfer. 

                                                      
33  Lumen gentium, 61. 
34  Vgl. M. HAUKE, Aktive Mitwirkung (Anm. 19) 28; Miterlöserin (Anm. 19) 36 f. 



Manfred Hauke 

24 

Die Mitwirkung Mariens dagegen hat sich während des Geschehens 
selbst ereignet in ihrer Eigenschaft als Mutter; sie erstreckt sich folglich 
auf die Ganzheit des Heilswerkes Christi. Nur sie wurde auf diese Wei-
se dem Erlösungsopfer beigesellt, welches das Heil aller Menschen ver-
dient. In Einheit mit Christus und ihm untergeordnet, hat sie mitge-
wirkt, der gesamten Menschheit die Gnade des Heils zu erlangen“35. 

Der Begriff der „Miterlösung“ meint genau diese einzigartige Mit-
wirkung Mariens am Heilswerk Jesu auf Erden. Nur in einem weiteren 
Sinne kann das Wort „miterlösen“ auf die subjektive Erlösung bezogen 
werden, wonach dann alle Christen als „Miterlöser“ bezeichnet werden 
können. 

3. 3 Die Teilhabe an den drei Ämtern Jesu 

Die Mittlerschaft Jesu Christi und seine Erlösung können beschrie-
ben werden unter dem dreifachen Gesichtspunkt der Ämter Christi: 
Jesus Christus als Lehrer oder Prophet, als Priester und als König oder 
Hirte. Dementsprechend lässt sich auch die Teilhabe Mariens mit die-
sem Schema beschreiben: die Gottesmutter ist Prophetin, die auf spezi-
fische Weise die Offenbarung Gottes zur Geltung bringt, sie ist begabt 
mit einem mütterlichen Priestertum und steht an der Seite Christi des 
Königs als Königin des Weltalls. Zu ihrer königlichen Aufgabe gehört 
insbesondere ihre Fürsprache, die sich auf die gesamte Menschheit aus-
richtet. 

3. 4 Die Verbindung mit den Mysterien des Lebens Jesu 

Eine weitere Beschreibung der Erlösungswirklichkeit folgt den 
Heilsereignissen, die seit Francisco Suarez auch als „Mysterien des Le-

                                                      
35  Marianische Katechese Nr. 48,2, 9.4.1997 (eigene Übersetzung). Die 70 Maria-

nischen Katechesen Johannes Pauls II. (1995-97), welche die gesamte Ma-
riologie umfassen, sind in einem Band zusammengestellt in mehreren Spra-
chen (leider nicht auf Deutsch), so etwa bei V. FAGIOLO (Hrsg.), Giovanni 
Paolo II, Maria Madre di Cristo e della Chiesa. Catechesi mariane, Casale Monferra-
to 1998. 



Maria, Mittlerin in Christus 

25 

bens Jesu“ bezeichnet werden. Es sind gewissermaßen Brennpunkte 
des Wirkens Jesu, in denen jeweils das Gesamte der Sendung des Herrn 
ansichtig wird. Bei deren Betrachtung ist Maria mit einzubeziehen: ins-
besondere ihr Jawort bei der Verkündigung des Engels, die Darstellung 
Jesu im Tempel und das Stehen unter dem Kreuz. 

3. 5 Maria als „neue Eva“ und geistliche Mutter 

Neben dem eher narrativen Zugang der Mysterien des Lebens Jesu 
ist auf die Beschreibung Mariens als „neue Eva“ hinzuweisen, die als 
mütterliche Gefährtin dem „neuen Adam“ beim Erlösungswerk zur 
Seite steht. Diese Kennzeichnung beginnt mit den Kirchenvätern, fin-
det aber ihre Wurzeln schon in der Heiligen Schrift und eignet sich 
ebenfalls als umfassende Darstellung der Mittlerschaft Mariens.  

Möglich ist es schließlich, die verschiedensten Bilder und Begriffe zu 
betrachten, welche die vermittelnde Aufgabe der Gottesmutter näher 
beleuchten. Eine besondere Bedeutung kommt dabei der geistlichen 
Mutterschaft zu. „Mutterschaft“ meint vor allem die Zeugung eines 
Kindes, aber auch die Sorge für dessen Wachstum und Erziehung. Die 
geistliche Mutterschaft Mariens ist gleichsam die organische Fortset-
zung ihrer physischen Mutterschaft gegenüber dem Sohne Gottes: ihr 
Muttersein zielt auf unsere Geburt zum göttlichen Leben und dessen 
Wachstum. Die geistliche Mutterschaft kann darum den gesamten Be-
reich umfassen, der von der Mittlerschaft Mariens abgedeckt wird bzw. 
von ihrer Mitwirkung an der objektiven und subjektiven Erlösung. In 
diesem Sinne dürfen wir ein vom Konzil zitiertes Augustinuswort an-
führen, wonach Maria „Mutter der Glieder (Christi)“ ist, „denn sie hat 
in Liebe mitgewirkt, dass die Gläubigen in der Kirche geboren würden, 
die dieses Hauptes Glieder sind“36. Die geistliche Mutterschaft Mariens 
kann aber gelegentlich auch als logische Folge betrachtet werden, die 
aus ihrem Handeln als Mutter und Gefährtin des Erlösers hervorgeht. 
So heißt es etwa in einem anderen Konzilstext: „Indem sie Christus 
empfing, gebar und nährte, im Tempel dem Vater darstellte und mit 
ihrem am Kreuz sterbenden Sohn litt, hat sie beim Werk des Erlösers 

                                                      
36  AUGUSTINUS, De S. Virginitate, 6 (PL 40, 399), in: Lumen gentium, 53. 



Manfred Hauke 

26 

… mitgewirkt … Deshalb ist sie uns in der Ordnung der Gnade Mut-
ter“37. 

Die geistliche Mutterschaft Mariens deckt sich vom Inhalt her mit 
der Gnadenmittlerschaft und wurde darum bereits als Gegenstand einer 
dogmatischen Definition erwogen, die von der Sache her mit den An-
liegen Kardinal Merciers übereinkommt38. Mittlerschaft und geistliche 
Mutterschaft sind freilich vom Formalobjekt her verschieden: „Mutter-
schaft“ meint zunächst das Wirken Mariens zu unseren Gunsten (also 
die „absteigende Vermittlung“), während „Mittlerschaft“ auf die Auf-
gabe „in der Mitte“ geht, in der die Gottesmutter „zwischen“ Christus, 
den übrigen Gliedern der Gemeinschaft der Kirche und der göttlichen 
Dreifaltigkeit steht. Die Rede von der Mittlerschaft Mariens ermöglicht 
darum eine umfassendere Perspektive39. Papst Johannes Paul II. ver-
schränkt in gewisser Weise beide Zugänge, indem er von der „mütterli-
chen Mittlerschaft“ Mariens in Christus spricht. 

4. Ausgewählte systematische Zugänge 

Das Thema der Mittlerschaft Mariens ist also höchst facettenreich 
und überaus umfassend. 

Für die systematische Besinnung ist maßgebend die Beziehung zu 
Christus und zur Dreifaltigkeit, aber auch die Verbindung zur Kirche. 
Die kirchliche Dimension enthält wiederum wichtige Gehalte der 
Anthropologie. Die Universalität der Gnadenvermittlung mündet 

                                                      
37  Lumen gentium, 61. (Hervorhebung von Hauke). 
38  Vgl. etwa [C. BALIC], De spiritualis B. V. Mariae definibilitate, in Acta et docu-

menta Concilio Oecumenico Vaticano II Apparando, Series I (Antepraepa-
ratoria), Bd. IV,1,2, Vatikanstadt 1961, 55-61; B. DE MARGERIE, Can the 
Church Define Dogmatically the Spiritual Motherhood of Mary? In M. I. MIRAVALLE 
(Hrsg.), Mary Coredemptrix, Mediatrix, Advocate, Bd. I, Santa Barbara, CA 
1995, 191-214. 

39  Vgl. dazu J. FERRER ARELLANO, Marian Coredemption in the Light of Christian 
Philosophy, in AA. VV., Mary at the Foot of the Cross II, New Bedford, MA 2002, 
113-149 (124-132). 



Maria, Mittlerin in Christus 

27 

schließlich in die Eschatologie40. Soweit in aller Kürze ein Blick auf die 
theologischen Inhalte unseres Themas, von denen hier aber nur einige 
Aspekte angedeutet werden können. 

4. 1 Die Beziehung der marianischen Vermittlung zur einzi-
gen Mittlerschaft Christi 

Die mütterliche Mittlerschaft Mariens in Christus ist nicht zu verste-
hen nach der Art einer Sekretärin oder einer Vorzimmerdame, die den 
Zugang zum Chef überwacht. Ihr Wirken ist eher zu vergleichen mit 
dem eines Freundes, der uns ein Gespräch mit einer hochgestellten 
Persönlichkeit ermöglicht und dabei selbst gegenwärtig ist. Die Gegen-
wart des Freundes verhindert nicht die unmittelbare Begegnung mit 
dem hohen Gesprächspartner, aber sie macht uns das Gespräch leich-
ter. In diesem Sinne betont das Konzil: „Die unmittelbare Vereinigung 
der Glaubenden mit Christus wird dadurch [die mütterliche Aufgabe 
Mariens gegenüber den Menschen] … in keiner Weise behindert, son-
dern vielmehr gefördert“41. Maria vermittelt also zur Unmittelbarkeit. 

Die Mitwirkung Mariens beim Heilsgeschehen ist nicht metaphysisch 
notwendig, sondern beruht auf dem Willen Gottes, die Vermittlung des 
Heiles von geschöpflichen Zweitursachen abhängig zu machen. Im Un-
terschied zur reformatorischen Position, wonach Gott beim Vorgang 
der Rechtfertigung alles allein wirkt, bringt die katholische Lehre die 
Mitwirkung des Menschen zur Geltung. Dies gilt bereits für die men-
schliche Mitwirkung Jesu, wie Theobald Beer und Michael Kreuzer ge-
zeigt haben42. Für Martin Luther ist die Menschheit Jesu nur ein „Zei-
chen“ des Heiles und keineswegs ein lebendiges Werkzeug, durch das 

                                                      
40  Die Vielfalt der Themen zeigt sich exemplarisch im marianischen Lehramt 

Johannes Pauls II.: vgl. M. HAUKE, Mütterliche Vermittlung (Anm. 1), 146-
161. 

41  Lumen gentium, 60. 
42  T. BEER, Der fröhliche Wechsel und Streit. Grundzüge der Theologie Martin Luthers, 

Einsiedeln 1980; M. KREUZER, „Und das Wort ist Fleisch geworden“. Zur Bedeu-
tung des Menschseins Jesu bei Johannes Driedo und Martin Luther, Paderborn 1998; 
vgl. auch HAUKE, Gefährtin des Erlösers (Anm. 1), 106-114. 



Manfred Hauke 

28 

Gott selber wirkt43. Die Menschheit Jesu erscheint bei dem deutschen 
Reformator als „Köder“, mit dem der göttliche Angler den Teufel über-
listet: Satan „frisst“ den menschlichen Köder, trifft aber dabei auf Gott 
selbst, der stärker ist als er. Das Menschsein Christi wirkt nichts zum 
Heil, sondern dient als Falle für den Teufel. Nach der klassischen Lehre 
des hl. Thomas ist die Menschheit Christi hingegen ein lebendiges 
Werkzeug für das gottgeschenkte Heil44. Die aktive Mitwirkung der 
Menschheit Christi setzt sich dann organisch fort in der Einbeziehung 
geschaffener Personen: Christus selbst wirkt hauptsächlich (principaliter) 
und vollendend (perfective) die Verbindung zwischen Gott und den Men-
schen, aber die vernunftbegabten Geschöpfe können vorbereitend (dis-
positive) und dienend (ministerialiter) dabei mitwirken45. 

4. 2 Der heilshafte Verdienst der Gottesmutter 

4. 2. 1 Der Begriff des Verdienstes 

Die Bedeutung der menschlichen Mitwirkung zeigt sich auch in der 
Lehre vom Verdienst. „Verdienst“ meint allgemein den Anspruch auf 
Belohnung aufgrund einer moralisch guten Handlung46. Der Begriff des 
Verdienstes (meritum) wird schon im Altertum auf Christus angewandt 
und dann im Mittelalter systematisch entwickelt. Nach Thomas von 
Aquin wirkt das Leiden Christi unser Heil auf vierfache Weise: auf dem 
Weg des Verdienstes, der Genugtuung, des Opfers und des Löseprei-
ses47. Seit Petrus Lombardus wird in Christus ein doppelter Verdienst 
unterschieden: für die Glieder seines mystischen Leibes hat der Erlöser 
die Befreiung von der Sünde verdient und das Kommen des Reiches, 

                                                      
43  Vgl. P. HÜNERMANN, Jesus Christus. Gottes Wort in die Zeit, Münster 1994, 

231. 234. 
44  Vgl. z.B. S.th. III q 62 a 5 resp. 
45  Vgl. S.th. III q 26 a 1 ad 2. 
46  Vgl. A. FORSTER, Verdienst II. Systematisch, in LThK2 10 (1965) 677-680 

(677): „Verdienst allgemein besagt, dass zwischen einem in Freiheit gesetz-
ten menschlichen Akt und der nach einer festgesetzten Ordnung erfolgen-
den Reaktion des Anordnenden eine Beziehung besteht“. 

47  S.th. III q 48. 



Maria, Mittlerin in Christus 

29 

für sich selbst hingegen die Verherrlichung des Leibes und die Leidens-
freiheit der Seele48. Es gibt also den persönlichen und den sozialen Ver-
dienst, wobei uns letzterer besonders interessiert. Das Konzil von 
Trient betont: Jesus Christus hat uns „durch sein heiligstes Leiden am 
Holz des Kreuzes die Rechtfertigung verdient“49. 

4. 2. 2 Die thomistische und skotistische Deutung des Verdienstes 
Christi 

Aufgrund der hypostatischen Union war es unmöglich, dass Gott die 
Liebe des menschlichen Willens Christi für unser Heil nicht angenom-
men hätte. Es gibt darum eine genaue Entsprechung zwischen der gu-
ten Handlung und dem Ergebnis: das Verdienst als Rechtsanspruch 
(meritum de condigno). Diese thomistische Erklärung hat sich weitgehend 
durchgesetzt, während Duns Scotus Christus nur ein Verdienst zu-
schreibt, das Thomas als „Angemessenheitsverdienst“ (meritum de cong-
ruo) bezeichnen würde: danach hatte Gott keine zwingenden Gründe, 
die menschliche Hingabe Jesu als heilswirksam anzunehmen50. Nach 
Scotus haben das Verdienst Christi und seine Genugtuung moralisch 
einen unendlichen Wert, aber formell sind sie nur endlich, denn die in 
ihnen gegebene menschliche Wirklichkeit ist begrenzt. Darum sei es 
„auch klar, dass Gott wegen der durch Christus geleisteten Genugtuung 
nicht verpflichtet war, uns zu verzeihen: denn diese Erlösung bedurfte 
der Annahme von Seiten Gottes …“51.  

Die Verdienste als Rechtsanspruch (meritum de condigno) und aufgrund 
einer Angemessenheit (meritum de congruo) unterscheiden sich bei Scotus 
nicht auf der Ebene des moralischen Wertes, sondern im Hinblick auf 

                                                      
48  PETRUS LOMBARDUS, Sent. III d. 18, 1-2. Vgl. J. GALOT, Gesù Liberatore. 

Cristologia II, Firenze 1983, 231; s. a. THOMAS VON AQUIN, S.th. III q 19 a 4; 
q 49 a 6. 

49  DS 1529 
50  Vgl. GALOT, Cristologia II (Anm. 48) 232. 
51  C. BALIC, Die Corredemptrixfrage innerhalb der franziskanischen Theologie, in Fran-

ziskanische Studien 39 (1957) 218-287 (279), mit Hinweis auf Duns Scotus, 
Op. Oxon. IV d. 15 q 1 n. 6 (ed. Vivès XVII, 178); III d. 19 n. 4 (ed. Vivès 
XIV, 710f). S.a. C.F. DE VARESIO, Promptuarium scoticum II, Venedig 1690; 
Nachdr. Frigento 2005, 74. 



Manfred Hauke 

30 

das Ziel: die Verherrlichung geschieht durch das meritum de condigno, die 
vorausgehende Gnade aber durch das meritum de congruo52. Diese Unter-
scheidung des Scotus wird der hypostatischen Union nicht gerecht, 
wonach jede Handlung Christi von der Person des ewigen Wortes ge-
tragen wird und darum nicht einer nachträglichen Akzeptierung von 
Seiten Gottes bedarf. Bei Scotus wird im Grunde das meritum de condigno 
bei Christus auf das meritum de congruo zurückgeführt und erscheint da-
mit ontologisch auf der gleichen Ebene wie das Verdienst geschaffener 
Personen53. Das skotistische Verständnis der hypostatischen Union nä-
hert sich hier der antiochenischen Christologie des Altertums und da-
mit der Lehre des Nestorius, der in Christus ein doppeltes moralisches 
Subjekt einführte54. Papst Pius XII. schritt 1951 in seiner Enzyklika 
Sempiternus Rex gegen die Christologie von Déodat de Basly ein, einem 
von Scotus geprägten Franziskaner, der in Christus zwei unterschiedli-
che Subjekte annahm: nach dem Dogma von Chalzedon gibt es aber in 
Christus nur ein einziges Subjekt, nämlich die göttliche Person55. De 
Basly hatte die Inkarnation als Aufnahme eines Menschen beschrieben 
(die Theorie vom homo assumptus)56; danach wird dem Menschsein Chris-
ti eine eigenständige Subsistenz zugeschrieben, während nach Thomas 

                                                      
52  Vgl. R. ROSINI, Mariologia del beato Giovanni Duns Scoto, Castelpetroso 1994, 

162-180; DERS., Il pensiero del beato Giovanni Duns Scoto sulla Corredenzione ma-
riana, in AA. VV., Maria Corredentrice II, Frigento 1999, 93-128 (108), mit 
Hinweis auf DUNS SCOTUS, Ordinatio IV d. 2 q 1 arg. 3 (ed. Vivès XVI, 
248b): “gratia non habet causam meritoriam de condigno, in illo cui confer-
tur, tamen potest habere causam meritoriam de congruo in eodem, et cau-
sam meritoriam de condigno extrinseca”. 

53  R. ROSINI (1994) (Anm. 52), 175 = (1999) (Anm. 52), 112: „Dal momento 
che il merito dipende dall‟accettazione divina, esso, intrinsecamente, nella 
sua natura è uguale in tutti: Cristo, Maria e i giusti; si differenzia, invece, 

nell‟estensione”. 
54  Zum Nestorianismus vgl. A. ZIEGENAUS, Jesus Christus. Die Fülle des Heils. 

Christologie und Erlösungslehre (Katholische Dogmatik IV), Aachen 2000, 
243 f. 

55  DH 3905 
56  Vgl. H.M. DIEPEN, Assumptus-Homo-Theologie, in LThK2 1 (1957) 948f; A. 

AMATO, Gesù il Signore. Saggio di cristologia, Bologna 1999, 469-472. 



Maria, Mittlerin in Christus 

31 

von Aquin die menschliche Natur des Gottessohnes in der göttlichen 
Person subsistiert57. 

4. 2. 3 Der Angemessenheitsverdienst der Gottesmutter 

Hinweise auf das Verdienst Mariens bei unserer Erlösung finden sich 
bereits bei den Kirchenvätern58 und im Mittelalter59. Francisco Suarez 
wendet im 16. Jh. die von der scholastischen Theologie entwickelte Un-
terscheidung zwischen meritum de condigno und meritum de congruo auf die 
Beziehung zwischen Christus und Maria an: die selige Jungfrau hat de 
congruo verdient, was Christus uns de condigno verdient hat60. Der Gedan-
ke verbreitet sich so allgemein, dass selbst Pius X. ihn in seiner mariani-
schen Enzyklika Ad diem illum (1904) aufnimmt: „Weil … Maria alle an 
Heiligkeit und inniger Vereinigung mit Christus übertrifft und von ihm 
selbst zur Vollführung des Erlösungswerkes herangezogen wurde, in 
der Absicht, dass sie schicklicherweise (de congruo) für uns verdiene, 
was er von Rechts wegen (de condigno) verdient hat, so ist und bleibt 
sie die vornehmste Mitwirkerin bei der Gnadenverteilung“61. Die Dog-
matische Konstitution über die Kirche, Lumen gentium, benützt nicht die 
hergebrachte Fachterminologie, bringt den Gehalt des Verdienstes aber 
beispielsweise in der Bemerkung zur Geltung, Maria sei uns in der 
Ordnung der Gnade Mutter, weil sie auf einzigartige Weise an der Erlö-
sung mitgewirkt habe62. Auch in den Äußerungen Johannes Pauls II. 
kommt die überlieferte Begrifflichkeit kaum zur Geltung, mit der Aus-

                                                      
57  Vgl. S.th. III q 2 a 6; q 17 a 1-2; J.-H. NICOLAS, Sintesi dogmatica I, Città del 

Vaticano 1991, Nr. 319-323 (or. frz. Synthèse dogmatique, Fribourg-Paris 
1985) ; E.-H. WEBER, Le Christ selon saint Thomas d‟Aquin (Jésus et Jésus-
Christ 35), Paris 1988, 229-235. 

58  Vgl. M. HAUKE, The Concept of Redemption in the Patristic Tradition, in AA. VV., 
Mary at the Foot of the Cross VIII, New Bedford, MA 2008 (in Vorbereitung). 

59  Vgl. J. B. CAROL, De Corredemptione Beatae Mariae Virginis. Disquisitio positive, 
Vatikanstadt 1950, 485 f., beginnend mit EADMER, De excellentia Virginis Ma-
tris 11 (PL 159, 508). 

60  Vgl. J. B. CAROL (Anm. 59), 195 f. 
61  R. GRABER – A. ZIEGENAUS, Die Marianischen Weltrundschreiben der Päpste von 

Pius IX. bis Johannes Paul II. (1849-1988), Regensburg 1997, Nr. 144, S. 143. 
62  Vgl. Lumen gentium, 61. 



Manfred Hauke 

32 

nahme freilich zumindest einer Ansprache am marianischen Heiligtum 
von Guayaquil (Ekuador): Maria „vereinigte sich auf Kalvaria mit dem 
Opfer ihres Sohnes ... Indem sie für die Kirche litt, verdiente es Maria, 
die Mutter aller Jünger ihres Sohnes zu werden, die Mutter ihrer Ein-
heit“63. 

Der Verdienst Mariens wird schon von alters her auf die Inkarnation 
bezogen, die zweifellos eine ungeschuldete Gabe Gottes darstellt, aber 
auch Frucht der Würdigkeit Mariens ist. Thomas von Aquin etwa 
kommentiert in diesem Sinne die Worte quia quem meruisti portare des 
Regina coeli: „Durch die ihr geschenkte Gnade verdiente es Maria, dass 
sie gemäß ihrem Grade der Reinheit und Heiligkeit schicklicherweise 
(congrue) Mutter Gottes sein konnte“64. Der Verdienst der Gottesmutter 
gründet sich auf die göttliche Tugend der Liebe und die Fülle der Gna-
de, die in ihr von Anfang an, seit der Unbefleckten Empfängnis, anwe-
send ist. Die Unterscheidung zwischen dem Verdienst aus Rechtsan-
spruch und aus Angemessenheit wahrt den grundlegenden Unterschied 
zwischen dem Heilswerk des Erlösers und der Teilhabe von Seiten der 
Gottesmutter. Das Werk Christi reicht schon allein für sich auf über-
fließende Weise aus, um unser Heil zu verdienen. Dies gilt bereits für 
den ersten Akt der Liebe Jesu Christi als Mensch: der Kreuzestod ge-
schah nicht deshalb, weil die vorausgehenden (unendlichen) Verdienste 
Christi nicht ausgereicht hätten, sondern um Hindernisse auf unserer 
Seite zu beseitigen65. 

4. 2. 4 Ein marianisches Verdienst als Rechtsanspruch (meritum de 
condigno)? 

Aus der franziskanisch-skotistischen Theologie stammt ein Vor-
schlag, der auch in die heutige Diskussion Eingang gefunden hat und 
der Maria, wie Christus, ein meritum de condigno zuschreibt. Urheber die-
ser These ist der spanische Theologe Carlos del Moral, der in der Blüte-

                                                      
63  JOHANNES PAUL II., Ansprache vom 31. 1. 1985 (Insegnamenti di Giovanni 

Paolo II, Bd. VIII/1, 318 f.). 
64  S.th. III q 2 a 11. 
65  S.th. III q 48 a 1 ad 2. Zu den Beweggründen vgl. S.th. III q 46 a 3. 



Maria, Mittlerin in Christus 

33 

zeit der Skotistenschule gewirkt hat († 1731)66. Nach diesem Skotisten 
ist Maria, nach Christus, ein zweites Haupt (!) der Engel und Menschen. 
Sie hänge von den überfließenden Verdiensten ihres Sohnes ab, habe 
auch selbst de condigno unser Heil verdient und für unsere Sünden ge-
nuggetan67. Das meritum de condigno wurde seit den 20er Jahren des letz-
ten Jahrhunderts neu in die Diskussion eingebracht und hat vor allem 
bei spanischen Mariologen viel Zustimmung gefunden. Dabei beruft 
man sich gerne auf Thomas von Aquin, wonach ein meritum de condigno 
auch für ein Geschöpf möglich sei unter drei Bedingungen: es müsse 
eine vollkommene Gnade geben in der verdienenden Person, eine Ver-
tretung des Menschengeschlechtes und ein göttlicher Auftrag, das Ver-
diente zu empfangen. Auf diese Weise könne auch Maria ein meritum de 
condigno für die Erlösung der Menschheit zugeschrieben werden68. 

Die hier angewandte Thomasexegese ist freilich nicht korrekt69. Die 
einschlägige Beschreibung des Verdienstes bezieht sich nicht auf die 
christologischen Ausführungen des Aquinaten70, sondern auf die Vor-
stellung der Gnade, welche bereits die Erlösung voraussetzt. Zur Frage 
des Verdienstes kraft der mitwirkenden Gnade bemerkt Thomas, dass 
es zwischen Gott und dem Menschen eine unendliche Unterscheidung 
gibt, die ein Verdienst aufgrund von Gerechtigkeit unmöglich macht. 
Ein menschliches Verdienst vor Gott gibt es nur aufgrund einer göttli-
chen Anordnung, dass der Mensch durch die Gnade das ewige Leben 
erreichen kann71. In der heilig machenden Gnade kann der Mensch das 
ewige Leben mit dem Verdienst der Kondignität erreichen, aber nur für 
sich selbst72. Wie sich niemand selbst die erste Gnade verdienen kann73, 

                                                      
66  Vgl. C. DEL MORAL, Fons illimis theologiae scoticae marianae …, Madrid 1970 

(or. 1730). 
67  Vgl. C. BALIC (1957) (Anm. 51), 250-259; J. CAROL (Anm. 59), 338-342. 
68  Vgl. J. GALOT, Maria la donna nell‟opera della salvezza, Roma 32005, 290 f. 
69  Vgl. B. H. MERKELBACH, Quid senserit S. Thomas de mediatione Beatae Mariae 

Virginis, in AA. VV., Xenia Tomistica II, Roma 1925, 507-510; DERS., Mariolo-
gia, Paris 1939, 334-336. 

70  Vgl. S.th. III q 48 a 1 zum Verdienst. 
71  S.th. I-II q 114 a 1-2. 
72  S.th. I-II q 114 a 3. 6. 
73  S.th. I-II q 114 a 5. 



Manfred Hauke 

34 

so ist es unmöglich, jemand anderem die erste Gnade aufgrund von 
Kondignität zu verdienen. Nur Christus als Haupt der Kirche und Ur-
heber des menschlichen Heiles konnte ein solches Verdienst besitzen. 
Für andere können wir die erste Gnade nur mit einem Schicklichkeits-
verdienst erreichen74. 

Würde man Maria ein Verdienst der Kondignität zuschreiben, dann 
müsste man diesen Vorschlag systematisch mit einer Genugtuung de 
condigno verbinden, was zu weiteren Problemen führen würde. Nur der 
Mensch Jesus Christus, der gleichzeitig der Sohn Gottes war, konnte im 
strikten Sinne für die Sünden der Menschen Genugtuung leisten: die 
Sünde richtet sich gegen Gott und beinhaltet darum eine unendliche 
Dimension, insofern sie sich gegen die unendliche Hoheit Gottes auf-
lehnt; nur die Genugtuung des Gottmenschen konnte darum eine 
unendliche Wirkung erzielen, um die Freundschaft mit Gott wiederher-
zustellen. Gott konnte auch die Genugtuung eines einfachen Menschen 
annehmen, aber diese Genugtuung wäre nicht de condigno75. 

Die Rede von einem meritum de condigno Mariens verbindet sich oft 
mit einer Übertreibung der Verbindung zwischen Christus und Maria 
im Vorgang der Erlösung. Zweifellos gibt es hier eine enge Verbin-
dung, so sehr, dass die Theologen seit Arnold von Bonneval (12. Jh.) oft 
von einem einzigen Ganzopfer sprechen: Maria habe sich dargebracht 
mit dem Blut ihres Herzens, Christus mit dem Blut seines Leibes76. An-
dererseits darf der Heilsakt Christi nicht mit dem Handeln der seligen 
Jungfrau in einer ununterschiedenen Einheit vermischt werden. Diese 
Konfusion beginnt in der neueren Zeit mit dem Löwener Theologen 
Joseph-Martin Lebon, der in den zwanziger Jahren Maria und Christus als 
ein einziges Erlösungsprinzip darstellte: „Es gibt nicht zwei Opferga-
ben oder zwei Opfer oder zwei Erlösungsverdienste, sondern ein einzi-
ges Opfer einer einzigen und derselben Opfergabe, wobei sich zwei 
miteinander verbinden, die freiwillig auf ihre Rechte verzichten bei dem 
Erwerb des Verdienstes“, wenngleich Maria Christus untergeordnet 

                                                      
74  S.th. I-II q 114 a 5. 
75  S.th. III q 1 a 2 ad 2. 
76  ARNOLD VON BONNEVAL, De laudibus B.M.V. (PL 189, 1727 A); vgl. J. B. 

CAROL (Anm. 59), 157 und passim. 



Maria, Mittlerin in Christus 

35 

sei77. Ausgewogener ist hier Arnold von Bonneval, der zwar aufs kräf-
tigste das Mitleiden Mariens betont, aber gleichzeitig von „zwei Altä-
ren“ spricht, auf denen das gemeinsame Opfer dargebracht wird, dem 
Leibe Christi und dem Herz der Mutter78. 

Der Gedanke eines meritum de condigno für Christus und (davon ab-
hängig) für Maria ist vorstellbar nur in einem skotistischen Umfeld, in 
dem die Genugtuung Christi als solche keine unendliche Wirkung be-
sitzt und darum noch einer von außen kommenden Akzeptierung von 
Seiten Gottes bedarf. Dabei wird die hypostatische Union ausgeklam-
mert (wonach das menschliche Handeln Jesu in der Kraft der göttlichen 
Person von sich aus die heilshafte Wirkung erreicht), und der Verdienst 
Mariens wird fast auf die gleiche Ebene gestellt wie das von Jesus 
Christus selbst. In diesem Sinne schreibt ein neuerer Skotist: „Weil der 
Verdienst von der göttlichen Akzeptierung abhängt, ist er innerlich in 
seinem Wesen in allen gleich: bei Christus, Maria und den Gerech-
ten …“79. Das Leiden Christi und das Mitleiden Mariens würden „zwei 
Verdienste mit dem gleichen Wert“ begründen80. Fragwürdig ist hier 
außerdem, ein Verdienst, das keinen strikten Rechtsanspruch begrün-
det, als meritum de condigno zu bezeichnen. Diese Prozedur geht bezüglich 
Mariens nicht auf Scotus zurück, sondern auf den Neoskotismus im 
Gefolge Del Morals. Scotus selbst schreibt nur eher allgemein: Maria 
„in passione Filii sui summe meruit ex compassione“81. 

                                                      
77 J. LEBON, La Bienheureuse Vierge Marie Médiatrice de toutes les grâces, in La Vie 

diocésaine [Malines] 10 (1921) 257-267. 431-445 (437). Vgl. M. HAUKE, 
Mercier (Anm. 11), 99-101. 

78  Vgl. ARNOLD VON BONNEVAL, De septem verbis Domini in cruce (PL 189, 1694 
f.). 

79  R. ROSINI (1999) (Anm. 52), 112: „Dal momento che il merito dipende 
dall‟accettazione divina, esso, intrinsecamente, nella sua natura è uguale in 
tutti: Cristo, Maria e i giusti …”. 

80  R. ROSINI (1999) (Anm. 52), 116: la Passione di Cristo e la Compassione di 
Maria “costituivano pure due meriti di un medesimo valore”. 

81  SCOTUS, Ordinatio III d. 3 q 1: C. BALIC (Hrsg.), Theologiae Marianae Elementa, 
Sebenico 1933, 229, zitiert in BALIC (1957), (Anm. 51), 233; R. ROSINI 
(1994) (Anm. 52), 158; (1999) (Anm. 52), 93. 



Manfred Hauke 

36 

Der Vorschlag eines Verdienstes der Kondignität für Maria wird 
manchmal auch begründet mit dem Wunsch, das Verdienst der Got-
tesmutter von unserem Verdienst zugunsten anderer zu unterscheiden. 
Ist es nicht zu wenig, unseren Verdienst und den Mariens mit dem glei-
chen Begriff meritum de congruo zu kennzeichnen? 

Eine Unterscheidung zwischen Maria und uns ist sicherlich geboten. 
Maria ist Gottesmutter und Gefährtin des Erlösers. Die Angemessen-
heit ihres Verdienstes ist also unvergleichlich groß, so dass schon vor-
geschlagen wurde, von einem meritum de supercongruo oder congruissimum 
zu sprechen82. Fraglich wäre es aber, grundsätzlich die Kategorie des de 
congruo zu verlassen. Andernfalls steht die Einzigkeit der Mittlerschaft 
Christi auf dem Spiel, an der auch Maria teilhat.  

4. 2. 5 Ein wirkliches Verdienst 

Die Einführung eines marianischen Verdienstes der Kondignität ist 
auch von der Sorge bestimmt, wonach ein Angemessenheitsverdienst 
nicht ausreicht, um eine echte Mitwirkung Mariens an der Erlösung zu 
begründen. In den ersten Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts gab es eine 
Strömung, wonach eine verdienstliche Mitwirkung Mariens an der Erlö-
sung nicht möglich ist. In diesem Sinne äußert sich etwa 1926 der fran-
zösische Jesuit Maurice de la Taille, der die Kühnheit besitzt, die Aus-
sagen der Marienenzyklika Pius‟ X. in ihr Gegenteil zu verdrehen: „mit 
Ausnahme des Erlösungswerkes“ (!) habe die selige Jungfrau für uns de 
congruo verdient, was Christus für uns de condigno verdient habe83. Die 
gleiche Meinung teilt der Strasburger Soteriologe Jean Rivière84 und so-
gar der römische Dominikaner Alberto Lepidi, der im Jahre 1916 als 
Gutachter des Heiligen Offiziums die Bittschrift der belgischen Bischö-
fe zugunsten des neuen Mariendogmas blockiert: nach Auffassung Le-
pidis ist das aktive Mitwirken Mariens bei der Erlösung Frucht einer 

                                                      
82  Vgl. J. STÖHR, Verdienst Mariens, in: Marienlexikon 6 (1994) 593-596 (595f); 

B. GHERARDINI, La Corredentrice nel mistero di Cristo e della Chiesa, Roma 1998, 
357. 

83  Vgl. M. HAUKE, Mercier (Anm. 11), 128. 140. 
84  Vgl. M. HAUKE, Mercier (Anm. 11), 140. 



Maria, Mittlerin in Christus 

37 

These von Neuerern; zurückgewiesen wird im Gutachten auch die von 
Pius X. formulierte Unterscheidung85.  

Der theologische Fehler dieser Richtung (aber auch ihrer Gegner, 
welche den meritum de condigno Mariens einführten) besteht in der Ver-
wechslung zwischen metaphorischer oder uneigentlicher und analoger 
Ausdrucksweise: das meritum de congruo ist kein „uneigentliches“ Ver-
dienst, sondern ein wirkliches Verdienst, das freilich nicht den höchsten 
Grad erreicht, der sich im meritum de condigno findet86. Ein ganz ähnlicher 
Fehler findet sich in der gleichen Zeit, in der viele Theologen das ge-
meinsame Priestertum aller Getauften nur als „metaphorisches“ oder 
„uneigentliches“ Priestertum bezeichneten; dagegen ist zu betonen, 
dass sich gemeinsames und hierarchisches Priestertum wesentlich von-
einander unterscheiden, aber doch auf je spezifische Weise am Priester-
tum Christi teilhaben87. Fragwürdig scheint es, mit einer Formulierung 
Bonaventuras, der von einem meritum de digno spricht88, eine dritte Art 
des Verdienstes einzuführen jenseits der beiden anderen Arten. Maria 
kommt in höchstem Maße ein Verdienst der Angemessenheit zu. 

Das heutzutage wenig behandelte Thema des Verdienstes Mariens ist 
überaus wichtig, denn es stellt die Bedeutung des freien Willens ins 
Licht, der unter dem Einfluss der Gnade an dem eigenen Heil und dem 
anderer Menschen mitwirken kann. Im Unterschied zu unserem Ver-
dienst erzielt das der Gottesmutter eine Wirkung, welche die gesamte 
Menschheit betrifft. 

                                                      
85  Vgl. M. HAUKE, Maria, „Mittlerin aller Gnaden“, im Vatikanischen Geheimarchiv 

aus der Zeit Pius‟ XI. Zwischenbericht einer Spurensicherung, in Theologisches 36 
(2006) 381-392 (383 f.). 

86  Vgl. schon MERKELBACH (1925), (Anm. 69), 505, Anm. 4: „Notetur meri-
tum de congrue dici analogice, non tamen improprie meritum“. S.a. G. 

ALASTRUEY, Tratado de la Virgen Santisima, 31952, 577-584. 
87  Vgl. die folgenden Ausführungen in 4. 3. 
88  BONAVENTURA, In Sent. III d. 4 a 2 q 2 ad 2; vgl. C. BALIC, Die sekundäre 

Mittlerschaft der Gottesmutter (Hat Maria die Verdienste Christi de condigno für uns 
mitverdient?), in Wissenschaft und Weisheit 4 (1937) 1-22 (15. 20); P. PAR-

ROTTA, La cooperazione di Maria alla Redenzione in Gabriele Maria Roschini (Col-
lana di Mariologia 3), Lugano 2002, 97. 



Manfred Hauke 

38 

4. 3 Das mütterliche Priestertum89 

Der deutlichste Begriff für die Beschreibung des Erlösungswerkes ist 
der des Opfers, dem das Priestertum zugeordnet ist. „Opfer“ in einem 
allgemeinen Sinn ist jede Handlung, durch die wir uns Gott hingeben90. 
Eine engere Beschreibung hingegen betont die sichtbare und gesell-
schaftliche Dimension, welche die Gottesverehrung schon auf der na-
türlichen Ebene gewinnen muss. In diesem Sinne spricht Thomas von 
einem Geschehen an der Opfergabe (sacrum facere)91. Das äußere Opfer 
muss freilich übereinkommen mit dem inneren Opfer, das die Grund-
lage bildet92. Im allgemeinen Sinne besitzt jede menschliche Handlung 
des Erlösers einen opfernden Wert. Der Hebräerbrief schreibt dem 
Sohn Gottes schon ganz am Beginn seiner menschlichen Existenz das 
Opfer seiner selbst zu im Gehorsam (vgl. Hebr 10,5-7). Das äußere 
Opfer vollzieht sich auf Kalvaria, als Jesus „sich selbst“ Gott hingibt 
zur Sühne für unsere Sünden (Hebr 9,14; Eph 5,1f). Das Opfer Jesu 
beginnt demnach bei der Menschwerdung und vollendet sich am 
Kreuz93. Die Wirksamkeit des Opfers hängt ab von der Gottessohn-
schaft94. Das Ziel des Opfers besteht in Lob und Dank, Bitte und Süh-
ne. 

Das Opfer Mariens erwächst aus ihrer Verbindung mit der Hingabe 
Jesu Christi. Ihr Jawort geht der Menschwerdung des Sohnes Gottes 
voraus. Bei der Darstellung Jesu im Tempel bringt Maria ihren Sohn 
Gott dar (Lk 2,22-24) und empfängt die Weissagung des Simeon, wo-
nach ihre Seele von einem Schwert durchbohrt wird (Lk 2,35), ein 
Hinweis auf ihr Mitleiden unter dem Kreuz. Die heilshafte Aufgabe 
Mariens auf Kalvaria kommt in der Theologiegeschichte zum Zuge seit 

                                                      
89  Dazu M. HAUKE, Priestertum I. Dogmatik, in Marienlexikon 5 (1993) 314-317; 

S.M. LANZETTA, Il sacerdozio di Maria nella teologia cattolica del XX secolo. Analisi 

storico-teologica, Roma 2006. 
90  Vgl. die Kennzeichnung bei AUGUSTINUS, De civitate Dei X,6; THOMAS VON 

AQUIN, S.th. III q 48 a 3. 
91  S.th. II-II q 85 a 3. 
92  Vgl. S.th. II-II q 85 a 2. 4. 
93  Vgl. KKK 606. 616 f. 
94  Vgl. KKK 616. 



Maria, Mittlerin in Christus 

39 

dem Mittelalter. Gemäß dem Zweiten Vatikanum verband sich Maria in 
mütterlichem Geist mit dem Opfer Christi95. Über diese Feststellung 
hinaus geht das päpstliche Lehramt, beispielsweise in dem Apostoli-
schen Schreiben Marialis cultus von Paul VI.: Maria hat sich nicht nur 
mit dem Opfer Christi verbunden und ihm liebevoll zugestimmt, son-
dern es auch ihrerseits dem ewigen Vater dargebracht96. Auch Johannes 
Paul II. liest den Konzilstext als Hinweis „auf einen wahren Akt der 
Liebe, mit der sie ihren Sohn als ‚Opfergabe‟ der Sühne aufopfert für 
die Sünden der ganzen Menschheit“97. Papst Benedikt XVI. erwähnt, 
dass Maria „in voller Zustimmung das Opfer Christi für die ganze Kir-
che angenommen hat“98. Sie nimmt aber nicht nur das Opfer Christi an, 
sondern opfert sich auch selbst mit Christus für die sündige Mensch-
heit: bei seiner Predigt in Ephesus lud der Heilige Vater dazu ein, den 
„Augenblick der Erlösung“ zu betrachten, „in dem Maria, in der Dar-
bringung des Opfers mit dem Sohn verbunden, ihre Mutterschaft auf 
alle Menschen und insbesondere auf die Jünger Jesu ausgeweitet hat“99. 

Die Verbindung Mariens mit dem Opfer Christi begründet eine spe-
zifische Teilhabe am Priestertum Christi, die sich sowohl vom hierar-
chischen Priestertum als auch vom gemeinsamen Priestertum aller 
Gläubigen unterscheidet. Ähnlich wie der Begriff des „Opfers“ wird 
auch das Wort „Priestertum“ in zwei verschiedenen Schattierungen 
verwendet: als Hingabe des eigenen Lebens und als im Messopfer ge-
genwärtige Darbringung des Kreuzesopfers. Das gemeinsame Priester-
tum aller Getauften ist ein wahres und nicht nur ein „metaphorisches“ 
oder „uneigentliches“ Priestertum, ist aber wesentlich vom hierarchi-
schen Priestertum unterschieden, in dem auf besondere Weise Christus 
als Haupt der Kirche wirkt. In der thomasischen Soteriologie ist das 

                                                      
95  Lumen gentium, 58. 
96  PAUL VI., Marialis cultus, 20 (GRABER-ZIEGENAUS [Anm. 61], Nr. 349, S. 

332). 
97  Marianische Katechese 47, 2 vom 2. 4. 1997. Vgl. mit weiteren Belegen M. 

HAUKE, Mütterliche Vermittlung (Anm. 1), 137 f. 
98  BENEDIKT XVI., Enzyklika Sacramentum Caritatis (2007) 33 (VAS 177, S. 

52).  
99  BENEDIKT XVI., Predigt am „Haus Mariens“ in Ephesus, 29. 11. 2006 (Über-

setzung nach www.vatican.va).  

http://www.vatican.va/


Manfred Hauke 

40 

Priestertum praktisch mit der Mittlerschaft identisch: sie umfasst nicht 
nur die Darbringung des Opfers, sondern auch die Heiligung100. 

Für die korrekte Darstellung des mütterlichen Priestertums Mariens 
ist ihre Unterscheidung vom hierarchischen Priestertum zu beachten, 
aber auch ihre Verbindung mit der Kirche. Diese Beziehung wurde sei-
nerzeit zu wenig beachtet von der französischen Schule der Spiritualität 
um Jean Eudes und Jean Jacques Olier. Dort schätzte man den Ver-
gleich zwischen der Zustimmung Mariens bei der Inkarnation und den 
Konsekrationsworten des Priesters bei der Heiligen Messe: beide Male 
werde Christus gegenwärtig. Dieser Vergleich hat freilich einen „Ha-
ken“: während der geweihte Priester in der Person Christi als des Haup-
tes der Kirche handelt, vertritt Maria bei der Inkarnation die Mensch-
heit, insofern sie sich als „Braut“ dem göttlichen „Bräutigam“ hin-
schenkt101. Hierbei tritt, der fraulichen Prägung Mariens entsprechend, 
deutlicher ihre Rezeptivität hervor, aber auch ihr aktives Mitwirken. 
Besser als der Vergleich des Jawortes Mariens mit den Konsekrations-
worten scheint darum der Hinweis Johannes Pauls II. in seiner Enzyk-
lika über die Eucharistie, wo die Zustimmung der seligen Jungfrau bei 
der Verkündigung des Engels mit dem „Amen“ der Gläubigen vergli-
chen wird, welche die heilige Kommunion empfangen102.  

Nach den Worten des im Mittelalter Albertus Magnus zugeschriebe-
nen „Mariale“ ist Maria nicht „Stellvertreterin“ Christi (vicaria), sondern 
seine „Gefährtin“ (socia)103. Diese glückliche Unterscheidung zeigt den 
Unterschied zum Amtspriestertum und die Nähe zum gemeinsamen 
Priestertum aller Getauften. Das Priestertum Mariens unterscheidet 
sich freilich auch vom gemeinsamen Priestertum durch seinen universa-
len Charakter in seiner mütterlichen Prägung zugunsten aller übrigen 
Glieder des mystischen Leibes Christi. Es gründet sich nicht auf die 
sakramentale Prägung durch Taufe und Firmung (so beim gemeinsa-

                                                      
100  Vgl. S.th. III q 22 a 1: Der Priester ist Mittler zwischen Gott und dem 

Volk, indem er göttliche Gaben dem Volk übermittelt sowie die Gebete des 
Volkes Gott darbringt und in gewisser Weise vor Gott für die Sünden der 
Welt genug tut. 

101  Vgl. u.a. S.th. III q 30 a 1. 
102  JOHANNES PAUL II., Ecclesia de Eucharistia (2003) 55. 
103  Vgl. Mariale, q 42: J. B. CAROL (Anm. 59), 164. 



Maria, Mittlerin in Christus 

41 

men Priestertum) und auch nicht auf die hierarchische Weihe (so beim 
Amtspriestertum), sondern auf ihre Gottesmutterschaft oder aber (um 
mit Scheeben zu sprechen) auf ihren „Personalcharakter“, auf ihre spe-
zifische Prägung als Mutter und Gefährtin Christi. Ihr Opfer unter dem 
Kreuz lässt sich in etwa vergleichen mit dem der Gläubigen beim 
Messopfer: der Opferakt als solcher wird begründet durch die Hingabe 
Christi am Kreuz und deren Vergegenwärtigung durch den geweihten 
Priester; das Mitopfern der Gläubigen ist freilich wichtig für das An-
kommen des Früchte des heiligen Opfers bei den Menschen, und die 
Verbindung Mariens mit dem Kreuz gehört zur Integrität des Opfers, 
so wie es von Gott gewollt ist. 

4. 4 Maria als Stellvertreterin der Menschheit im Bund zwi-
schen Christus und der Kirche 

Für die Beziehung der Mittlerschaft Mariens zu Christus und zur 
Kirche ist interessant eine Diskussion zwischen Heinrich Maria Köster 
und Karl Rahner. Köster hatte im Jahre 1947 seine Theorie entwickelt, 
wonach Maria in keiner Weise eine Teilursache der Erlösung sei, son-
dern vielmehr im Namen der zu erlösenden Menschheit dem Bund zu-
stimmt, der durch Gott in Jesus Christus gestiftet wird. Maria erscheint 
dabei nicht als „Haupt“, sondern als „Spitze“ der Menschheit. In ihrem 
rezeptiven Sich-Öffnen gegenüber dem Bund zeigt sich die menschli-
che Mitwirkung an der Erlösung, die durch Christus gewirkt wird, den 
Sohn Gottes, der als Mensch Gott vertritt. Köster zeichnet also Maria 
als Vertreterin der Menschheit und Jesus als Vertreter Gottes beim 
Bund zwischen Gott und Mensch104. 

                                                      
104  Vgl. H. M. KÖSTER, Die Magd des Herrn, Limburg 1947; 21954; A. K. ZIE-

LINSKI, Maria – Königin der Apostel. Die Bedeutung Mariens nach den Schriften des 
Palottiner-Theologen Heinrich Maria Köster für das Katholische Apostolat und Neu-
evangelisierung in Lateinamerika, Frankfurt a.M. 2000, 192-202. Zur Einführung 
in das Anliegen Kösters vgl. auch S. HARTMANN, Mariologie und Metaphysik. 
Zu Heinrich M. Kösters Übernahme der thomistischen „Akt und Potenz-Lehre“, in J. 
KREIML u.a. (Hrsg.), Der Wahrheit verpflichtet. Festschrift für … Kurt Krenn zum 
70. Geburtstag, Graz 2006, 518-529. 



Manfred Hauke 

42 

Karl Rahner betont hingegen ein Jahr später die Bedeutung Jesu 
Christi als Gottmensch. „Kurz: Jesus selbst in seiner Menschheit ist das 
entscheidende Ja der Menschheit zu Gott, nicht nur das Ja Gottes zur 
Menschheit, er ist nicht nur ‚in göttlicher Rolle‟ [Köster] Partner des 
Bundes von Seiten Gottes, sondern auch im Bundesschluss selbst in 
gleicher Weise die Spitze der Menschheit“105. In Christus finden sich 
„Demut, Anbetung, Opfer, Liebe, Tod. Der Grundzug seines Handelns 
ist nicht ein Handeln von Gott zum Menschen hin und am Menschen, 
sondern Handeln des Menschen hin zu Gott. Durch diese Tat mit die-
ser Richtung sind wir erlöst. Freilich hat diese Tat ihren letzten Wert 
und ihre höchste Würde davon, dass sie die Tat einer göttlichen Person 
ist. Das schließt aber nicht aus, dass sie menschliche Tat ist, die auf 
Gott geht. Wenn wir die ‚Vermählung‟ zwischen Gott und der 
Menschheit im freien Ja zwischen dem sich mitteilenden Gott und dem 
gehorsamen Geschöpf sehen, dann sind wir gar nicht ‚verleitet‟, wenn 
wir den ‚Höhepunkt‟ dieser Vermählung ‚in die Gestalt Christi‟ und 
nicht in erster Linie in Marias Ja hineinverlegen“106. 

Man wird Rahner darin Recht geben müssen, dass sich die Mittler-
schaft Christi über dessen Menschheit vollzieht. Schon der Erste Timo-
theusbrief betont: Christus als Mensch ist unser einziger Mittler (vgl. 1 
Tim 2,5). Rahner würdigt aber nicht die Tatsache, dass im Erlöser das 
göttliche Ich des ewigen Sohnes handelt, in dessen Person der men-
schliche Gehorsam Jesu subsistiert. In Jesus Christus handelt eine gött-
liche Person, auch wenn sie gleichermaßen über den göttlichen und den 
menschlichen Willen verfügt107. Maria hingegen ist eine menschliche 

                                                      
105  K. RAHNER, Probleme heutiger Mariologie, in G. SÖHNGEN (Hrsg.), Aus der 

Theologie der Zeit, Regensburg 1948, 85-113 (97) (neu abgedruckt in K. RAH-

NER, Maria, Mutter des Herrn [Gesammelte Werke IX], Freiburg i.Br. 2004, 
681-703). 

106  K. RAHNER, Probleme (Anm. 105), 98. 
107  In der Christologie Rahners gibt es freilich kein spezifisches „Ich“ des 

Gottessohnes, sondern nur das „Ich“ Gottes im allgemeinen, während das 
für Jesus spezifische „Ich“ menschlicher Art ist. Die johanneische Aussage 
Jesu „Ehe Abraham ward, bin ich“ (Joh 8, 58) wäre dann nicht vom Sohn 
Gottes gesagt, sondern von Gott im allgemeinen. Zum christologischen 
Personbegriff Rahners und dessen Problematik vgl. F. X. BANTLE, Person 
und Personbegriff in der Trinitätslehre Karl Rahners, in MThZ 30 (2/1979) 11-24; 



Maria, Mittlerin in Christus 

43 

Person, und zwar in vollkommener Reinheit und Empfänglichkeit ge-
genüber Gott. Rahner billigt den auch wiederholt vom päpstlichen Leh-
ramt aufgenommenen Gedanken des Thomas von Aquin, wonach Ma-
ria durch ihr Jawort im Namen des ganzen Menschengeschlechtes ge-
handelt hat. In seinem ausführlichen Beitrag möchte der Jesuitentheo-
logie diesen Punkt freilich nicht entfalten und beschränkt sich auf eine 
Kritik an Köster108. 

Die Ausführungen Rahners wecken manche kritische Fragen: Stimmt 
es, dass sich in Jesus Christus die „Vermählung“ zwischen Gott und 
Mensch findet? Ist Christus gewissermaßen mit sich selbst verheiratet? 
Ist er „Braut“ und „Bräutigam“ gleichermaßen? Zweifellos sind in ihm 
die Zustimmung des menschlichen und des göttlichen Willens mitei-
nander verbunden. Dieses zweifache „Ja“ wird jedoch von der gleichen 
Person des göttlichen Sohnes getragen. Die menschliche Natur Jesu 
handelt als lebendiges Werkzeug für die Erlösung der Menschen, emp-
fängt aber selbst nicht die Erlösung. Die Vorstellung vom „erlösten 
Erlöser“ (wobei „Erlösung“ die Befreiung von der Sünde meint) wäre 
eine gnostische Idee109, die wir Rahner nicht zuschreiben wollen. Im 
Neuen Testament und in der theologischen Überlieferung finden wir 
für Jesus Christus den Titel des „Bräutigams“, worin die prophetische 
Rede vom Bund zwischen Gott und seinem Volk aufgenommen wird; 
der Name der „Braut“ meint das Gottesvolk bzw. die Kirche, die in 
Maria ihr Urbild findet. Auch Kardinal Scheffczyk betont: „Das Prob-
lematische der Rahnerschen Kritik [an Köster] liegt … in der Schwie-
rigkeit, dem gottmenschlichen Erlöser selbst ein Jawort zum Empfang 
der Erlösung zuzusprechen, der ja nicht zur erlösungsbedürftigen 
Menschheit gehört, woraufhin er die Erlösung gar nicht anzunehmen 
brauchte und sie nicht annehmen konnte“110. 

                                                                                                                
ZIEGENAUS, Jesus Christus (Anm. 54) 107-116; H.-J. VOGELS, Rahner im 
Kreuzverhör, Bonn 2002. 

108  K. RAHNER, Probleme (Anm. 105), 108. 
109  Vgl. K. RUDOLPH, Die Gnosis, Göttingen 31990, 141 f. 
110  L. SCHEFFCZYK, Mariologie und Anthropologie. Zur Marienlehre Karl Rahners, in 

D. BERGER (Hrsg.), Karl Rahner. Kritische Annäherungen, Siegburg 2004, 299-
313 (302). 



Manfred Hauke 

44 

Einige Jahre später schreibt Rahner eine Rezension, um darin auf die 
Veröffentlichungen Kösters zu antworten, der sich gegen die Kritiken 
seines Kollegen verteidigt hatte. Er anerkennt nun, dass Maria die Erlö-
sung im Namen des Menschengeschlechtes angenommen habe und (im 
Unterschied zur ersten Stellungnahme) dass es eine wirkliche unmittel-
bare Mitwirkung der Gottesmutter an der objektiven Erlösung gegeben 
habe, weil es beim Erlösungswerk eine Kontinuität zwischen Inkarnati-
on und Kreuzestod gibt. Problematisch wird nun aber die Leugnung 
einer Stellvertretung des Menschengeschlechtes durch Maria: die selige 
Jungfrau habe etwas zu unseren Gunsten übernommen, aber nicht an 
unserer Stelle. Das Jawort Mariens kann darum nach Rahner keine Be-
dingung sein, auf die hin Gott anderen Menschen das Heil in Jesus 
Christus gewährt. Es sei nicht einsichtig, warum Maria das in sich schon 
begründete Heil annehmen müsse, bevor es der einzelne Gläubige er-
greifen könne111. Mit anderen Worten: Rahner akzeptiert nur eine Soli-
darität Mariens zu unseren Gunsten, aber keine Stellvertretung als 
bräutliche Mittlerin der Menschheit gegenüber dem „Bräutigam“ des 
menschgewordenen Gottessohnes. 

In diesen Bemerkungen Rahners zeichnet sich bereits seine spätere 
christologische Position ab, wonach es keine stellvertretende Sühne 
Christi gibt (also kein Leiden an unserer Stelle), sondern nur ein solida-
risches Handeln zu unseren Gunsten112. Diese Reduktion erreicht nicht 
den geoffenbarten Inhalt der Christologie. Selbst der französische Jesuit 
Bernard Sesboüé, Verfasser eines Standardwerkes zur Soteriologie und 
üblicherweise sehr aufnahmebereit gegenüber dem Vermächtnis Rah-
ners, muss zugeben: die Begriffe der Substitution (also das Auf-sich-
Nehmen der Strafe, die uns zusteht) und der Solidarität sind gleichsam 

                                                      
111  K. RAHNER, Besprechung von H. M. KÖSTER, Unus Mediator. Gedanken zur 

marianischen Frage, Limburg 1950: ZKTh 74 (1952) 227-235 (230. 234) (neu 
abgedruckt in K. RAHNER, Maria [Anm. 105], 733-745). 

112  Vgl. die kritische Analyse von K.-H. MENKE, Stellvertretung. Schlüsselbegriff 
christlichen Lebens und theologische Grundkategorie, Einsiedeln 1991, 358-362; 
VOGELS (Anm. 107), 21-24. 



Maria, Mittlerin in Christus 

45 

„die beiden Brennpunkte derselben Ellipse“, die von der Stellvertretung 
miteinander verbunden wurden113. 

Mit dem hl. Anselm zu betonen, dass Christus als Gott und als 
Mensch in den Erlösungsvorgang eingeht114. Unzureichend ist die Kri-
tik Kösters, der die Mittlerschaft Christi in seiner Menschheit gegen 
eine angebliche Mittlerschaft im göttlichen Logos ausspielt, die für die 
alexandrinische Christologie der Väterzeit typisch sei im Unterschied 
zum westlichen Denken Anselms115. Der göttliche Sohn befinde sich 
schon „seinem ewigen Sein nach immer im Zustand der Opfergabe an 
den Vater. Das geschichtliche Opfer des Sohnes ist lediglich eine Aus-
dehnung dazu“116. In diesen Bemerkungen zeigt sich eine gewisse Kon-
fusion zwischen dem trinitarischen Leben, in dem es kein Opfer im 
strikten Sinne geben kann, und dem Heilswerk Jesu Christi als Mensch. 
Christus ist als Mensch unser einziger Mittler, auch wenn es für die In-
karnation des Sohnes Gottes (und nicht des Vaters oder des Heiligen 
Geistes) Konvenienzgründe gibt (der Sohn übermittelt dem Heiligen 
Geist das göttliche Leben des Vaters).  

Richtig ist freilich bei Köster die Betonung der heilshaften Stellvert-
retung Mariens als Urbild der Kirche zugunsten der gesamten Mensch-
heit sowohl bei der Inkarnation als auch unter dem Kreuz. Die 
Menschheit gibt es nur in der Doppelausgabe von Mann und Frau. 
Christus ist in seiner männlichen Prägung Vertreter Gottes in seiner 
Hingabe gegenüber der Menschheit, aber auch als Haupt der Kirche 
Vertreter der Menschen gegenüber Gott. Maria empfängt das Heil von 
Gott, was ihrer weiblich-rezeptiven Prägung entspricht. Im Unterschied 
zu Köster ist freilich auch das aktive Mitwirken zu betonen, das sich 
nicht auf das Empfangen beschränkt, sondern in der Gnade Christi ei-
nen aktiven Beitrag leistet zum Heil der Menschen. Im Bund zwischen 

                                                      
113  B. SESBOÜÉ, Gesù Cristo l‟unico mediatore I, Cinisello Balsamo 1991, 418 (or. 

frz. 1988). 
114  ANSELM VON CANTERBURY, Cur Deus homo. 
115  Vgl. H. M. KÖSTER, Unus Mediator (Anm. 111) 144. Eine Analyse der Vä-

terzeugnisse, welche die These Kösters so nicht bestätigt, findet sich bei B. 
STUDER, Soteriologie. In der Schrift und Patristik (HDG III/2a), Freiburg i. Br. 
1978, passim; SESBOÜÉ (Anm. 113), 103-110. 

116  H. M. KÖSTER, Unus Mediator (Anm. 111), 140 f. 



Manfred Hauke 

46 

Christus und der Kirche ist Maria nicht nur Urbild, sondern auch Mut-
ter der Kirche. Der Blick auf das Bundesgeschehen, das im Bild der 
Ehe geschildert wird, eröffnet jedenfalls die Aufgabe Mariens als bräut-
liche Stellvertreterin der Menschheit im Heilsprozess.  

Abgerundet werden kann die Bedeutung Mariens als frauliche Stell-
vertreterin der Menschheit vor Gott durch den skotistischen Gedanken 
von der vollkommenen Erlösung bzw. der vollkommenen Mittler-
schaft: die Erlösung ist erst dann vollkommen, wenn es einen Men-
schen gibt, der vollständig und von Anfang an von ihr ergriffen wird117. 
Dieser Mensch ist Maria aufgrund der Unbefleckten Empfängnis: da sie 
vor der Erbsünde bewahrt wurde, stand sie niemals unter der Herr-
schaft der Sünde. Erst durch die Unbefleckte Empfängnis eröffnet sich 
ihre einzigartige Aufgabe bei der Erlösung der Menschen: die Vorauser-
lösung Mariens geschieht, wie Johannes Paul II. betont, im Hinblick auf 
ihre zukünftige Mitwirkung beim Erlösungswerk118. 

4. 5 Die denkerische Grundlegung der Miterlösung 

Die Hinweise auf die Diskussion zwischen Rahner und Köster sind 
auch wichtig, um die Frage der „Miterlösung“ auf den Punkt zu brin-
gen. Am Vorabend des Zweiten Vatikanums gab es drei verschiedene 
theologische Strömungen zur Deutung der heilshaften Mitwirkung Ma-
riens119. Die Mehrheit der Theologen vertrat den Standpunkt, dass es 
eine unmittelbare Mitwirkung der Gottesmutter an der objektiven Erlö-
sung gibt. Einer Minderheit, die etwa von dem bereits genannten Jesui-
ten Heinrich Lennerz vertreten wurde, gesteht Maria nur eine indirekte 
Mitwirkung an der Erlösung zu, insofern sie den Erlöser geboren hat. 
Die Mittlerschaft Mariens wird beschränkt auf die subjektive Erlösung, 

                                                      
117  Vgl. DUNS SCOTUS, Ordinatio I d. 17 p. 1 q 1-2; Opus Oxoniense III d. 3 q 

1; A. POMPEI, Giovanni Duns Scoto e la dottrina sull‟Immacolata Concezione, in 
S.M. CECCHIN (Hrsg.), La “Scuola Francescana” e l‟Immacolata Concezione, Città 
del Vaticano 2005, 193-217 (204-209). 

118  Vgl. JOHANNES PAUL II., Redemptoris Mater (1987), 39; Marianische Katechese 
21, 4 vom 30.5.1996. 

119  Vgl. HAUKE, Gefährtin (Anm. 1), 95-98; Aktive Mitwirkung (Anm. 19), 39-
41; Miterlöserin (Anm. 19), 51-53. 



Maria, Mittlerin in Christus 

47 

insofern die Gottesmutter durch ihre Fürsprache dazu beiträgt, die 
Früchte der Erlösung an die heilsbedürftige Menschheit auszuteilen. 
Der Haupteinwand gegen ein aktives Mitwirken Mariens lautet dabei: 
Maria ist selbst erlöst, und das Prinzip ihres Verdienstes (nämlich die 
Erlösungsgnade) kann nicht von ihr verdient werden (principium meriti 
non cadet sub merito).  

Die Argumentation von Lennerz kommt in argumentative Schwie-
rigkeiten angesichts der Inkarnation, die von dem römischen Jesuiten 
nur als Voraussetzung der Erlösung erklärt wurde, nicht aber als Teil 
des Erlösungswerkes selbst. Wer richtig erkennt, dass die Erlösung 
schon mit der Menschwerdung beginnt, kann ein aktives Mitwirken der 
Gottesmutter am Heilswerk eigentlich nicht leugnen. Dies ist denn 
auch die opinio communis auf dem Mariologischen Weltkongress in Lour-
des 1958120. Selbst Rahner kommt damit überein in seiner zitierten 
Besprechung, worin er die Kontinuität des Heilsprozesses zwischen 
Inkarnation und Kreuzesopfer betont. Diese glückliche Erkenntnis 
wird dann freilich zwei Jahre später in Frage gestellt, als Rahner einen 
Aufsatz verfasst, worin er den Ausgangspunkt der Mariologie behan-
delt: das primum principium sei Maria als vollkommen Erlöste. Zu ihrem 
Erlöstsein gehöre auch ihre Gottesmutterschaft. Hierin bekundet sich 
ein mariologischer Minimalismus, der den aktiven Beitrag der Gottes-
mutter unter das „Erlöstsein“ subsumiert121. In diesem Rahmen wird 
dann behauptet: Maria könne keine miterlösende Funktion ausüben, 
nämlich am Fuße des Kreuzes einen Akt setzen, der eine erlösende Be-
deutung für die ganze Menschheit habe122. Ihr Jawort zur Inkarnation 
habe zwar eine heilshafte Wirkung für alle Menschen, nehme aber nicht 
teil am Versöhnungsopfer Christi123. 

Heinrich Maria Köster ist der wichtigste Vertreter eines „dritten We-
ges“ zwischen einer aktiven Mitwirkung Mariens bei der objektiven Er-
lösung und der Leugnung einer solchen Mitwirkung. Um den Einwän-

                                                      
120  Vgl. HAUKE, Gefährtin (Anm. 1), 100. 
121  Vgl. K. RAHNER, Le principe fondamentale de la théologie mariale, in Recherches 

de Science Religieuse 42 (1954) 481-521 (509. 513). 
122  RAHNER, Principe fondamentale (Anm. 121), 497, Anm. 28. 
123  RAHNER, Principe fondamentale (Anm. 121), 498. 



Manfred Hauke 

48 

den der „Minimalisten“ gerecht zu werden, beschränkt Köster die Mit-
wirkung Mariens auf ein Empfangen der Erlösungsgnade als rezeptives 
Urbild der Kirche. Maria sei zwar im psychologischen Sinne „durchaus 
aktiv“, aber „im metaphysischen Sinne“ komme ihr nur eine „Rezepti-
vität“ zu124. Die Karikierung einer aktiven Mitwirkung Mariens als „Ma-
ximalismus“ stammt aus dieser Schule, allerdings anscheinend nicht 
von Köster selbst, sondern von dem Schweizer Theologen Alois Mül-
ler, dem sich später auch Rahner anschließt125. Die unpassende Kenn-
zeichnung der beiden konträren Positionen als „Minimalismus“ und 
„Maximalismus“, die sich in vielen Veröffentlichungen wieder findet126, 
wird der Wirklichkeit nicht gerecht, denn das als „Maximalismus“ Vor-
gestellte ist nichts anderes als die Lehre der Kirche, wie sie sich bei-
spielhaft auf dem Zweiten Vatikanum127 und im Lehramt Papst Johan-
nes Pauls II. bekundet128. Der angebliche Mittelweg zwischen „Minima-
lismus“ und „Maximalismus“ ist im Grund nur eine verfeinerte Präsen-
tation des Minimalismus, insofern Maria jegliche heilshafte Kausalität 
im Erlösungsvorgang abgesprochen wird. Von der geistlichen Mutter-

                                                      
124  KÖSTER, Magd des Herrn (1954) (Anm. 104), XVII. Gegen diesen Reduk-

tionismus u.a. G. BARAÚNA, De natura corredemptionis marianae in theologia ho-
dierna (1921-1958). Disquisitio expositivo-critica, Rom 1960, 93-164; A. ZIE-

GENAUS, Maria in der Heilsgeschichte. Mariologie (Katholische Dogmatik, V), 
Aachen 1998, 346. 

125  Vgl. A. MÜLLER, Fragen und Aussichten der heutigen Mariologie, in J. FEINER 

u.a. (Hrsg.), Fragen der Theologie heute, Einsiedeln 1958, 301-318; K. RAHNER, 
Zur konziliaren Mariologie, in StZ 174 (1964) 87-101. Diesen Hinweis verdan-
ken wir H.H. Pfr. Stefan Hartmann, der zur Zeit eine Doktorarbeit über die 
Mariologie Kösters fertiggestellt hat. 

126  Beispielsweise J. FINKENZELLER, Miterlöserin, in Marienlexikon 4 (1992) 
484-486 (485). 

127  Vgl. G. PHILIPS, La Chiesa e il suo mistero nel Concilio Vaticano II, Milano 
1993 (or. frz. 1967) 549f oder die Bemerkungen von G. ROSCHINI, Problema-
tica della Corredenzione, Roma 1969, 72. 82; HAUKE, Aktive Mitwirkung (Anm. 
19), 41-45; Miterlöserin (Anm. 19), 53-58. 

128  Vgl. A.B. CALKINS, Pope John Paul‟s Ordinary Magisterium on Marian Coredemp-
tion: Consistent Teaching and More Recent Perspectives, in AA. VV., Mary on the Foot 
of the Cross II, New Bedford, MA 2002, 1-36; HAUKE, Mütterliche Vermittlung 
(Anm. 1), 139-142. 



Maria, Mittlerin in Christus 

49 

schaft wird nur das rezeptive Empfangen erwähnt, nicht aber die geist-
liche Zeugung aufgrund der Verbindung mit dem Opfer Christi. Maria 
ist aber nicht nur Urbild der Kirche, sondern auch deren Mutter, die 
auf alle übrigen Glieder des Leibes Christi einen heilshaften Einfluss 
ausübt. 

Einzugehen ist freilich auf den Haupteinwand der Gegner, wonach 
Maria selbst erlöst worden ist. „Ein solches Erlöstwerden setzt ja die 
objektive Erlösung als bereits geschehen voraus, so dass Maria als Er-
löste nicht an der objektiven Erlösung in unmittelbarer aktiver Mitwir-
kung beteiligt sein konnte. Sonst wäre der Erlösungstod des Herrn zu-
gleich als schon geschehen und als noch nicht geschehen vorausge-
setzt“129. Auf diesen Einwand ist zu antworten, dass die Mitwirkung 
Mariens nicht die Substanz des Erlösungsaktes betrifft, der dem Gott-
menschen zu eigen ist, sondern zu dessen Integrität gehört130. Zur Voll-
ständigkeit oder Integrität des Erlösungsgeschehens zählt die heilshafte 
Aufgabe Mariens als Gottesmutter und neue Eva, die dem neuen Adam 
als Gefährtin zur Seite steht. Des weiteren ist die Unbefleckte Emp-
fängnis systematisch einzubringen, wonach Maria schon am Beginn des 
Lebens die göttliche Gnade empfängt, in deren Kraft sie an der Erlö-
sung mitwirken kann; diese Gnade hat sie schon im voraus im Blick auf 
die Heilstat Jesu Christi empfangen.  

Mit diesen beiden Vorgaben (nämlich dem Unterschied zwischen 
Substanz und Integrität des Erlösungsgeschehens sowie der Bedeutung 

                                                      
129  DIEKAMP-JÜSSEN II (Anm. 24), 408. 
130  Vgl. G.M. ROSCHINI, Equivoci sulla Corredenzione, in: Marianum 10 (1948) 

277-282 (280 f.): die Sünde Evas und die Mitwirkung Mariens begründen 
nicht in sich die Erbsünde und die Erlösung und gehören darum nicht zu 
deren Wesen; ohne sie wäre die erste Sünde bzw. die Erlösung freilich nicht 
geschehen und sie haben darauf einen echten Einfluss genommen. Roschini 
antwortet so auf den Einwand von Lennerz, wonach wir von einer Sünde in 
Adam (und nicht in Eva) sprechen; mit dieser Bemerkung wollte Lennerz 
die unmittelbare Mitwirkung der neuen Eva bei der Erlösung abweisen. Vgl. 
HAUKE, Roschini (Anm. 30). 594 f. Ganz ähnlich bereits die Erklärung bei 
Scheeben: M. HAUKE, Die Mariologie Scheebens – ein zukunftsträchtiges Vermäch-
tnis, in M. HAUKE – M. STICKELBROECK (Hrsg.), Donum Veritatis, Regens-
burg 2006, 255-274 (267). 



Manfred Hauke 

50 

der Unbefleckten Empfängnis) scheint der Vorschlag des österreichi-
schen Jesuiten August Deneffe aus dem Jahre 1927, dem viele andere Au-
toren gefolgt sind, den beschriebenen Einwand zu lösen. In dem einzi-
gen Opfer Christi gibt zwei Intentionen: „In der ersten Intention hat 
Christus die gesamte Fülle der Erlösung ausgegossen in die selige Jung-
frau Maria, die Frau und neue Eva, die Braut Christi, das Urbild der 
Kirche; in der zweiten Intention hat er dann, vereint mit dem Willen 
der Jungfrau, für uns die Erlösung erworben“131. Durch die Bewahrung 
vor der Erbsünde wird Maria im Hinblick auf die Hingabe Christi er-
löst, während Christus für das Heil der übrigen Menschen die Tränen 
und Schmerzen seiner Mutter mit seinem eigenen Opfer verbindet. Auf 
diese Weise wird das großartige Bild des Arnold von Bonneval systema-
tisch erläutert, das Papst Johannes Paul II. in seinen Marianischen Ka-
techesen vorstellt:  

Arnold von Bonneval „unterscheidet am Kreuz ‚zwei Altäre: den einem 
im Herzen Mariens, den anderen im Leibe Christi. Christus opferte sein 
Fleisch, Maria ihre Seele‟. Maria opfert sich geistlich in tiefer Gemein-
schaft mit Christus und bittet für das Heil der Welt: ‚Was die Mutter 
erbittet, dem stimmt der Sohn zu und der Vater gewährt es‟“132. 

4. 6 Modalität und Umfang der Gnadenvermittlung Mariens 

Die Initiativen Kardinal Merciers, die universale Gnadenmittlerschaft 
Mariens als Dogma zu verkünden, wurden hauptsächlich durch die 
Streitfrage nach der aktiven Mitwirkung bei der Erlösung gebremst. 
Eine gewisse Rolle spielte aber auch die Diskussion, ob und inwieweit 
Maria denn bei der Austeilung aller Gnaden in der subjektiven Erlö-
sung tätig sei133.  

Für die Gnadenvermittlung sind zwei Modalitäten grundlegend: Ma-
ria wirkt die Austeilung der Gnaden durch ihre Fürbitte, bietet aber 
auch den Anlass dazu durch ihr Verdienst. Wie Maria selbst im Hinb-

                                                      
131  A. DENEFFE, De Mariae in ipso opere redemptionis cooperatione, Gregorianum 8 

(1927) 3-22 (19). Vgl. HAUKE, Mercier (Anm. 11), 143 f. 
132  Marianische Katechese 3, 3, 25. 10. 1995. 
133  Vgl. M. HAUKE, Mercier (Anm. 11), 132-145. 



Maria, Mittlerin in Christus 

51 

lick auf das Verdienst Christi erlöst wurde, so ist für die gesamte Heils-
geschichte, auch im Alten Testament, ein vergleichbarer Bezug zu den 
überfließenden Verdiensten Jesu Christi anzunehmen. Wenn schon Ab-
raham und Mose im Hinblick auf das meritum de condigno Jesu Christi 
erlöst wurden, dann gilt dies auch im Hinblick auf das meritum de congruo 
der Gottesmutter. Klar ist auch, dass Jesus Christus nicht für sich selbst 
die Gnade der Inkarnation erworben hat, sondern diese Gnade um-
sonst im ersten Augenblick seines menschlichen Lebens empfing. 
Ebenso wenig hat Maria die Gnade verdient, die ihr selbst bei der Un-
befleckten Empfängnis mitgeteilt wurde. Die Universalität der Gna-
denvermittlung Jesu und Mariens bezieht sich nicht auf die eigene Per-
son, sondern hat einen sozialen Sinn.  

Maria ist demnach in Christus „Mittlerin aller Gnaden“ im Sinne ei-
ner mütterlichen Funktion für die übrigen Glieder der Menschheit, die 
dazu gerufen ist, am göttlichen Leben Christi teilzunehmen. Die univer-
selle Aufgabe verwirklicht sich aufgrund des Verdienstes Mariens und 
ihres mütterlichen Priestertums. Dazu gehört auch die Fürbitte, die frei-
lich erst durch die Aufnahme Mariens in den Himmel einen universalen 
Charakter erreichen kann. Durch ihre Aufnahme in die himmlische 
Herrlichkeit schaut die Gottesmutter Gott von Angesicht zu Angesicht; 
in der seligen Gottesschau ist sie auch in der Lage, alle Situationen der 
Menschen gegenwärtig zu halten und darauf als geistliche Mutter zu 
reagieren. Bei der Gnadenmittlerschaft ergänzen also einander die Für-
bitte Mariens und ihr Verdienst, das ebenfalls an den Willen Gottes ap-
pelliert und darum auch (wie die Verdienste der Heiligen im allgemei-
nen) als „angerechnetes Gebet“ bezeichnet werden kann (oratio interpre-
tativa)134.  

Die Fürsprache Mariens (in diesem allgemeinen Sinn, der auch ihr 
Verdienst umfasst) ragt dabei über die Bedeutung der übrigen Heiligen 
hinaus. Als neue Eva ist Maria die geistliche Mutter der gesamten 
Menschheit, die zur Aufnahme in die Kirche berufen ist. Ihre Fürbitte 
wirkt überall, während das begrenzte Einwirken der übrigen Heiligen 
damit nicht vergleichbar ist. Dieser Unterschied wurde deutlich heraus-
gestellt anlässlich der Heiligsprechung von Jeanne d‟Arc im Jahre 1920. 
Das dazu geforderte Wunder war in Lourdes geschehen. Der Bischof 

                                                      
134  Vgl. THOMAS VON AQUIN, S.th. Suppl. q 72 a 3 resp. 



Manfred Hauke 

52 

von Orléans hatte Maria um das Wunder gebeten auf die Fürsprache 
von Jeanne d‟Arc. Kardinal Billot wollte dieses Wunder nicht anerken-
nen, weil es durch Maria geschehen sei, was die Beteilung der Jungfrau 
von Orléans ausschließe. Dagegen brachten die Gutachten des Domi-
nikaners Hugon und des Serviten Lépicer zur Geltung, dass die univer-
sale Fürsprache Mariens und das partikuläre Gebet der übrigen Heiligen 
einander keineswegs ausschließen. In seinem Dekret zur Anerkennung 
des Wunders für die Heiligsprechung betonte Papst Benedikt XV., dass 
uns durch Maria ohnehin „jegliche Gnade und jegliche Wohltat“ zu-
komme; deshalb werde sie von alters her als „Mittlerin aller Gnaden“ 
gepriesen. Die zusätzliche Wirksamkeit der Fürbitte von Jeanne d‟Arc 
ist darum nicht auszuschließen135. 

Das ausgesprochene oder das angerechnete Gebet (oratio expressa vel 
interpretativa) verfügt über eine moralische Kausalität, d.h. es appelliert 
an den Willen Gottes, der auf die Mitwirkung der Heiligen hin seine 
Gnade mitteilt. Manche Mariologen schlagen darüber hinaus für die 
Gottesmutter auch eine so genannte „physische“ Wirkursächlichkeit 
vor, wobei eine Werkzeugursache in der Kraft einer Hauptursache 
wirkt. Man vergleicht dabei die angenommene Wirkursächlichkeit der 
Gottesmutter mit der thomistischen Deutung der Menschheit Christi 
und der Sakramente: das Wirken der Menschheit Christi in der Kraft 
der Gottheit wird von Thomas verglichen mit dem Wirken eines Ar-
mes, durch den eine Person wirkt (der Arm erscheint dann als instrumen-
tum coniunctum); mit dem Stock, der vom menschlichen Arm bewegt 
wird, vergleicht der Aquinate hingegen die Sakramente (als instrumenta 
separata). Die heilbringende Kraft wird so „von der Gottheit Christi her 
durch seine Menschheit hindurch in die Sakramente hineingeleitet“136. 
Die „physische“ Kausalität wirkt also durch sich selbst und nicht nur 
durch den Appell an den Willen eines anderen. Ob Maria eine solche 
Kausalität zukommt, bleibt freilich umstritten137. Eine solche Annahme 

                                                      
135  Vgl. M. HAUKE, Mercier (Anm. 11), 69 f., 130 f. 
136  S.th. III q 62 a 5. 
137 Die ausführlichste Stellungnahme zum Thema, die eine physische Kausalität 

befürwortet, stammt von G. M. ROSCHINI, De natura influxus B. M. Virginis 
in applicatione Redemptionis, in Pontificia Academia Mariana Internationalis 



Maria, Mittlerin in Christus 

53 

steht in Spannung zur spezifischen Wirksamkeit der sakramentalen 
Handlungen, die im Auftrag Christi des Hauptes der Kirche ex opere 
operato gespendet werden. Johannes Paul II. spricht von der „fürbitten-
den Mittlerschaft“ Mariens138 und verbleibt damit im Rahmen der mo-
ralischen Kausalität. 

Dass Maria gewissermaßen bei der Austeilung aller Gnaden ihre 
Hände im Spiel hat, sei es durch die oratio expressa oder die oratio interpre-
tativa, ist mittlerweile eine Lehre des ordentlichen kirchlichen Lehram-
tes. Dies zeigen etwa die vom Zweiten Vatikanum zitierten einschlägi-
gen Stellungnahmen der Päpste139 und die Lehräußerungen von Johan-
nes Paul II140. Auch Papst Benedikt XVI. äußerte sich in diesem Sinne 
anlässlich der Heiligsprechung des Franziskanerpaters Fra Galvao am 
11. Mai 2007 in Brasilien: „Es gibt in der Heilsgeschichte keine Frucht 
der Gnade, die nicht als notwendiges Werkzeug die Vermittlung Unse-
rer Lieben Frau hätte. … Danken wir Gott dem Vater, Gott dem Sohn 
und Gott dem Heiligen Geist, von denen uns auf die Fürsprache der 
Jungfrau Maria aller Segen des Himmels kommt …“141. 

                                                                                                                
(Hrsg.), Maria et Ecclesia II, Vatikanstadt 1959, 223-295. Dagegen u. a. MER-

KELBACH, Mariologia (Anm. 69), 367-371. 
138  Vgl. Redemptoris Mater 21. 40 u.a.; HAUKE, Mütterliche Vermittlung (Anm. 1), 

148 f. 
139  Lumen gentium, 62, Anm. 187; G. M. ROSCHINI, La Mediazione mariana oggi, 

Roma 1971, 104 f.; P. M. SIANO, Uno studio su Maria Santissima “Mediatrice di 
tutte le grazie” nel magistero pontificio fino al pontificato di Giovanni Paolo II, in: Im-
maculata Mediatrix 6 (2006) 299-355 (321-327). 

140  Vgl. M. HAUKE, Mütterliche Vermittlung (Anm. 1), 168-174; SIANO (Anm. 
139), 341-348. 

141  BENEDIKT XVI., Predigt zur Heiligsprechung von Fra Galvao, 11. 5. 2007 
(übersetzt nach www.vatican.va).  

http://www.vatican.va/

