Maria, Gefahrtin des Erldsers (Lumen gentium, 61)

Die Mitwirkung Mariens bei der Erlosung als For-
schungsthema*

Manfred Hauke

1. Die Aktualitat des Themas

Die Mitwirkung Mariens bei der Erldsung gehort zu den am
meisten diskutierten mariologischen Themen der letzten hundert
Jahre. Einer der bekanntesten deutschen Mariologen des 20. Jahr-
hunderts, Heinrich Maria Kdster, konnte bereits vor tber 30 Jahren
feststellen: Das ,,zentrale Thema der Mariologie zwischen 1910
und 1960 ist die Mitwirkung Mariens zu unserem Heile. Die ver-
schiedenen Namen Mittlerin, Miterloserin, Gefahrtin Christi, Neue
Eva, Geistliche Mutter der Menschen heben jeweils besondere
Sinnmomente daran hervor, meinen aber nur diese eine Sache*.
Der Gehalt der Mitwirkung bildet die Grundlage fast aller Maria
zugewiesenen Eigenschaften, angefangen beim vornehmsten Titel,
dem der ,,Mutter Gottes*.

Die Mitwirkung Mariens im Erlésungsgeschehen gehort zu den
grundlegenden Lehren, die von der katholischen Theologie ein-

Die Originalfassung dieses Beitrags erschien auf italienisch: Maria,
,,compagna del Redentore*. La cooperazione di Maria alla salvezza come
pista di ricerca, Rivista teologica di Lugano 7 (2002) 47-70. Der Artikel
wurde fir die deutsche Ausgabe aktualisiert.

2 H. M. KOsTER, Die Mariologie im 20. Jahrhundert, in H. VORGRIMLER —
R. VANDER GUCHT (Hrsg.), Bilanz der Theologie im 20. Jahrhundert, Bd.
I11, Freiburg i. Br. 1970, 126-147 [137]

Dies betont zurecht A. ZIEGENAUS, Maria in der Heilsgeschichte. Mario-
logie (Katholische Dogmatik V), Aachen 1998, 333: ,,Die Mitwirkung
Mariens am Heilsgeschehen wird mit verschiedenen Titeln und Bezeich-
nungen zum Ausdruck gebracht. Zentral und fundamental ist die Gottes-
mutterschaft”.

85



Manfred Hauke

stimmig angenommen werden. Als Beweis dafir verwiesen wir auf
das achte Kapitel von Lumen gentium, wobei wir uns auf einige
zentrale Feststellungen beschrénken. Bezliglich der Verkindigung
an Maria betont das Zweite Vaticanum mit den Kirchenvétern,
,»dass Maria nicht bloR passiv von Gott benutzt wurde, sondern in
freiem Glauben und Gehorsam zum Heil der Menschen mitgewirkt
hat*. ,,Im Hinblick auf die Verdienste ihres Sohnes auf erhabenere
Weise erlost”, ist Maria ,,mit ihm in enger und unaufléslicher Ver-
bindung geeint ...“*. ,,Indem sie Christus empfing, gebar und n&hr-
te, im Tempel dem Vater darstellte und mit ihrem am Kreuz ster-
benden Sohn litt, hat sie beim Werk des Erldsers in durchaus ein-
zigartiger Weise in Gehorsam, Glaube, Hoffnung und brennender
Liebe mitgewirkt zur Wiederherstellung des ubernatirlichen Le-
bens der Seelen. Deshalb ist sie uns in der Ordnung der Gnade
Mutter“®. Indem das Konzil Maria ,,Geféhrtin* (socia) des Erlosers
nennt’, greift es einen Begriff auf, der sich der besonderen Wert-
schatzung Papst Pius® XII erfreute®. Zu Recht konnte festgestellt
werden: ,,Das Zentrum der konziliaren Mariologie ist die Mitwir-
kung der Mutter des Herrn im Heilsgeschehen®.

Trotz der sicheren Grundlage, die vom Zweiten Vaticanum ver-
blrgt ist, bedarf die Lehre von der marianischen Mitwirkung einer
weiteren Vertiefung. Dies gilt fir ihre mannigfachen geschichtli-
chen und vor allem systematischen Aspekte, fir ihre Verbindung
mit anderen Bereichen der Theologie und flr ihre Verortung im
okumenischen Umfeld. Die Mitwirkung Mariens ,ist eines der

Lumen gentium, 56

Lumen gentium, 53

Lumen gentium, 61

Lumen gentium, 61

Vgl. ZIEGENAUS (Anm. 3) 335-337; 1. M. CALABUIG, Riflessione sulla
richiesta della definizione dogmatica di ,,Maria corredentrice, mediatrice,
avvocata”, Marianum 61 (1999) 129-175, hier 133

° A. EscuDERO CABELLO, Approcci attuali e proposte teologiche sul tema
della cooperazione mariana, Marianum 61 (1999) 177-211, hier 177 f.; Il
centro della dottrina mariana conciliare & la cooperazione della madre del
Signore all’opera della salvezza”.

o N o o N

86



Maria, Gefahrtin des Erldsers (Lumen gentium, 61)

wertvollsten, aber auch umstrittensten Themen, hochst aktuell, aber
ebenso in hohem Mafe heikel*“®.

Die Gemiiter vieler Theologen haben sich erhitzt aufgrund der
dem Heiligen Vater unterbreiteten Bitten, ein neues marianisches
Dogma zu definieren: demnach soll feierlich erklart werden, dass
Maria Miterldserin ist, Mittlerin aller Gnaden und Fursprecherin
des Volkes Gottes. Die Auflistung dieser drei Titel (insbesondere
die Beifligung von ,,Fursprecherin®“) geht zurlick auf die mariani-
schen Botschaften der ,,Frau aller Volker”, welche die hollandische
Seherin Ida Peerdeman (1905-1996) in den flinfziger Jahren emp-
fangen haben will**, Am 31. Mai 2002 hat der zustédndige Bischof,
J. M. Punt von Amsterdam, die 1945-1959 gegebenen Botschaften
als glaubwirdig anerkannt (constat de supernaturalitate)?. Die

1S, M. MANELLI, Maria Corredentrice. Nuovi saggi di soteriologia maria-
na, Divinitas 44 (2001) 73-90, hier 90 (,,una delle tematiche mariane piu
preziose ma anche piu scottanti, piu attuali ma anche piu delicate”); s. a.:
B. GHERARDINI, La Corredentrice nel mistero di Cristo e della Chiesa,
Rom 1998, 9: der ,,unwegsamste* Pfad der Mariologie (il sentiero ,,piu
impervio” della mariologia)

1 R. LAURENTIN, Pétitions internationales pour une définition dogmatique
de la médiation et la corédemption, Marianum 58 (1996) 429-446, hier
442f; P. M. SiGL, Die Frau aller Volker. Miterléserin, Mittlerin, Fir-
sprecherin, Lutisburg (Schweiz) 1998, 104-293; A. B. CALKINS, The
Theological Relevance of Our Lady of All Nations and the Amsterdam Ap-
paritions, in: M. I. MIRAVALLE (Hrsg.), Contemporary insights on a fifth
Marian Dogma. Mary Coredemptrix, Mediatrix, Advocate. Theological
Foundations 111, Goleta, CA 2000, 217-224; P. KLos, The Specific Mes-
sages of Our Lady of All Nations Regarding the Fifth Marian Dogma,
ibd., 225-234. Eine deutsche Ausgabe der Botschaften findet sich bei J. F.
KUNzLI, Die Botschaften der Frau aller Vélker, Jestetten 1990. Die das
Dogma betreffenden Aussagen finden sich in den Jahren 1951-1959.

2 Der Wortlaut der Stellungnahme und andere Materialien zum Thema sind
zugénglich Uber die Internetadresse der ,,Familie Mariens der Miterldse-
rin“: www.laudate.org.

87



Manfred Hauke

theologische Diskussion um die visiondren Ereignisse ist damit
freilich noch nicht abgeschlossen®.

Die Initiative zugunsten des neuen Mariendogmas geht aus von
einer katholischen Laienorganisation, Vox Populi Mariae Medi-
atrici, und wird koordiniert von Mark I. Miravalle, Professor fur
Mariologie an der Franziskanischen Universitat von Steubenville
(USA). Miravalle ist auch der Verfasser der offiziellen Bittschrift,
die 1993 dem Heiligen Vater Uberreicht wurde. Diese Broschure
zur Unterstlitzung der Initiative ist in mehreren Sprachen verbrei-
tet*. Miravalle ist auch Herausgeber von vier Sammelb&nden mit
wissenschaftlichen Beitrdgen zum Thema®. Die Initiative zuguns-
ten des neuen Mariendogmas hat einen beachtlichen Erfolg erzielt:
wéhrend des Konsistoriums im Mai 2001 wies Kardinal Aponte
Martinez auf die Unterschriften von Gber 550 Bischdfen und von

2 Dies beweisen etwa die kontroversen Leserbriefe in Die Tagespost,
4.7.2002, S. 12; 9.7.2002, S. 12; 16.7.2002, S. 12. Vgl. auch die sehr kriti-
schen Hinweise des bekannten Mystikexperten J. BOUFLET, Faussaires de
Dieu: enquéte, Paris 2000, 560-570, insbesondere 565 (Verbindung zwi-
schen Ida Peerdeman und der inzwischen kirchlich verurteilten kanadi-
schen Pseudo-Mystikerin Marie-Paule Giguere; zu diesem Punkt vgl.
auch CALABUIG [Anm. 8] 149 f, der freilich den Unterschied zwischen
Peerdeman und Gigueére betont).

4 Auch auf deutsch: M. |. MIRAVALLE, Maria Miterloserin Mittlerin
Firsprecherin. Vorwort von Luigi Kardinal Ciappi OP, Santa Barbara,
CA 1993

15 M. I. MIRAVALLE (Hrsg.), Mary Coredemptrix Mediatrix Advocate. Theo-
logical foundations. Towards a Papal Definition? Santa Barbara, CA
1995; Mary Coredemptrix, Mediatrix, Advocate. Theological Foundations
Il. Papal, Pneumatological, Ecumenical, Santa Barbara, CA 1996; Con-
temporary insights on a fifth Marian Dogma. Mary Coredemptrix, Media-
trix, Advocate. Theological Foundations Ill, Goleta, CA 2000; Mary Co-
redemptrix. Doctrinal Issues Today, Goleta, CA 2002. Vgl. auch DERs.,
The Dogma and the Triumph, Santa Barbara, CA 1998

88



Maria, Gefahrtin des Erldsers (Lumen gentium, 61)

mehr als 6 Millionen Glaubigen® hin. Darunter befinden sich unter
anderem die schriftlichen Ermutigungen der Kardinale Arns (Sao
Paolo), Gagnon (Rom), Glemp (Warschau), Lustiger (Paris),
O*Connor (New York) und Schonborn (Wien)Y. Eine begeisterte
Fursprecherin des gewunschten Dogmas war Mutter Teresa von
Kalkutta®.

Unser Beitrag mdchte sich nicht zu dieser Initiative duRern (dies
wirde den Rahmen des vorliegenden Artikels sprengen), sondern
hat ein bescheideneres Ziel: es sollen einige wichtige Gesichts-
punkte ins Licht gestellt werden bezlglich der Mitwirkung Mariens
im Erlésungswerk, das Jesus Christus in seinem Erdenleben voll-
bracht hat. Es handelt sich also um die (seit Scheeben so genannte)
»objektive Erlosung®, d. h. um das Heilswerk Christi an sich, im
Unterschied zur ,subjektiven Erldsung®, der Zuwendung der von
Christus verdienten Gnade an die erldsungsbedirftigen
Menschen®. Die Unterscheidung ist wichtig, um den einzigartigen
Beitrag Mariens zu wirdigen: wéhrend alle Erldsten sich flr das
Heil der konkreten Menschen einsetzen konnen, ist die Mutter des
Herrn einbezogen in die heilsgeschichtliche Grundlegung der
Erlosung selbst, von der Menschwerdung des Sohnes Gottes bis
zum Tod des Erlosers am Kreuz.

% Luis CARDINAL APONTE MARTINEZ, Mary Co-redemptrix and the New
Evangelization, in MIRAVALLE (2002) (Anm. 15) 1-5, hier 5; vgl. auch m.
I. MIRAVALLE, Maternal Mediation, John Paul Il, and Vatican II; A Re-
sponse to a Statement of an International Theological Commission, in:
Ders.  (2000) (Anm. 15) 109-123, hier 119  (1997);
www.voxpopuli.org/bulletin.asp (11.6.2000): mehr als 540 Bischéfe, dar-
unter 45 Kardinéle, ber 6 Millionen Glaubigen aus circa 170 Landern.

7 \gl. die Liste der Kardinale in SicL (Anm. 11) 90f, sowie die Hinweise in
MIRAVALLE (2000) (Anm. 15) 118 (O*CONNOR); 164 f. (SCHONBORN).

8 vgl. SIGL (Anm. 11) 92; MIRAVALLE (2000) (Anm. 15) 179

¥ vgl. z. B. J. GALOT, Maria, la donna nell’opera della salvezza, Roma
21991, 243-245; A. M. CALERO, La Vergine Maria nel mistero di Cristo e
della Chiesa. Saggio di mariologia, Leumann (Torino) 1995, 297; GHE-
RARDINI (Anm. 10) 43

89



Manfred Hauke

2. Wurzeln der neueren Auseinandersetzung tber den Titel
»Miterléserin®

2. 1 Die theologische Entwicklung bis zum Vorabend des
Zweiten Vatikanums

Die systematische Diskussion (ber die Mitwirkung Mariens am
Heilsgeschehen hat sich konzentriert auf den Begriff der ,,Miterl6-
sung“. Trotzdem muss dieses Wort unterschieden werden von der
entsprechenden Lehre: oft wird der Gehalt, der normalerweise mit
dem Fachbegriff der ,,Miterloserin“ verbunden ist, auch von Theo-
logen vertreten, die beziglich des sprachlichen Ausdrucks Vorbe-
halte anbringen. Ein klassisches Beispiel ist M. J. Scheeben, der
grofte deutsche Mariologe des 19. Jahrhunderts®: der Titel corre-
demptrix habe den Vorteil der Kiirze und kénne (eine entsprechen-
de Erklarung vorausgesetzt) leicht im richtigen Sinne verstanden
werden, konne aber eine Gleichordnung mit Christus auf demsel-
ben Niveau bzw. eine ,,Ergadnzung der Kraft Christi“ nahelegen.
»unverfanglicher” sei daher der Ausdruck adiutrix (bzw. adiutori-
um) redemptoris in redemptione, ,,Gehilfin des Erldsers” in seinem
Werke*. Andererseits vertritt Scheeben eine ,,unmittelbare Teil-
nahme* Mariens ,,an der berufsmaRigen Wirksamkeit ihres Sohnes,
worin sie als seine geistliche Braut in der Wiedergeburt der
Menschheit mit ihm zusammen wirken soll“?. Diese Teilnahme
vollziehe sich in Christus und durch Christus, und in diesem Sinne
kénne man Maria ,,mit Recht und zugleich ganz unverféanglich*
»Miterldserin®, corredemptrix nennen®.

2 Vgl. L. SCHEFFCZYK, Scheeben, Marienlexikon 5 (1993) 700f

2 \vgl. M. J. ScHEEBEN, Handbuch der katholischen Dogmatik, V/2, Frei-
burg i. Br. #1954, Nr. 1775-1776

22 1bd., Nr. 1769

2 Ibd., Nr. 1801-1802. Problematisch ist es folglich, sich fir den Titel auf
Scheeben zu berufen, ohne dessen Vorbehalte zu erwahnen (dies geschieht
bei J. B. CAROL, De corredemptione Beatae Virginis Mariae. Disquisitio
positiva, Vatikanstadt 1950, 440-444). Ebenso fragwiirdig ist es aber, nur
die Vorbehalte geltend zu machen: so bei R. LAURENTIN, Le titre de Coré-
demptrice. Etude historique, in Marianum 13 (1951) 396-452, hier 413,
und CALERO (Anm. 19) 284.

90



Maria, Gefahrtin des Erldsers (Lumen gentium, 61)

Trotz der notwendigen Unterscheidung zwischen dem Titel
»Miterldserin® und dessen Gehalt scheint es nitzlich, eine kurze
geschichtliche Ubersicht zum Gebrauch des Begriffes corre-
demptrix zu geben?. Wissen sollte man um die VVorbereitung in der
Véterzeit, die auf mannigfaltige Weise eine Mitwirkung Mariens
bei der Erlésung betont. Ein herausragendes Beispiel ist Irendus,
der Maria (aufgrund ihres Jawortes bei der Verkiindigung) ,,Ursa-
che des Heiles” nennt (causa salutis) und sie vorstellt als neue Eva
an der Seite Christi, des neuen Adams®. Seit dem 10. Jh. bekommt
Maria gelegentlich den Titel ,,Erléserin® (redemptrix). Hinzukom-
men dhnliche Ausdriicke, wie etwa ,,Heilbringerin* (salvatrix) und
»versohnerin® (reconciliatrix). Das Mittelalter betont die Gegen-
wart und das Mitleiden Mariens unter dem Kreuz. In den Visionen
der hl. Birgitta sagt Jesus beispielsweise: ,,Meine Mutter und ich
haben den Menschen mit einem einzigen Herzen erldst, ich durch
das Leiden in meinem Herzen und in meinem Fleische, sie durch

24 Zu den geschichtlichen Einzelheiten vgl. LAURENTIN (Anm. 23); DERS.,
Maria als Urbild und Vorbild der Kirche in Mysterium salutis 1V/2 (1973)
316-337, hier 330-333; A. MULLER, Marias Stellung und Mitwirkung im
Christusereignis, in Mysterium salutis 111/2 (1969) 393-510, hier 500 f,;
CALERO (Anm. 19) 284 f. Firr die geschichtlichen Daten beziiglich des ge-
samten Inhaltes der marianischen Mitwirkung bei der Erlésung (also (ber
den corredemptrix-Titel und das entsprechende VVokabular hinausgehend)
vgl. auch cARoL (Anm. 23) (1950); CALERO (Anm. 19) (1995) 282-309;
B. DE MARGERIE, Mary Coredemptrix in the light of Patristics, in MIRA-
VALLE (1995) (Anm. 15) 3-44; GHERARDINI (Anm. 10) (1998) 109-146.
221-318; AA. VV., MARIA CORREDENTRICE. Storia e teologia, 5 Bde., Fri-
gento 1998-2002, passim; AA. VV., MARY AT THE FooT OF THE CROSS:
Acts of the International Symposium on Marian Coredemption, New Bed-
ford, MA 2001, passim; S. M. PERILLO, Maria Corredentrice. Sintesi sto-
rica, in Corredemptrix. Annali mariani 2000 del Santuario
dell‘Addolorata, Castelpetroso 2001, 45-76; MIRAVALLE (2002) (Anm.
15) passim

% Vgl. M. HAUKE, Heilsverlust in Adam, Paderborn 1993, 265-267

91



Manfred Hauke

den Schmerz und die Liebe ihres Herzens*#*. Papst Johannes Paul
I1. hat daran erinnert anlaRlich des 600jahrigen Jubildums der Ka-
nonisation der Heiligen: Birgitta rief Maria an ,,als Unbefleckte,
Schmerzensmutter und Miterléserin; dabei hob sie die einzigartige
Stellung Mariens hervor in der Heilsgeschichte und im Leben des
christlichen Volkes“”. In die Betrachtung der Passion fugt sich
auch das erste Zeugnis des Begriffes corredemptrix ein. Es findet
sich in einem Hymnus des 15. Jahrhunderts, belegt in einem Manu-
skript aus Salzburg?®.

Gegen die Verbreitung des Titels wendet sich 1673 Adam von
Widenfeld in seinem Opusculum Monita salutaria Beatae Virginis
Mariae ad cultores suos indiscretos: ,,Hute dich davor, mir auf
Ubertreibende Weise oder durch unméRigen Eifer irgendetwas zu-
zuschreiben, was allein Gott zukommt. Folglich nenne mich nicht
Heilandin oder Miterldserin® (Cavendum tamen, ne per hyperbo-
lem vel immoderatum zelum, mihi quidquid tribuas quod soli Deo
debetur. Ne itaque me vocaveris Salvatricem aut Corredemptri-
cem)®. Das mit bischoflichem Imprimatur erschienene Werk breitet
sich aus in Windeseile, erweckt aber auch betrdachtlichen Wider-
stand: innerhalb von nur zwei Jahren erscheinen ungeféhr 40 Ge-

% Revelationes extravagantes, c. 3; siehe auch Revelationes 1,35: ,,... ich
(Maria) war Ihm in seinem Leiden ganz nahe und liel mich von ihm nicht
trennen ... Darum sage ich kiihn, dass Sein Schmerz mein Schmerz gewe-
sen ist, weil Sein Herz mein Herz war. Und wie Adam und Eva die Welt
fiir einen Apfel verkauft haben, so haben mein Sohn und ich die Welt ge-
wissermaflen mit einem Herzen zuriickgekauft“. Vgl. U. MONTAG — T.
NYBERG, Birgitta von Schweden Il. Werke, in Marienlexikon 1 (1988)
489-491; F. HoLBOCK, Gottes Nordlicht. Die hl. Birgitta von Schweden
und ihre Offenbarungen, Stein am Rhein 1988, 257f; L. GAMBERO, Maria
nel pensiero dei teologi latini medievali, Cinisello Balsamo 2000, 342

2T Ansprache vom 6.10.1991: Insegnamenti di Giovanni Paolo 11, Bd. XIV/
2, 756: ,,come Immacolata, Addolorata e Corredentrice ..."“. Siehe auch A.
B. CALKINS, Pope John Paul’s Teaching on Marian Coredemption, in
MIRAVALLE (1996) (Anm. 15) 113-147, hier 124.

% Vgl. LAURENTIN (Anm. 23) 406. 423; MULLER (Anm. 24) 500, Anm. 4;
CALERO (Anm. 19) 284

2 A. v. WIDENFELD, Monita salutaria Beatae Virginis Mariae ..., Gent
1673, monitum 10, zitiert bei CAROL (Anm. 23) 304

92



Maria, Gefahrtin des Erldsers (Lumen gentium, 61)

genschriften. Am Ende gelangt das Biichlein auf den Index, und
Papst Alexander VIII. verurteilt den Satz: ,,Das Lob, das Maria als
Maria dargebracht wird, ist nichtig” (DH 2326)%. ,,Im 18. Jh. wird
der Titel redemptrix durch corredemptrix ersetzt, ein Begriff, der
mit dem deutlich ausgedriickten Ziel entsteht, die eigentliche und
ausschlieBliche Aufgabe Christi als Erloser zu unterstreichen,

Der Titel ,,Miterldserin® gelangt in das Zentrum der theologi-
schen Aufmerksamkeit seit 1904, dem Datum des ersten Internati-
onalen Mariologischen Kongresses in Lourdes (anlaRlich des 50.
Jahrestages der Definition des Immaculata-Dogmas)®. In der Folge
bringen sich auch abweichende Stimmen zu Gehor. Nichtsdesto-
weniger geht der Titel ein in den Wortschatz der bischoflichen®
und pépstlichen Lehrverkindigung. Wahrend des Pontifikates von
Pius X. erscheint der Titel dreimal (auf Veranlassung der Riten-
kongregation bzw. des Heiligen Offiziums) in den offiziellen Ak-
ten des Heiligen Stuhls*. Papst Pius XI. gebraucht den Titel mehr-
fach in Dokumenten niederen Ranges, unter anderem in einer Ra-
dioansprache zum AbschluB des Heiligen Jahres in Lourdes: Maria
»als Mitleidende und Miterléserin® ist ihrem Sohn zur Seite ge-
standen, ,der auf dem Altar des Kreuzes die Erlésung des

¥ vgl. CAROL (Anm. 23) 302-321; L. SCHEFFCZYK — O. STEGMULLER, Wi-
denfeld, Marienlexikon 6 (1994) 728f

81 CALERO (Anm. 19) 284

¥ Vgl. LAURENTIN (Anm. 23) 413

¥ Vgl. etwa cAROL (Anm. 23) 539-619; S. M. PERRELLA, | ,,vota” e i ,,consi-

lia” dei vescovi italiani sulla mariologia e sulla corredenzione nella fase

antipreparatoria del concilio Vaticano Il, Rom 1994, 156; P. M. SIANO,

Maria Santissima ,,Corredentrice* nel pensiero del beato lldefonso Card.

Schuster, in: Maria Corredentrice I11 (2000) (Anm. 24) 137-161

Vgl. LAURENTIN (Anm. 23) 414-416; J. A. SCHUG — M. |. MIRAVALLE,

Mary Coredemptrix: Her Title and Its Significance in the Magisterium of

the Church, in MIRAVALLE (1995) (Anm. 15) 215-246, hier 223f; GHE-

RARDINI (Anm. 10) 115-118; A. B. CALKINS, The Mystery of Mary Core-

demptrix in the Papal Magisterium, in MIRAVALLE (2002) (Anm. 15) 25-

92, [31 f.]: AAS 1 (1908) 409; AAS 5 (1913) 364; AAS 6 (1914) 108 (ein

Ablassgebet, approbiert vom HI. Offizium, das Maria ,,Miterloserin des

Menschengeschlechtes* nennt, corredentrice del genere umano)

34

93



Manfred Hauke

Menschengeschlechtes vollbrachte*®*. Wéhrend des Pontifikates
von Pius XI. gehort das Thema der Miterlésung zu den Bemiihun-
gen, die universale Gnadenmittlerschaft Mariens zu definieren®.
Pius XII jedoch vermeidet bewusst den Gebrauch des Titels ,,Mi-
terloserin® und waéhlt stattdessen Ausdriicke mit dem Substantiv
socia (Gefahrtin), zum Beispiel socia Redemptoris (Geféhrtin des
Erlosers)®. Der Papst betont aufs deutlichste die einzigartige Mit-
wirkung Mariens im Heilswerk®, méchte aber nicht in die theolo-
gische Auseinandersetzung eingreifen, die sich seit dem Ende der
dreiliger Jahre besonders heftig artikuliert. Nach dem Zeugnis
seines Privatsekretdrs, Pater Leiber, hielt Pius XII. die Lage nicht

% Radioansprache vom 28.4.1935, zitiert bei CALERO (Anm. 19) 290: ,,0
Madre della pieta e della misericordia, che come compaziente e correden-
trice hai assistito il tuo Figlio che compiva sull‘altare della Croce la reden-
zione del genere umano ...“. Zu Pius XI. vgl. cARoOL (Anm. 23) 527-530;
LAURENTIN (Anm. 23) 416-418; SCHUG - MIRAVALLE (Anm. 34) 225-228;
GHERARDINI (Anm. 10) 121-124; CALKINS (Anm. 34) 32-34

¥ Vgl. G. M. BEsuTTI, La mediazione di Maria secondo gli studi di due
commissioni istituite da Pio XIl, in Marianum 47 (1985) 37-41; in An-
schluR daran werden zwei der drei Gutachten veroffentlicht: 42-78 (spani-
sche Kommission, besonders 48-52); 79-176 (Belgische Kommission).
Beide Gutachten sprechen sich fir eine dogmatische Definition aus, wah-
rend das romische Gutachten (laut mundlicher Bekundung von Laurentin:
BEsSuTTI, a. a. O., 38) dagegen gewesen sein soll; siehe auch cALABUIG
(Anm. 8) 138.

¥ Dies erwahnt ausdriicklich die erste Konzilsvorlage fiir eine dogmatische
Konstitution tber Maria: Acta Synodalia Sacrosancti Concilii Oecumenici
Vaticani secundi, Bd. 1/4, Vatikanstadt 1971, 108.

® Vgl. CaroL (Anm. 23) 530-536; MIRAVALLE (1993) (Anm. 14) 18f;
SCHUG - MIRAVALLE (Anm. 34) 228-231; CALERO (Anm. 19) 290; GHE-
RARDINI (Anm. 10) 125-129

94



Maria, Gefahrtin des Erldsers (Lumen gentium, 61)

fur reif, um zu den Themen der Gnadenmittlerschaft und der Miter-
I6sung Stellung zu nehmen®.

Am Vorabend des Zweiten Vaticanums finden wir bezuglich der
Miterlésung drei verschiedene Strémungen, die je fir sich noch
weitere Differenzierungen aufweisen®. Die eindeutig Uberwiegen-
de Richtung unter den Mariologen setzt sich ein fir eine unmittel-
bare Mitwirkung Mariens an der objektiven Erlésung (auch ,,Erlo-
sung in actu primo* genannt im Unterschied zur ,,Erlésung in actu
secundo®, der Austeilung der Gnaden). Als Beispiele seien genannt
die Mariologie von Michael Schmaus* und die umfangreichen Bei-
trage von Gabriele Maria Roschini*?. Roschini benutzt den Begriff
»Miterloserin“ als systematische Zusammenfassung fiir die Mit-
wirkung Mariens, wéahrend Schmaus das Wort mit groerer Zu-
rickhaltung anwendet und es mehrmals in Anfuhrungszeichen
setzt. Beide Theologen bestimmen jedoch die ,,Miterlésung” als

¥ Stimmen der Zeit 163 (1958/1959) 86: ,,Was ... die Frage der "Mediatrix”
und “Coredemptrix” angeht, hat Pius XII, noch wenige Wochen vor seinem
Tod, in den Tagen gleich nach Beendigung des Mariologischen Kongres-
ses in Lourdes geduBert, die beiden Fragen seien zu ungeklért und zu un-
reif; er habe in seinem ganzen Pontifikat bewusst und absichtlich vermie-
den, Stellung zu ihnen zu nehmen, sie vielmehr der freien theologischen
Auseinandersetzung Uberlassen. Er denke nicht daran, diese Haltung zu
&ndern“.

0 vgl. z. B. die Uberblicke bei G. PHILIPS, L orientation de la mariologie
contemporaine, in Marianum 22 (1960) 209-253, hier 232-243 (Situation
auf dem Mariologischen KongreR in Lourdes von 1958); S. MEO, Nuova
Eva Il. Lo sviluppo teologico della ,,Nuova Eva™: la Corredentrice, in S.
DE FIORES — S. MEO (Hrsg.), Nuovo dizionario di mariologia, Cinisello
Balsamo 1986, 1017-1029, hier 1022f; J. FINKENZELLER, Miterldserin
(Corredemptrix), in Marienlexikon 4 (1992) 484-486; CALERO (Anm. 19)
296-300. Eine besonders weitlaufige Ubersicht bietet G. BARAUNA, De na-
tura Corredemptionis marianae in theologia hodierna (1921-1958). Di-
squisitio expositivo-critica, Roma 1960.

. M. ScHmAUS, Katholische Dogmatik V. Mariologie, Miinchen 1961, 321-
379

“2 \gl. A. M. ApoLLONIO, Il mistero di Maria Corredentrice nei mariologi
del nostro secolo, in: Maria Corredentrice 111 (2000) (Anm. 24) 225-282,
hier 227-241; P. PARROTTA, La cooperazione di Maria alla Redenzione in
2Gabriele Maria Roschini (Collana di Mariologia 3), Pregassona (Lugano)
2002

95



Manfred Hauke

unmittelbare Mitwirkung an der objektiven Erlésung®. Dies ist
inzwischen auch der allgemein akzeptierte Sinn des Begriffes bei
den Autoren, die auf methodologische Klarheit Wert legen*. Mit-
unter wird der Gehalt des Wortes aber auch auf die Mitwirkung an
der ,,subjektiven Erlosung“ ausgedehnt. In diesem Sinne sind dann
alle Christen ,,Miterléser#. Als (blo3e) Teilhabe an der ,,Austei-
lung der Gnaden® gefasst, wird der Begriff ,,Miterlosung* deshalb
sogar von manchen Theologen angenommen, die eine unmittelbare
Mitwirkung Mariens an der (objektiven) Erlosung ablehnen®.

Eine Minderheit unter den Mariologen, oft als ,,minimalistisch*
benannt, lehnt die These einer unmittelbaren Mitwirkung Mariens
an der Erlosung ab. Die Hauptvertreter dieser Richtung sind W.
Goossens* und H. Lennerz®. Nach diesen Theologen gibt es nur
eine mittelbare oder entfernte Mitwirkung an der Erldsung, inso-

* Vgl. ScHMAUS (Anm. 41) 357f. 377f; PARROTTA (Anm. 42) 87-131

“ \gl. z. B. CAROL (Anm. 23) 46; J. L. BASTERO DE ELEIZALDE, Maria,
Madre del Redentor, Pamplona 1995, 300; S. M. MANELLI, La Correden-
zione mariana. Lineamenta, in AA. VV., Miscellanea Brunero Gherardini
(Studi Tomistici, 61), Citta del Vaticano 1996, 260-270, hier 262f; GHE-
RARDINI (Anm. 10) 100-108; G. de MENTHIERE, Marie Mére du salut. Ma-
rie, Corédemptrice? Essai de fondement théologique, Paris 1999, 22; PAR-
ROTTA (Anm. 42) 88-94 (G. M. Roschini)

% S0 z. B. GALOT (Anm. 19) 242-245 (der allerdings dabei die einzigartige
Bedeutung der Mitwirkung Mariens an der objektiven Erldsung unter-
streicht) und A. M. APOLLONIO, I ,,punti fermi* della Corredenzione ma-
riana, in MARIA CORREDENTRICE | (1998) (Anm. 24) 17-36, hier 23: ,La
Corredenzione si pud definire propriamente come la cooperazione attiva,
immediata, formale e subordinata di Maria a tutta I‘opera della Redenzio-
ne*.

% Vgl. die Hinweise bei LAURENTIN (Anm. 23) 421-423

4 W. GoosseNs, De cooperatione immediata Matris Redemptoris ad re-
demptionem obiectivam, Parigi 1939

8 H. LENNERZ, De Beata Virgine, Rom *1939; DERs., De cooperatione B.
Virginis in ipso opere redemptionis, Gregorianum 28 (1947) 574-597; 29
(1948) 118-141 (u. a.). Zur Kontroverse zwischen Lennerz und Roschini
vgl. M. HAUKE, La questione del ,,primo principio” e I’indole della coo-
perazione di Maria all’opera redentrice del Figlio: due temi rilevanti nel-
la mariologia di Gabriele M. Roschini, Marianum 64 (2002) (in VVorberei-
tung)

96



Maria, Gefahrtin des Erldsers (Lumen gentium, 61)

fern Maria den Erléser geboren hat. Die Verbindung Mariens mit
dem Heilswerk Christi hat keine Bedeutung fiir die Erlésung selbst,
sondern nur fur die Zuwendung der Erlésungsfriichte an die heils-
bedirftigen Menschen (subjektive Erlésung).

Eine dritte Richtung, vorwiegend im deutschen Sprachraum ver-
treten (H. M. Koster und O. Semmelroth®), mochte eine vermit-
telnde Position einnehmen. Nach Kdster befindet sich die Mitwir-
kung Mariens jenseits der Unterscheidung von ,,unmittelbar” und
»mittelbar”. Christus als Reprasentant Gottes erwirbt die Erl6-
sungsgnade und Maria, als Vertreterin der Kirche und damit der
empfangenden Menschheit, stimmt im Namen der Menschheit der
Erldésung zu und nimmt sie in Empfang. Maria empféangt die Friich-
te der Erlésung als Urbild und Spitze der Kirche. Diese Empféang-
lichkeit entspricht ihrem Frausein und dem Bund zwischen Chris-
tus und der Kirche, der durch die Liebe zwischen Bréautigam und
Braut versinnbildet wird®. Da die vertretungsweise Annahme
durch Maria die objektive Erlésung betrifft, wird die vermittelnde
Position manchmal gekennzeichnet als ,,unmittelbare passive Mit-
wirkung“®*, obwohl diese Begrifflichkeit nicht ganz der von Koster
selbst entspricht.

Die ,,vermittelnde” Position hat das Verdienst, mit dem Hinweis
auf das Bild der Ehe (die Beziehung von Bréutigam und Braut) die
Ahnlichkeit zwischen Maria und der Kirche zu betonen; im Vor-
dergrund steht dabei die Rezeptivitat. Andererseits wird man der
Kritik recht geben miissen, wonach die Mitwirkung Mariens auch

0. SEMMELROTH, Urbild der Kirche. Organischer Aufbau des Marienge-
heimnisses, Wiirzburg 1950; die Bedeutung dieses Theolo ogen unterstreicht
S. DE FIORES, Maria nellateologla contemporanea, Rom 1991, 51 f., 117
H. M. K&sTER, Die Magd des Herrn. Theologische Versuchungen und
Uberlegungen, Limburg 1947; #1954; DeRs., Unus mediator. Gedanken
zur marianischen Frage, leburg 1950; DERS De corredemptione Mari-
ana in theologia hodierna, in Marianum 24 (1962) 158-182; vgl. F.
COURTH, Koster, Marienlexikon 6 (1994) 851; Bibliographie Heinrich M.
Kdster SAC, Dokumentation 1993. Pallottiner intern, Limburg 1994, 122-
145; GHERARDINI (Anm. 10) 72 f., 346-349

51 Vgl. etwa (im Gefolge Roschinis) MEo (Anm. 40) 1023

50

97



Manfred Hauke

einen aktiven Charakter hat, besonders dann, wenn die Heilsbedeu-
tung der Inkarnation betont wird (und das Erlésungsgeschehen
nicht auf das Kreuz reduziert wird)*?. Auch die Annahme ist eine
Aktivitat.

2. 2 Die Entwicklung vom Zweiten Vatikanum bis zu Jo-
hannes Paul I1.

Das Zweite Vatikanum hat den Begriff corredemptrix nicht be-
nutzen wollen, im Unterschied zu etwa 50 Bischofen, die eine
diesbeziigliche Definition wiinschten®. Bezeichnend ist die offi-
zielle Begriindung von seiten der Konzilskommission:

»Ausgelassen wurden einige von den Pépsten gebrauchte Aus-
dricke und Worte, die zwar in sich vollkommen richtig sind, aber
von den getrennten Bridern (insbesondere von den Protestanten)
schwieriger zu verstehen sind. Dazu konnen wir auch den Aus-
druck rechnen ,Miterloserin des Menschengeschlechtes® (hl. Pius
X, Pius XI) ...“%.

Die Tatsache, dass der Begriff corredemptrix nicht im Text von
Lumen gentium auftaucht, grindet also nach der zitierten Begriin-
dung in 6kumenischen Riicksichten. Um eine prinzipielle Frage der

%2 Vgl. etwa die Kritik an Koster bei GALOT (Anm. 19) 281-283; ZIEGENAUS
(Anm. 3) 346 f.

% Vgl. PERRELLA (Anm. 33) 172-227; M. HAUKE, Die trinitarischen Bezie-
hungen Mariens als Urbild der Kirche auf dem Zweiten Vatikanischen
Konzil, in: Sedes Sapientiae. Mariologisches Jahrbuch 4 (2/2000) 78-114,
hier 82 f. Etwa 400 Bischtfe waren fiir eine dogmatische Definition der
Mittlerschaft Mariens (wozu dann auch die Mitwirkung bei der Erlésung
gehort): vgl. A. ESCUDERO CABELLO, La cuestion de la mediacién maria-
n;:l en I? preparacion del Vaticano Il, Rom 1997, 86-92; CALABUIG (Anm.
8) 139 f.

Ubersetzt aus Acta Synodalia Sacrosancti Concilii Oecumenici Vaticani
secundi, Bd. 1/4, Vatikanstadt 1971, 99; zum Gebrauch des Begriffes siehe
auch PERRELLA (Anm. 33) 209, Anm. 123

54

98



Maria, Gefahrtin des Erldsers (Lumen gentium, 61)

Wahrheit geht es dabei nicht®®. Das Konzil betont jedenfalls aufs
deutlichste die Mitwirkung Mariens am Heilsgeschehen auf eine
Weise, die nicht auf eine blof3 passive oder indirekte Teilhabe re-
duziert werden kann. Maria wurde ,,nicht blof3 passiv von Gott
benutzt“, sondern hat ,,in freiem Glauben und Gehorsam zum Heil
der Menschen mitgewirkt“*¢. Von der Verkiindigung bis zum Kreuz
hat Maria ,,beim Werk des Erlésers in durchaus einzigartiger Weise
... mitgewirkt ...“*".

In der nachkonziliaren Mariologie tberwiegt die Neigung, den
Begriff ,,Miterloserin“ ebenso zu vermeiden wie das systematische
Nachdenken dartiber, wie die Art und Weise der Mitwirkung néher
zu bestimmen ist. Die Unterscheidungen zwischen objektiver und
subjektiver Erloésung, in actu primo und in actu secundo, unmittel-
bar und mittelbar, aktiv und passiv sind nicht gerade beliebt. Ande-
rerseits wird man auch nicht sagen konnen, dass die genannten
Differenzierungen, eingeordnet in den weiten Horizont der Marien-
lehre im Geheimnis Christi und der Kirche, tberfliissig geworden
waren. Anscheinend finden sich keine Wortfuhrer mehr der Auf-
fassung, wie sie seinerzeit von Goossens und Lennerz vertreten
wurde, wonach die Mitwirkung Mariens ausdriicklich nur einen

> Es ist darum falsch, zu behaupten — so etwa bei CALERO (Anm. 19) 301 —,
das Konzil habe der Lehre von der Miterlésung ,,den Weg versperrt®. Die-
se Deutung widerspricht im Gbrigen auch Lumen gentium, 54: Das Konzil
hat ,,nicht im Sinn, eine vollstdndige Lehre (iber Maria vorzulegen oder
Fragen zu entscheiden, die durch die Arbeit der Theologen noch nicht vél-
lig geklart sind ...*“.

% Lumen gentium, 56

" Lumen gentium, 61

99



Manfred Hauke

mittelbaren Charakter habe®. Und der Vergleich zwischen Maria
und Kirche reduziert die Gottesmutter zweifellos nicht auf eine
passive Rolle. Als Beispiele seien der bekannte spanische Mariolo-
ge Candido Pozo* und Kardinal Leo Scheffczyk zitiert, der die neu-
en Errungenschaften der Mariologie mit dem Erbe der VVergangen-
heit integriert: in Maria finden wir ,keine Passivitat, wohl aber
Rezeptivitat und tatige Empféanglichkeit” in der ,,direkten und un-
mittelbaren* Mitwirkung am Erlésungswerk®.

Die Internationale Papstliche Marianische Akademie (Pontifi-
cia Academia Mariana Internationalis = PAMI) hat Stellung bezo-
gen zu den oben genannten Bemuhungen zur Definierung eines
neuen marianischen Dogmas. Auf Bitten des ,,Heiligen Stuhles“®
berief die Leitung des Mariologischen Kongresses von Tschensto-

%8 Die Uberwindung der minimalistischen Position von Goossens und Len-
nerz zeigte sich bereits (nach Einschatzung von J. M. Alonso und C. Pozo)
auf dem Mariologischen Kongrel3 in Lourdes 1958: man sei sich einig ge-
wesen bezuglich einer wirklichen (aktiven und unmittelbaren) Mitwirkung
an der objektiven Erlésung. Vgl. J. M. ALONSO, El tercer Congreso Inter-
nacional Marioldgico de Lourdes, in Revista Espanola de Teologia 15
(1958) 447-455, hier 454f; c. Pozo, La contribucion del P. Balic a la ma-
riologia, in P. MELADA/D. ARACIC (Hrsg.), P. Carlo Balic O. F. M. Profi-
lo — impressioni — ricordi, Rom 1978, 47-62, hier 55 f.; J. STOHR, Maria,
unsere Mutter. Mariologische Studien, Kéln 1991, 71; A. M. APOLLONIO,
Il ,,calvario teologico* della Corredenzione mariana, in Corredemptrix.
Annali mariani 1999 del Santuario dell‘Addolorata, Castelpetroso 2000,
51-89, hier 55 f.

% C. Pozo, Maria en la obra de la salvacién, Madrid 21990, 50: ,,No olvi-

demos, sin embargo, que siendo la aceptacién de la Encarnacién una co-

operacién inmediata a la obra de la salvacion, también lo es su manteni-
miento junto a la Cruz”. Pozo hat die Kommission der PAMI geleitet, de-

ren Arbeit im folgenden genannt wird: vgl. CALABUIG (Anm. 8) 130.

L. SCHEFFCZYK, Maria im Glauben der Kirche. Maria in der Heilsge-

schichte I, Wien 1980, 59. Vgl. DeRs., Die ,,Unbefleckte Empféangnis* im

umgreifenden Zusammenhang des Glaubens, in DERs., Die Mariengestalt

im Geflige der Theologie. Mariologische Beitrdge (Mariologische Studien

XII1), Regensburg 2000, 159-185, hier 173-181, besonders 180: ,,So lasst

sich der letzte Sinn der Bewahrung der Gottesmutter von der universalen

Menschheitssiinde darin erkennen, dass ihr auf diese Weise ein wirkliches

Mittun an der Erlésung durch Jesus Christus ermdglicht wurde®.

81 | AURENTIN, Pétitions internationales (Anm. 11), 429

60

100



Maria, Gefahrtin des Erldsers (Lumen gentium, 61)

chau (August 1996) eine 6kumenische Kommission ein, um die
Meinung der Gelehrten zur Mdoglichkeit und Opportunitat eines
neuen Dogmas zu erfragen tber Maria als Miterldserin, Mittlerin
und Firsprecherin. Die Antwort der Kommission wurde dann im
Osservatore Romano veroffentlicht.

Die marianischen Titel werden als ,,zweideutig” bezeichnet
(ambigui). Es sei verkehrt, ,,die vom Zweiten Vatikanum verfolgte
theologische Linie zu verlassen“: das Konzil habe keinen der ge-
nannten Titel definieren wollen, obwohl es auf ,,nlichterne* Weise
die Titel ,,Mittlerin“ und ,,Firsprecherin“ gebraucht habe. Der Beg-
riff ,,Miterloserin“ komme in keinem wichtigen Dokument des
papstlichen Lehramtes vor, und Pius XII. habe dessen Gebrauch
bewusst vermieden. ,,Auch wenn man den Titeln einen Inhalt zu-
wiese, dessen Zugehorigkeit zum Glaubensgut man annehmen
kdnnte, wéare deren Definition in der gegenwaértigen Situation je-
doch nicht theologisch einleuchtend, insofern diese Titel und die
mit ihnen verbundenen Lehren noch eine weitere Vertiefung bend-
tigen aus einer erneuerten trinitarischen, ekklesiologischen und
anthropologischen Perspektive®. Schlieflich weist man hin auf
,»okumenische Schwierigkeitene,

Unter den Kommentaren zugunsten der Erklarung von

Tschenstochau ragen heraus die Beitrdge von Angelo Amato®, René
Laurentin® und Salvatore M. Perrella®. Auf der gleichen Linie

82 Ubersetzt (von Hauke) aus Dichiarazione della Commissione Teologica
del Congresso di Czestochowa, in L’Osservatore Romano (ital.), 4.6.1997,
S. 10; siehe auch PAMI, Un nuovo dogma mariano? Ibd.

8 A. AMATO, Verso un altro dogma mariano?, Marianum 58 (1996) 229-232
(kurz vor der Erklérung von Tschenstochau verfalit); DeRrs., Gesu, Salva-
tore unico, definitivo, universale, e la cooperazione di Maria alla salvezza,
in E. PERETTO (Hrsg.), Maria nel mistero di Cristo pienezza del tempo e
compimento del Regno, Roma 1999, 387-427

% LAURENTIN, Pétitions internationales (Anm. 11)

8 S. M. PERRELLA, La cooperazione di Maria all’opera della Redenzione.
Attualita di una questione, in: L’Osservatore Romano, 4.6.1997, S. 10-11;
DEeRs., Maria, Madre di Gesu nel servizio al compimento del Regno, in
PERETTO (Anm. 63) 537-618

101



Manfred Hauke

befindet sich auch eine Tagung, die von der P&pstlichen Mariani-
schen Theologischen Fakultdt Marianum organiert wurde und in
deren Beitrdgen das Thema der marianischen Mitwirkung mit lo-
benswerter Breite behandelt wird®. Ebenso haben Vertreter der
Bewegung zugunsten des neuen Dogmas kritisch zur Erklarung
von Tschenstochau Stellung bezogen®.

Unabhdngig von der Bitte um ein funftes marianisches Dogma
(wenn auch zweifellos von der einschlagigen Diskussion angeregt),
sind einige umfangreiche Studien erschienen, die das Thema der
marianischen Mitwirkung anhand des Begriffes der ,,Miterléserin®
vertiefen. Dies gilt besonders fur die im Zeitraum von vier Jahren
(1998-2001) erschienenen fliinf Bande unter dem Titel Maria Cor-
redentrice. Den Ausgangspunkt bildet ein Internationales Mariolo-
gisches Symposium, organisiert von den Frati Francescani
dell‘Immacolata und feierlich begangen in Gemeinschaft mit der

% EscUDERO CABELLO, Approcci attuali (Anm. 9); CALABUIG (Anm. 8)

% A. B. CALKINS, ,,Towards another Marian Dogma?” A Response to Fa-
ther Angelo Amato, S. D. B., in Marianum 59 (1997) 159-167; MIRAVALLE
(2000) (Anm. 15), besonders 109-166 (M. I. Miravalle, A. B. Calkins, M.
O’Carroll, Th. Xavier); vgl. DERS., Mary Co-redemptrix: A Response to 7
Common Objections, in DERs. (2002) (Anm. 15) 93-138; APOLLONIO,
Calvario teologico (Anm. 58) 64-81. Siehe auch die kritischen Bemerkun-
gen von GHERARDINI (Anm. 10) 54.

102



Maria, Gefahrtin des Erldsers (Lumen gentium, 61)

Ortskirche (September 1996)%. Unter den systematischen Mono-
graphien aus der Feder eines einzelnen Theologen ragt heraus die
Studie von Brunero Gherardini, emeritierter Professor fiir Ekklesi-
ologie und Spezialist fur die Theologie Luthers (1998). Der Verfas-
ser bietet einen ,klassischen” Ansatz und verhehlt nicht seine
Sympathie mit Gabriele Maria Roschini, ,,mit dem mich die Ver-
ehrung des Schilers fir seinen Lehrer verbindet“®. Verschiedene
Beitrdge zum Thema der ,,Miterldserin“ stammen von dem bekann-
ten Christologen Jean Galot, Verfasser auch eines umfangreichen
Handbuches der Mariologie™. Eine interessante Studie hat aufer-
dem der Mariologe der Pariser Ecole Cathédrale beigetragen, Guil-
laume de Menthiere (1999), der angesichts auseinanderlaufender
Positionen Klarheit bringen mdchte:

»Man ist betroffen von der Heftigkeit der Stellungnahmen, die
manchmal diametral einander entgegengesetzt sind, und das bei
Glaubigen mit den besten Absichten. Die einen sehen in der Zu-

% Maria Corredentrice (Anm. 24); vgl. die Anmerkungen von CALABUIG
(Anm. 8) 129f sowie die Zusammenfassungen von MANELLI, Maria Cor-
redentrice (Anm. 10) (Bd. I-11l) und S. M. MioTTo, Maria Corredentrice.
Nuovi saggi di soteriologia mariana, in Immaculata Mediatrix 1 (2001)
121-132 (Bd. 1V). Die Tagungsbéande werden neuerdings erganzt durch ei-
ne mariologische Zeitschrift, ebenfalls betreut von den Frati Francescani
dell“lmmacolata, die vom Gedankengut des hl. Maximilian Kolbe ange-
regt wissen (dem die péapstliche Definition der universalen Gnadenmittler-
schaft Mariens ein besonderes Anliegen war): Immaculata Mediatrix, seit
2001 (Casa Mariana Editrice, Santuario dell*Addolorata, 1-86090 Castel-
petroso). Ein gleichgestimmter Tagungsband (mit einigen Beitragen, die in
den italienischen Béanden wiederkehren) gibt es obendrein in englischer
Sprache: Mary at the Foot of the Cross (2001) (Anm. 24); ein weiterer
Band ist fur das laufende Jahr angekiindigt. Auf das Thema der ,,Miterl6-
sung“ hat sich auch die neueste Studie von Miravalle konzentriert: MIRA-
VALLE (2002) (Anm. 15).

8 GHERARDINI (Anm. 10) 75

" GaALOT (Anm. 19) 239-295; DERS., Maria Corredentrice. Controversie e
problemi dottrinali, in La Civilta Cattolica (1994) Il 213-225 = Mary Co-
redemptrix: Controversies and Doctrinal Questions, in MIRAVALLE (2002)
(Anm. 15) 7-23; vgl. auch DERS., Maria: Mediatrice o Madre universale?
In La Civilta Cattolica (1996) | 232-244; DERS., La Mediazione di Maria:
natura e limiti, in La Civilta Cattolica (1997) 1V 13-25

103



Manfred Hauke

rickweisung des Titels ,Miterloserin® eine Beleidigung der heili-
gen Jungfrau, wahrend andere ihn als Anschlag auf die Okumene
betrachten und als Phantasie von Marienanbetern®™.

Zweifellos kommt eine besondere Bedeutung der Lehre und
dem Wortschatz des gegenwaértigen Papstes zu. Johannes Paul 1.
hat den Titel ,,Miterldserin® wiederholt gebraucht™. Freilich ist es
auch wabhr, dass der Ausdruck nicht in den hochrangigsten Doku-
menten vorkommt, insbesondere nicht in der Enzyklika Redempto-
ris Mater. Eine besonders reichhaltige Lehre Uber die marianische
Mitwirkung findet sich in der Katechese vom 9. April 1997, aus
der wir einige wichtige Aussagen wiedergeben:

Schon Augustinus nennt Maria ,,Mitarbeiterin® der Erlésung®,
»ein Titel, der die mit dem Erléser Christus verbundene und ihm
untergeordnete Téatigkeit Mariens betont”. Das Nachdenken Uber
dieses Thema, ,,vor allem seit dem 15. Jh.“", stellt ,,Maria nicht auf

' MENTHIERE (Anm. 44) 8 f. (Ubersetzung von Hauke)

2 Vgl. CALKINS, Pope John Paul 1I’s Teaching on Marian Corredemption
(Anm. 27); DERs., Papal Magisterium (Anm. 34) 41-50; DERS., Pope John
Paul II’s Ordinary Magisterium on Marian Coredemption: Consistent
Teaching and more recent Perspectives, Divinitas 45 (2002) 153-185. Der
Verfasser listet auf: die Generalaudienz vom 8. 9. 1982 (,,Maria ... ha par-
tecipato in maniera mirabile alle sofferenze del suo divin Figlio, per essere
Corredentrice dell’umanita”; Insegnamenti di Giovanni Paolo 11, Bd. V/3,
404), die Angelus-Ansprache beim Fest des hl. Karl Borromaus in Arona,
4. 11. 1984 (Insegnamenti ..., Bd. VII/2, 1151), eine Ansprache im Ma-
rienheiligtum von Guayaquil, Ekuador, am 31. 1. 1985 (el papel corre-
dentore de Maria no ces6 con la glorificacion del Hijo*: Insegnamenti ...,
Bd. VIII/1, 318 f.; der Papst benutzt hier den Ausdruck auch fur die sub-
jektive und nicht nur flr die objektive Erldsung), die Angelus-Ansprache
vom 31. 3. 1985 (Palmsonntag und Weltjugendtag: Maria, die ihren Sohn
bis zum Kreuz hin begleitet, wird vom Papst als ,,Corredentrice” angeru-
fen: Insegnamenti ..., Bd. VII1/1, 889-890), eine Ansprache an Lourdes-
Pilger, 24. 3. 1990 (Insegnamenti, Bd. XI11/1, 743), das schon erwéhnte
Jubildum der hl. Birgitta, 6. 10. 1991 (die Heilige ruft Maria unter ande-
rem als ,,Miterléserin“ an: Insegnamenti, Bd. XIV/2, 756). Siehe auch
PARROTTA (Anm. 42), 161-164

™ Vgl. De sancta Virginitate 6 (PL 40, 399): ,,... cooperata est caritate, ut
fideles in ecclesia nascerentur ...*.

™ In dem wir erstmals den Titel corredemptrix finden (Anm. von Hauke).

104



Maria, Gefahrtin des Erldsers (Lumen gentium, 61)

die gleiche Ebene mit Christus. In Wirklichkeit unterstreicht die
Lehre der Kirche mit aller Klarheit den Unterschied zwischen Mut-
ter und Sohn im Heilswerk, indem sie die Unterordnung der Jung-
frau, eben als Mitarbeiterin, gegenuber dem einzigen Erléser be-
tont”. Schon der Apostel Paulus betont die Tatsache, dass der
Mensch ,,mit Gott mitarbeiten* kann (vgl. 1 Kor 3, 9), auch wenn
natirlich ,,die Mitarbeit der Glaubigen ... jede Gleichheit mit Ihm
ausschlieB3t“. ,,In seiner Anwendung auf Maria gewinnt der Begriff
,Mitarbeiterin‘ jedoch eine besondere Bedeutung. Die Mitarbeit der
Christen im Heilsgeschehen geschieht nach dem Ereignis von Kal-
varia, dessen Frichte sie auszuteilen suchen durch Gebet und Op-
fer. Die Mitwirkung Mariens jedoch geschah wahrend des Ereig-
nisses selbst und in ihrer Eigenschaft als Mutter; das Mitwirken
erstreckt sich also auf das Ganze des Heilswerkes Christi. Nur sie
ist auf diese Weise dem Erlosungsopfer beigesellt worden (associa-
ta ... all*offerta redentrice), welches das Heil aller Menschen ver-
dient hat. In Verbindung mit Christus und ihm untergeordnet hat
sie mitgewirkt, um die Gnade des Heiles fir die gesamte Mensch-
heit zu erlangen ... Maria ist als Frau dem Heilswerk verbunden.
Da der Herr den Menschen als ,Mann und Frau* geschaffen hat
(vgl. Gen 1, 27), will er bei der Erlésung dem neuen Adam die
neue Eva zur Seite stellen ... Maria, die neue Eva, wird so die
vollkommene Ikone der Kirche. Gemall dem géttlichen Plan ver-
tritt sie unter dem Kreuz die erloste Menschheit, die heilsbedirftig
war und in die Lage versetzt worden ist, einen Beitrag fir die Ent-
faltung des Heilswerkes darzubringen®™.

> L’Osservatore Romano, 10.4.1997, S. 4 (Ubersetzung von Hauke). Vgl. V.
FAGloLo (Hrsg.), Giovanni Paolo 11, Maria Madre di Cristo e della Chie-
sa. Catechesi mariane, Casale Monferrato 1998, 302-307 (mit einem
Kommentar zugunsten der ,,corredenzione®). Zu dieser Katechese vgl. J.-
M. GARRIGUES, Un développement en cours du dogme marial, in Nova et
vetera 73 (3/1998) 35-51. Man beachte auch eine Bemerkung von GHE-
RARDINI (Anm. 10) 53 f.: ,Fassungslosigkeit erweckt die Tatsache ...,
dass der Osservatore Romano vom 10. [April] die papstliche Katechese
abschwaécht, indem er ,Miterldserin® in ,einzigartige Mitarbeiterin‘ andert*
(,,Sconcertante € ... che ‘L’Osservatore Romano’ del 10 [aprile] attenui la
catechesi papale, convertendo ‘corredentrice’ in ‘singolare cooperatrice’”).

105



Manfred Hauke

2. 3 Ergebnis der Nachforschung

Die Untersuchung zum Titel ,,Miterléserin® zeigt, dass es sich
nicht um einen gedchteten Begriff handelt, sondern um die kiirzeste
Ausdrucksweise, um die (unmittelbare und aktive) Mitwirkung
Mariens bei der Erldsung zu kennzeichnen. Diese Lehre gehort zur
grundlegenden ,,Infrastruktur” der Mariologie und konnte in der
Zukunft auch Gegenstand einer dogmatischen Definition werden.
Ein solcher Schritt und die Verwendung des Wortes ,,Miterléserin‘
ist weniger ein theologisches Problem als vielmehr eine Frage der
Opportunitat und der Reifung der 6ffentlichen Meinung in der Kir-
che™.

3. Die Mitwirkung Mariens im 6kumenischen Kontext

3. 1 Der katholisch-lutherische Dialog tber die Rechtferti-
gung

Die Verwendung des Begriffes ,,Miterlésung® im Inneren der
Kirche wird ganz offensichtlich gebremst von 6kumenischen
Rucksichten. Das Problem jedoch ist nicht allzusehr der auf die
Miterlésung abhebende Wortschatz, sondern die grundlegendere
Frage nach der Mitwirkung des Menschen im Heilsgeschehen. Die
Auseinandersetzung betrifft hier nicht die Beziehungen mit der
Orthodoxie, die durchaus kraftig die Mitwirkung (sunergeia) des
Menschen mit der gottlichen Gnade herausstellt”, sondern das Ge-
sprach mit den Protestanten. Hier taucht das Thema der Rechtferti-
gung unter marianischem Vorzeichen auf.

Verteidigt wird der Titel ,,Miterldserin“ von dem Theologen des Papstli-
chen Hauses, P. Georges COTTIER, La Mariologia dal Concilio Vaticano Il
ad oggi, in L‘Osservatore Romano (ital.), 3.-4.06.2002, S. 8; vgl. dazu S.
M. MANELLLI, ,,Maria,a titolo unico, & Corredentrice*, in Immaculata Me-
diatrix 2 (2002) 247-264

6 Zu diesen wichtigen Voraussetzungen vgl. u. a. GALOT, Maria: Mediatrice
0 Madre universale? (Anm. 70) 236-238. 244; DERS., La mediazione di
Maria (Anm. 70) 25; GHERARDINI (Anm. 10) 11; PARROTTA (Anm. 42)
169-171. 200 f.

7 Vgl. T. SPIDLIK, Synergie 1. En Orient Chrétien, in Dictionnaire de spiri-
tualité 14 (1990) 1412-1417

106



Maria, Gefahrtin des Erldsers (Lumen gentium, 61)

Am 31. Oktober 1999 wurde in Augsburg die ,,Gemeinsame Of-
fizielle Feststellung® unterzeichnet des Lutherischen Weltbundes
und der Katholischen Kirche. Durch diese Unterzeichnung wird die
»,Gemeinsame Erklarung zur Rechtfertigungslehre® von 1997 bes-
tatigt, allerdings im Lichte eines beigefligten Anhanges und unter
Berticksichtigung der negativen katholischen Antwort auf die
»Gemeinsame Erklarung® aus dem Jahre 1998, Schon der miih-
same Weg zu dieser Ubereinkunft bezlglich ,fundamentaler
Wahrheiten* der Rechtfertigung und der heftige Widerstand ge-
geniiber einem oft fir triigerisch gehaltenen Konsens weisen auf
beachtliche Schwierigkeiten™.

Nach der ,,Gemeinsamen Erklarung“ geschieht die Rechtferti-
gung ,,allein aus Gnade* (GE 19). Demnach wird von beiden Sei-
ten die protestantische Formel der Rechtfertigung sola fide ange-
nommen. Diese Formel gibt jedoch keinen gemeinsamen Inhalt
wieder, wie die darauf folgende Erlduterung zeigt:

»Wenn Katholiken sagen, dass der Mensch bei der Vorbereitung
auf die Rechtfertigung und deren Annahme durch seine Zustim-
mung zu Gottes rechtfertigendem Handeln ,mitwirke*, so sehen sie
in solch personaler Zustimmung selbst eine Wirkung der Gnade
und kein Tun des Menschen aus eigenen Kréften.

Nach lutherischer Auffassung ist der Mensch unfahig, bei seiner
Errettung mitzuwirken, weil er sich als Siinder aktiv Gott und sei-
nem rettenden Handeln widersetzt. Lutheraner verneinen nicht,
dass der Mensch das Wirken der Gnade ablehnen kann. Wenn sie
betonen, dass der Mensch die Rechtfertigung nur empfangen kann
(mere passive), so verneinen sie damit jede Mdglichkeit eines eige-

® Die Dokumente werden im folgenden zitiert nach Die Gemeinsame Erkla-
rung zur Rechtfertigungslehre. Alle offiziellen Dokumente von Lutheri-
schem Weltbund und Vatikan (Texte aus der VELKD, 87/1999), Hannover
1999

Zur kritischen Bilanz der einschlagigen Diskussion vgl. ausfuhrlicher M.
HAUKE, Die Antwort des Konzils von Trient auf die Reformatoren, in A.
ZIEGENAUS (Hrsg.), Der Mensch zwischen Stinde und Gnade, Buttenwie-
sen 2000, 75-109, hier 94-109

79

107



Manfred Hauke

nen Beitrags des Menschen zu seiner Rechtfertigung, nicht aber
sein volles personales Beteiligtsein im Glauben, das vom Wort
Gottes selbst gewirkt wird* (GE 20-21).

Nach der von der ,,Gemeinsamen Erklarung* selbst beschriebe-
nen katholischen Lehre ist der Mensch unter dem Einfluss der
Gnade in der Lage, sich auf die Rechtfertigung vorzubereiten. Die
lutherische Auffassung dagegen lehnt jede Mitwirkung des Men-
schen zum eigenen Heil ab: im Vorgang der Rechtfertigung selbst
ist der Mensch passiv. Das menschliche ,,Beteiligtsein“ wird in
einer vorbereitenden Stellungnahme auf folgende Weise erklért:
,» Mitwirkung* kann es nur in dem Sinne geben, dass das Herz beim
Glauben dabei ist, wenn das Wort es trifft und den Glauben
schafft“®. Diese Formulierung driickt jedoch keineswegs die Ei-
gentatigkeit des Menschen im Vorgang des Glaubens aus, der die
Hingabe des Verstandes und des Willens an Gott beinhaltet®.

Die katholische Seite (in der ,,Gemeinsamen Erklarung®) setzt
die menschliche Mitwirkung in Anfiihrungszeichen, offensichtlich
um den protestantischen Befilrchtungen entgegenzukommen, wo-
nach eine ,,Mitwirkung“ den Menschen auf die gleiche Ebene mit
Gott stellen wiirde. Festzuhalten ist aulRerdem, dass die lutherische
Seite ,,jede Mitwirkung beim Geschehen der Rechtfertigung selbst
ausschlieBen” will®. Die offizielle Antwort der Katholischen Kir-
che, gemeinsam formuliert 1998 von der Glaubenskongregation

8 K. LEHMANN — W. PANNENBERG (Hrsg.), Lehrverurteilungen — kirchen-
trennend? Bd. |, Freiburg i. Br. — Gdttingen 1986, 53. Die ,,Gemeinsame
Erklarung” nennt den zitierten Text unter ihren Quellen (vgl. GE 19-21).

8 Siehe dazu bereits die Kritik bei L. SCHEFFCczYK, Die Heilsverwirklichung
in der Gnade. Gnadenlehre (Katholische Dogmatik V1), Aachen 1998,
480-482 (vgl. auch 445-491 zum gesamten Thema der Rechtfertigung in
der 6kumenischen Diskussion).

8 Stellungnahme des Gemeinsamen Ausschusses der Vereinigten Evange-
lisch-Lutherischen Kirche Deutschlands und des Deutschen Nationalkomi-
tees des Lutherischen Weltbundes zum Dokument ,,Lehrverurteilungen —
kirchentrennend?” (13. September 1991), in Lehrverurteilungen im Ge-
spréch, Frankfurt 1993, 57-160, hier 84, zitiert unter den Quellen von GE
19-21 (S. 14)

108



Maria, Gefahrtin des Erldsers (Lumen gentium, 61)

und dem Einheitssekretariat, war nicht zufrieden mit den Aussagen
der ,,Gemeinsamen Erklarung“ zur menschlichen Mitwirkung: es
sei lobenswert, dass die lutherische Seite der menschlichen Freiheit
die Mdglichkeit zuerkenne, die Gnade zuriickzuweisen; ,,es mifte
aber auch gesagt werden, dass dieser Freiheit zur Zuriickweisung
auch eine neue Fahigkeit zur Annahme des goéttlichen Willens ent-
spricht, eine Fahigkeit, die man mit Recht ,cooperatio® (Mitwir-
kung) nennt. Diese mit der neuen Schépfung geschenkte Neubefé-
higung gestattet nicht die Verwendung des Ausdrucks ,mere passi-
ve',®.

Der Anhang zur ,,Gemeinsamen Offiziellen Feststellung” von
1999 verdeutlicht nicht das Thema der Mitwirkung, zitiert aber
(neben den protestantischen Prinzipien sola fide und sola gratia)
ein lutherisches Dokument aus der Reformationszeit, die Konkor-
dienformel: wir kdnnen ,,durch die Kraft des Heiligen Geistes mit-
wirken* in dem, was der Heilige Geist durch das ,,Werk der Wie-
dergeburt und Erneuerung in uns angefangen hat“®. Dieser Text
spricht jedoch nicht von einer Mitwirkung bei der Rechtfertigung
selbst (d. h. bei der Disposition auf die Rechtfertigung), sondern
von einer Mitwirkung der gerechtfertigten Person zum Vollbringen
des Guten; bei der Rechtfertigung selbst ist der Mensch passiv®. Es
bleibt also durchaus aktuell, was das Konzil von Trient mit hochs-
ter Autoritat betont: ,,Wer sagt, der von Gott bewegte und erweckte

8 Antwort der Katholischen Kirche auf die Gemeinsame Erklarung zwischen
der Katholischen Kirche und dem Lutherischen Weltbund tiber die Recht-
fertigungslehre, Nr. 3 (S. 27). Das Konzil von Trient betont allerdings be-
reits die Mitwirkung des Menschen auf dem Weg zur Rechtfertigung, also
vor dem Beginn der ,,neuen Schépfung” (DH 1525-1527; 1554). Es gibt
auch eine menschliche Mitwirkung beim Wachstum der empfangenen
Rechtfertigung (DH 1535; 1545), ein Gesichtspunkt, der nicht fehlen dirf-
te: vgl. SCHEFFCzYK, Gnadenlehre (Anm. 81) 482-488. Auch die Antwort
(Nr. 3) deutet diese Inhalte an.

% Formula Concordiae, Solida Declaratio 11,64f (BSLK 897), zitiert im
Anhang, C (S. 32)

% Vgl. R. FLoGAUS, Einig in der Rechtfertigungslehre? Historisch-kritische
Exegese einer 6kumenischen Konsenserklarung, Theologische Literatur-
zeitung 124 (1999) 1083-1106, hier 1098 f.

109



Manfred Hauke

freie Wille des Menschen wirke durch seine Zustimmung zu der
Erweckung und dem Ruf Gottes nichts dazu mit, sich auf den Emp-
fang der Rechtfertigungsgnade zuzurlsten und vorzubereiten ...:
der sei mit dem Anathema belegt“®. Leider ist festzustellen, dass es
zur Mitwirkung des Menschen bei der Rechtfertigung keinen wirk-
lichen Konsens gibt®.

3. 2 Die Beziehung zwischen Rechtfertigungslehre und Mit-
wirkung Mariens

Die offizielle Uberkunft zur Rechtfertigungslehre muss im Be-
reich der Mariologie verifiziert oder falsifiziert werden®. Bezeich-
nend ist schon der Kommentar Luthers zur Formulierung des Regi-
na coeli, ,,den du zu tragen verdient hast* (quem meruisti portare):
in ihrem ,,Verdienst”, Mutter Gottes zu sein, ist Maria gleich mit
dem ,Verdienst* des Kreuzesholzes, den Erléser zu tragen®. Im

8 Dekret tber die Rechtfertigung, Kanon 4 (DH 1554). Vgl. Kanon 9 (DH
1559)

8 Vgl. u. a. FLogAUs (Anm. 85) 1095-1099; L. SCHEFFCZYK, ,,Die Gemein-
same Erklérung zur Rechtfertigungslehre” und die Norm des Glaubens,
Theologisches 28 (1998) 61-68; 125-132; DERS., Einig im Uneins-Sein. Zu
den Konsensdokumenten in der Rechtfertigungslehre, Theologisches 29
(1999) 453-468; DERS., Der 6kumenische Dialog und das bleibende Ka-
tholische, in Theologisches 30 (2000) 218-230

8 Zu diesem Thema vgl. A. DITTRICH, Protestantische Mariologiekritik.
Historische Entwicklung bis 1997 und dogmatische Analyse (Mariologi-
sche Studien XI), Regensburg 1998, 281-292; M. KREUZER, Maria und die
Gemeinsame Erklarung zur Rechtfertigungslehre, Forum Katholische
Theologie 17 (2001) 47-58, der abschliefend betont: ,,So werden sich wei-
ter an Maria die Geister scheiden. Damit wird auch deutlich, dass die Ge-
meinsamkeit, die durch die GE [Gemeinsame Erklarung] in der Rechtfer-
tigungslehre erzielt worden ist, bei genauem Hinsehen so grof3 nicht ist.
Sie wird es erst, wenn auch die katholische Position auf das sola gratia re-
duziert wird” (57).

8 Auslegung des Magnifikat (1521): WA 7, 573; zum Kontext vgl. DITTRICH
(Anm. 88) 29-37; ZIEGENAUS (Anm. 3) 52; M. KREUZER, ,,Und das Wort
ist Fleisch geworden”. Zur Bedeutung des Menschseins Jesu bei Johannes
Driedo und Martin Luther, Paderborn 1998, 262-266; W. LAYH, Luthers
Verstandnis von Maria anhand seiner Magnificatauslegung von 1521,
Ephemerides Mariologicae 50 (2000) 107-140, hier 119

110



Maria, Gefahrtin des Erldsers (Lumen gentium, 61)

Heilsgeschehen wirkt Gott alles und Maria, Urbild des ,,allein aus
Gnade* gerechtfertigten Menschen, wirkt nichts®.

Das Thema der marianischen Mitwirkung ist neuerdings aufge-
griffen worden besonders in einem Dokument der ,,Gruppe von
Dombes*“*. Unter die ,,umstrittenen Fragen® in der Mariologie wird
an erster Stelle (1) genannt ,,Das ,Mitwirken® Marias am Heil und
die Beziehung zwischen Gnade und Freiheit“®. Als Beispiel fir die
protestantische Uberzeugung wird Karl Barth zitiert: ,,Er wendet
sich vor allem gegen das ,Mitwirken* Marias“®. Die katholischen
Gesprachspartner setzen den Begriff ,,Mitwirkung®“, wie auch in
der ,,Gemeinsamen Erklarung“ zur Rechtfertigungslehre, stets in
Anflhrungszeichen. Die protestantischen, katholischen und ortho-
doxen Theologen zitieren gemeinsam Martin Luther: die Rechtfer-
tigung geschieht nicht durch unsere Werke; die Werke offenbaren
(nur) das von Gott geschenkte Heil*. Maria ist ein Beispiel fiir das,
was in allen Erldsten geschieht: der Mensch ist passiv gegeniiber
der Gnade; die Antwort auf Gott hingegen ,ist gleichzeitig das
Werk der Gnade Gottes und der Freiheit des Menschen, die von der
Gnade hervorgerufen wird“®. Wenn Paulus von der Mitwirkung
der Diener Gottes spricht (1 Kor 3,9), dann sei klar, dass Gott
»selbst der einzig ,Wirkende® ist“®. Maria ,,wirkt nicht an dem
einzigartigen Opfer mit, das allein Christus vollbringt“’. Das

90

Vgl. H. Gorskl, Die Niedrigkeit seiner Magd. Darstellung und theologi-

sche Analyse der Mariologie Martin Luthers als Beitrag zum gegenwérti-

gen lutherisch/rémisch-katholischen Gespréach, Frankfurt 1987, 64

8 GROUPE DE DOMBES, Maria in Gottes Heilsplan und in der Gemeinschaft
der Heiligen, Frankfurt a. M./ Paderborn 1999 (frz. 1997/98). Dazu A.
LANGELLA, La recezione critica del Documento di Dombes. Valori e limi-
ti, Marianum 62 (2000) 319-345; S. M. PERRELLA, La recezione del Do-
cumento di Dombes su Maria. Ricognizione bibliografica, Marianum 62
(2000) 347-355

%2 GRroupe DE DoMBES (Anm. 91) Nr. 204-227 (S. 89-101)

% Ibd., Nr. 208 (S. 91)

% 1bd., Nr. 216-217 (S. 95f)

% lbd., Nr. 219 (S. 97)

% 1bd., Nr. 225 (S. 100)

" Ibd., Nr. 218 (S. 97)

111



Manfred Hauke

Zweite Vatikanum habe den Begriff der ,,Miterlosung” ,,absichtlich
fallen gelassen®. Dieser Begriff sei ,,0bjektiv gesehen falsch, denn
er legt nahe, dass die Rolle Marias mit der Rolle Christi gleichran-
gig ist ... Er muss bewusst beiseite gelassen werden*,

Die katholischen Gesprachspartner meinen, dass das Problem
der ,,Mitwirkung“ Mariens (in Anflihrungszeichen) nicht vollstan-
dig gelost sei, aber die gemeinsame Klarstellung erlaube es, ,,von
einer Gemeinschaft im Glauben zu sprechen“®. Die protestanti-
schen Theologen hingegen beziehen sich auf die Mdéglichkeit, (wie
die Reformatoren) ,,in Maria, der Mutter des Herrn*, diejenige zu
sehen, ,,die durch die aktive Antwort am Heil ,mitgewirkt* hat”,
vorausgesetzt, es verschwinde ,,jede Zweideutigkeit bezlglich des
Heils durch die Gnade, das von Christus allein bewirkt wird®. In
diesem Fall erscheint ,,Maria als Vorbild des durch den Glauben
und nicht durch die Werke gerechtfertigten Glaubigen**.

Man wird der Gruppe von Dombes als Verdienst anrechnen duir-
fen, das Thema der marianischen Mitwirkung in die erste Reihe der
Tagesordnung fur den 6kumenischen Dialog gestellt und mit dem
grundlegenden Problem der Rechtfertigung verbunden zu haben.
Es hat allerdings nicht den Anschein, dass ein wirkliches Uberein-
kommen erfolgt ist Uber die Tatsache, dass Gott die menschliche
Mitwirkung im Rechtfertigungsgeschehen einschlieit und nicht
ausschlief8t. Im Dokument ist nicht klar, dass der Mensch sich unter
dem Einfluss der Gnade auf die Freundschaft mit Gott in der
Rechtfertigung vorbereiten kann. Die Mitwirkung des Menschen
im Heilsgeschehen erscheint nur als Antwort auf die bereits erfolg-
te Rechtfertigung.

Im Dokument von Dombes fehlt es auch nicht an inneren Wi-
derspriichen: wieso kann man von einem Mitwirken am Heil

% bd., Nr. 210 (S. 92 f.)

® Ibd., Nr. 295 (S. 130). Zu diesem unannehmbaren Vorgehen vgl. die Kritik
von J.-M. HENNAUX Le Document du Groupe des Dombes sur la Vierge
Marie, Nouvelle Revue Théologique 121 (1999) 41-58, hier 54-58

10 1h., Nr. 323-324 (S. 142 f.)

112



Maria, Gefahrtin des Erldsers (Lumen gentium, 61)

»durch die aktive Antwort* sprechen, aber gleichzeitig ,,Mitwir-
ken* in Anfuhrungszeichen setzen und behaupten, Gott sei der al-
lein Handelnde? Auch dieses Dokument enthillt letztendlich ,,die
Schwierigkeit, eindeutig eine Eigentétigkeit des Geschopfes im
Blick auf das Heil zuzugeben“*,

Unseres Erachtens sollte das 6kumenische Gesprach vertieft
werden durch das Einbeziehen der Christologie. Eine menschliche
Mitwirkung bei der Erlésung findet sich schon in Jesus Christus
selbst: nach dem Ersten Timotheusbrief (um nur einen wichtigen
Text herauszugreifen) ist ,,der Mensch Christus Jesus ,, der einzige
Mittler zwischen Gott und den Menschen (1 Tim 2, 5). Fir die
Vermittlung zwischen Gott und Mensch ist also unverzichtbar die
Eigentatigkeit der menschlichen Freiheit in Jesus Christus, die von
der gottlichen Person des Sohnes getragen wird. Luther stellt im
Gegensatz dazu die Menschheit Jesu nur als ,,Zeichen” des Heiles
vor; sie ist kein lebendiges Werkzeug, durch das Gott handelt'®
Die Menschheit Jesu erscheint als ,,Kéder, mit dem der géttliche
Fischer den Teufel angelt: Satan ,,frisst“ den menschlichen ,,Ko6-
der” und trifft dabei auf Gott, der stérker ist als er. Der ,,Koder*,
die Menschheit Jesu, ist tot und vermag nichts zu wirken, dient
aber als Falle fiir den Teufel®.

Indem die menschliche Mitwirkung des Erlosers selbst gewir-
digt wird (im Gegensatz zu Luther), wird der Weg bereitet flr eine

1ot ESCUDERO CABELLO, Approcci attuali (Anm. 9) 203, bezlglich
eines Konsensdokumentes zwischen Katholiken und Evangelikalen (1984)
mit einem Anhang Uber ,,Die Rolle Marias in der Erldsung* (Enchiridion
Oecumenicum, Bd. I, Nr. 1132-1148; vgl. auf deutsch: H. MEYER u. a.
[Hrsg.], Dokumente wachsender Ubereinstimmung 1, Paderborn/Frankfurt
1992, 418-421). Vgl. auch HENNAUX (Anm. 99) 42-51. Alle Probleme
sind dagegen geldst laut G. BRUNI, Chiavi di lettura del documento su Ma-
ria del Gruppo di Dombes, Marianum 62 (2000) 289-317, hier 306-308

102 Vgl. P. HUNERMANN, Jesus Christus. Gottes Wort in die Zeit, Miins-
ter 1994, 231. 234

103 Vgl. Th. BEER, Der fréhliche Wechsel und Streit. Grundziige der
Theologie Martin Luthers, Einsiedeln 1980, 338-351; KREUZER, Und das
Wort ist Fleisch geworden (Anm. 89)

113



Manfred Hauke

Uberwindung des mere passive in der Rechtfertigung des Men-
schen. Die aktive Mitwirkung Mariens bei der Erlésung konnte
eine wichtige Rolle spielen, um zu einer ausgewogenen Lehre be-
ziglich der Rechtfertigung zu gelangen: Gott macht nicht alles
alleine, sondern befahigt mit seiner Gnade das Geschopf, am
Heilsprozess teilzunehmen. Wahrend das Konzil von Trient mit
bewundernswertem Feingefihl die Teilhabe des Menschen in die
subjektive Erlosung (= Rechtfertigung) einbezieht, betont das
Zweite Vaticanum (ohne Anfiihrungszeichen) die aktive Mitwir-
kung der Jungfrau Maria am Werk des Erlésers (und damit bei der
objektiven Erlosung). Es waére wiinschenswert, diese Verbindung
auch im 6kumenischen Gespréch deutlicher zu wiirdigen.

4. Die systematische Verbindung zur Christologie

Das Beispiel der Mitwirkung der Menschheit Christi an der Er-
I6sung zeigt die Bedeutung der gesamten Christologie fiir die Aus-
arbeitung der Mariologie. An dieser Stelle erlauben wir uns einige
Hinweise auf die systematische Aufgabe, die noch zu leisten (oder
wiederzugewinnen) ist.

4. 1 Die mutterliche Mittlerschaft Mariens in Christus

Um in ausgewogener Weise die Lehre von der Mitwirkung Ma-
riens an der Erlésung zu entwickeln, missen die verschiedenen
Madglichkeiten berlcksichtigt werden, mit denen die Erlésungsleh-
re strukturiert werden kann. Als angemessenster systematischer
Ausgangspunkt bietet sich der Begriff der ,Mittlerschaft“ an'®.
Jesus Christus erscheint als einziger Mittler (1 Tim 2, 5), denn
durch ihn allein wird die Verbindung geknlpft zwischen Gott und
den Menschen. Andererseits weil3 gerade die paulinische Theologie
sehr wohl um den von Christus erméglichten menschlichen Bei-
trag, das Heil zu den konkreten Empféngern gelangen zu lassen.
Wir haben schon daran erinnert, dass Paulus sich selbst und die

lo4 Vol. etwa B. SESBOUE, Gesu Cristo I’unico mediatore, Bd. I, Cini-
sello Balsamo 1991, 97-125 (frz. 1988)

114



Maria, Gefahrtin des Erldsers (Lumen gentium, 61)

anderen Apostel als ,,Mitarbeiter und ,,Mitwirkende* Gottes vor-
stellt (theou sunergoi): sie vollbringen ein heilshaftes Werk ,,ge-
meinsam mit* Gott zugunsten der Kirche (1 Kor 3, 9). Die Freunde
des Begriffes ,,Miterlosung“ betonen darum: wenn es legitim ist,
den paulinischen Ausdruck des ,,Mit-Wirkens“ zu gebrauchen,
ohne den Menschen auf die gleiche Ebene mit Gott zu stellen, dann
bezieht auch die ,,Mit-Erlésung® Maria ein in die génzliche Ab-
hangigkeit von der Erlésung durch Christus'®.

Ein systematischer Schlissel, die einzige Mittlerschaft Christi
und die Mitwirkung geschopflicher Personen zu verbinden, wird
uns zur Verfligung gestellt durch Thomas von Aquin. Nach dem
Aquinaten befindet sich der Mittler ,,in der Mitte* von zwei Ex-
trempunkten; seine Aufgabe ist es, diese Extrempunkte miteinander
zu verbinden'®, Jesus Christus ist der einzige Mittler, wahrend an-
dere Personen nur dispositive vel ministerialiter mitarbeiten kon-
nen', d. h. sie bereiten auf die Einheit mit Gott vor (sie disponie-
ren flr diese Einheit) oder aber vermitteln das Heil als Diener, in
denen Christus selbst handelt'®®. Der Erléser selbst ist der vorzig-
lich Handelnde und vollendet, was von anderen vorbereitet oder
ubermittelt wird'®. Die Vermittlungstatigkeit anderer kann darum
als ,,Mittlerschaft in Christus® beschrieben werden. Die ,,Einzigkeit
der Mittlerschaft des Erlésers™ schlief3t ,,im geschopflichen Bereich
eine unterschiedliche Teilnahme an der einzigen Quelle in der
Mitwirkung nicht aus, sondern erweckt sie“**.

Da die Mittlerschaft den umfangreichsten Begriff der Erlo-
sungslehre darstellt, finden sich mariologische Ansdtze, die syste-

105 ngI. z. B. GALOT, Maria (Anm. 19) 243; GHERARDINI (Anm. 10)
370 f.

10 Vol. S.th. 111 g 26 a 1-2

107 Sth.lllg26al

108 Sth.lllg26aladl

109 S.th. 111 g 26 a 1 ad 2: eine Handlung principaliter et perfective im
Unterschied zu einem Geschehen, das sich ministerialiter et dispositive
vollzieht.

110 Lumen gentium, 61b

115



Manfred Hauke

matisch von der Mittlerschaft Mariens ausgehen, die sich in Chris-
tus und durch ihn vollzieht. Ein hervorragendes Beispiel ist der
Vorschlag von Roschini, der die Mitwirkung Mariens bei der
Grundlegung des Heils im Leben Christi, die ,,Miterlésung®, als
erste Phase der Mittlerschaft versteht, die sich dann ausdehnt auf
die zweite Phase, die Austeilung der Gnaden. Die Mittlerschaft
Mariens hangt ganz und gar von der Mittlerschaft Christi ab™:.
Auch Johannes Paul Il. in seiner Enzyklika Redemptoris Mater
handelt von der Mitwirkung Mariens bei der Erlésung im abschlie-
Renden dritten Teil unter dem Titel ,,Mitterliche Vermittlung“**2.
Eine andere begriffsmaRige Ubereinkunft unterscheidet dagegen
die ,,Miterlésung” (als Mitarbeit an der objektiven Erlésung) und
die ,,Mittlerschaft* (in einem engeren Sinne, als Mitarbeit an der
subjektiven Erlésung)™2.

4. 2 Schlusselbegriffe als Ausdruck der Mittlerschaft'*

In der Erlosungslehre konkretisiert sich der Grundgehalt der
Mittlerschaft in mannigfachen Begriffen, die jeweils einen beson-
deren Gesichtspunkt zum Ausdruck bringen. Der geldufigste
Schliisselbegriff der Soteriologie ist die ,,Erldsung®, verstanden als
Befreiung von einem Ubel. Oft wird der Begriff redemptio auch im
engeren Sinne des ,,Loskaufens” gebraucht, des fiir die Befreiung
bezahlten ,,Preises”. Beachtet werden muss weiterhin der zentrale
Gegenstand, die Ausrichtung der Erlésung: die Befreiung von Sun-
de, Tod und der Macht Satans.

Ein weiterer Zentralbegriff ist der des Opfers, der auf verschie-
dene Weise bestimmt werden kann: sich an Gott hingeben mit ir-
gendeiner auf ihn bezogenen Handlung oder eine sichtbare Gabe

n Vgl. PARROTTA (Anm. 42), 88

12 Redemptoris Mater, 38-50

s S0 z. B. MANELLI, La corredenzione mariana (Anm. 44) 263

4 Fir die Analyse der Kernbegriffe vgl. besonders SESBOUE (Anm.
104); F. OcARriz/L. F. MATEO SECO/ J. A. RIESTRA, Il mistero di Cristo.
Manuale di cristologia, Roma 2000

116



Maria, Gefahrtin des Erldsers (Lumen gentium, 61)

mit einer rituellen und sozialen Dimension**. Die Unterscheidung
entspricht der zwischen ,,innerem“ und ,,Aulerem* Opfer“t. Ein
anderer Kklassischer Begriff stammt aus dem romischen Recht: die
(stellvertretende) ,,Genugtuung“ (satisfactio), die Wiedergutma-
chung fir eine Beleidigung. Nicht dieses Wort, wohl aber die Sa-
che findet sich schon in der Heiligen Schrift, wenn etwa vom ,,L6-
sepreis* die Rede ist, den Jesus (dem Vater) darbringt (Mk 10, 45;
1 Tim 2, 6). Der in den Begriffen ,,Opfer* und ,,Genugtuung* ver-
mittelte Gehalt zeigt sich auch in der Rede von der ,,Suhne*: ,,Siih-
ne bedeutet, der Gerechtigkeit Gottes Genlige leisten und den Men-
schen fur den Empfang der géttlichen Liebe wieder geeignet und
fahig zu machen**’. Eine zentrale Rolle in der paulinischen Theo-
logie spielen die ,,Rechtfertigung* und die ,,Verséhnung* durch das
Wirken Gottes (des Vaters). Die den Begriffen von Opfer, Suhne
und Genugtuung gemeinsame ,,Infrastruktur® zeigt sich im Aus-
druck der ,,Stellvertretung®: Jesus handelt ,,an unserer Stelle“, was
einen gewissen Ersatz (Substitution) fur unsere Aufgabe bedeutet;
gleichzeitig wirkt der Erldser zu unseren Gunsten, was die Solidari-
tat mit uns beinhaltet™?.

Wichtig fur die systematische Einordnung ist auch die Beriick-
sichtigung des ,,Verdienstes“ als Anspruch auf Lohn. Durch das
Handeln zu unseren Gunsten ist Jesus Christus wirdig gewesen,
die Verherrlichung und (als Haupt der Kirche) die Erlésung der
Sitinder zu erlangen. Fur das Verdienst Christi ist maRgeblich der
menschliche Wille, insofern er von der géttlichen Person des Soh-

15 Vgl. etwa die beiden Definitionen bei Thomas von Aquin, S.th. 111 g.
48 a. 3 (= Augustinus, De civitate Dei, X, 6): ,,Ein wahres Opfer ist jedes
Werk, das getan wird, damit wir in heiliger Gemeinschaft Gott anhangen*;
STh II-11 g. 85 a. 3 ad 3: ,,Von Opfer spricht man im eigentlichen Sinneg,
wenn an den Gott dargebrachten Dingen etwas geschieht ... Der Name
[sacrificium] weist selbst schon darauf hin, weil er bedeutet, eine Sache
heilig zu machen“.

116 Vgl.z. B. S.th. lI-1l,q 85a 2

w J. AUER, Jesus Christus — Heiland der Welt. Maria — Christi Mutter
im Heilsplan Gottes (KKD 1V/2), Regensburg 1988, 185

118 Vol. K.-H. MENKE, Stellvertretung, Einsiedeln 1991

117



Manfred Hauke

nes getragen wird. Gott konnte darum die Annahme des vom Erl6-
ser dargebrachten Opfers nicht verweigern. Es handelt sich hier um
ein Verdienst im strengen Sinne des Rechtsanspruches oder der
»Wurdigkeit* (meritum de condigno) im Unterschied zu einer blo-
Ren Angemessenheit (meritum de congruo). Bezuglich des Ver-
dienstes ist wichtig seine Erstreckung auf das irdische Leben: ein
Verdienst kann erworben werden nur wéhrend des Unterwegsseins
auf Erden (status viatoris), das mit dem Tod endet.

Die marianische Mitwirkung bei der Erlésung kann beschrieben
werden auf eine analoge Weise zu den Kernbegriffen der Soterio-
logie. In der Theologiegeschichte finden sich die Titel der ,,Erl6se-
rin“ (redemptrix) und spater besonders der ,,Miterléserin® (corre-
demptrix), von den wir bereits gehandelt haben. Die Teilnahme am
Opfer Christi, die sich bei allen Christen im gemeinsamen Priester-
tum verwirklicht, findet eine herausragende Ausformung in Maria
als der ,,opfernden Jungfrau**®. Das Verdienst Mariens erscheint
als meritum de congruo, also als Angemessenheitsverdienst (im
Unterschied zur Notwendigkeit, die vom Verdienst Christi begriin-
det wird)®. Bekannt ist auch die Darstellung Mariens aus dem
Blickwinkel der ,,VVersohnung“**. Fur alle Schattierungen der ver-
schiedenen Titel, die dem Erldser angetragen werden, finden wir
auch eine Entsprechung in Maria, der Gefahrtin des Erldsers.

4. 3 Das Schema der drei Amter Jesu und die ,,Mysterien
des Lebens Jesu*

Eine andere Weise, die gesamte Soteriologie zu beschreiben, ist
das Schema der drei Amter Jesu: Prophet (oder Lehrer), Priester
und Koénig (oder Hirt)'*. Die Teilhabe an den drei Amtern Jesu, die

s Vgl. M. HAUKE, Priestertum |. Dogmatik, in Marienlexikon 5 (1993)
314-317

120 Pius X, Enzyklika Ad diem illum (1904): DH 3370. Vgl. GHERARDI-
NI (Anm. 10) 355-360; anders GALOT, Maria (Anm. 19) 288-292

121 Vgl. J. STERN, Versohnerin, in Marienlexikon 6 (1994) 620f

122 Vgl. z. B. J. ALFARO, Die Heilsfunktionen Christi als Offenbarer,
Herr und Priester, in Mysterium salutis 111/1 (1970) 649-710; OCARIZ —
MATEO SECO - RIESTRA (Anm. 114), 151-184

118



Maria, Gefahrtin des Erldsers (Lumen gentium, 61)

das Zweite Vaticanum fiir alle Glaubigen und auf besondere Weise
fur das Weihesakrament unterstreicht, zeigt sich auch in ihrer ma-
rianischen Ausformung bei der objektiven Erlésung. Dem prophe-
tischen und priesterlichen Auftrag gesellt sich das Kénigtum Ma-
riens bei, das in der Gnadenfulle und in der Teilhabe am Heilswerk
Christi verankert ist'%,

Die drei Amter Jesu verwirklichen sich in den Ereignissen sei-
nes Erdenlebens. Thomas von Aquin spricht davon unter dem
Stichwort ,,was der Erléser fur uns getan und gelitten hat“?. Die
,»Geheimnisse des Lebens Jesu* sind gleichsam ereignishafte
Brennpunkte, in denen sich mit unterschiedlichen Auspréagungen
jeweils die gesamte Heilssendung des Erlosers darstellt. In diesen
»harrativen“ Zugang kénnen wir auch die Geschehnisse einfligen,
die fur die Mitwirkung Mariens bei der Erlésung besonders wichtig
sind: vor allem das ,,Protoevangelium* (Gen 3, 15), die Verkiindi-
gung (Lk 1, 26-38), die Darstellung Jesu im Tempel (Lk 2, 22-38),
die Fursprache der ,,Frau“ bei der Hochzeit zu Kana (Joh 2, 1-12)
und ihre Gegenwart unter dem Kreuz (Joh 19, 25-27)'*. Fir eine
ausgewogene Synthese sind all diese Heilsereignisse zu bedenken.

4. 4 Jesus Christus als ,,neuer Adam* und Maria als ,,neue
Eva*“

Ein weiteres Element, das in den systematischen Entwirfen zur
Soteriologie nicht immer vorkommt, bildet eine Klammer fiir alle
geschilderten Dimensionen: Jesus Christus als ,,neuer Adam®, dem

123 Vol. z. B. s. GASPARI, Maria Regina coronata di gloria. Significato

teologico-liturgico, in C. CARVELLO — S. DE FIORES (Hrsg.), Maria icona
viva della Chiesa futura, Roma 1998, 251-292

124 S.th. 11l g. 27-59

125 Siehe etwa GALOT, Maria (Anm. 19) 251-265; W. G. MosT, Mary
Coredemptrix in Scripture: Cooperation in Redemption, in MIRAVALLE
(1995) (Anm. 15) 147-172; |. DE LA POTTERIE, The Mediation of the Mo-
ther of Jesus at the Incarnation: An Exegetical Study, in MIRAVALLE
(1995) (Anm. 15) 173-190; S. M. MANELLI, Maria Corredentrice nella
Sacra Scrittura, in: MARIA CORREDENTRICE | (1998) (Anm. 24) 37-114
(vgl. DERs., Mary Coredemptrix in Sacred Scripture, in: MIRAVALLE
[1996] [Anm. 15] 59-104); GHERARDINI (Anm. 10) 181-220

119



Manfred Hauke

Maria als ,,neue Eva“ zur Seite gestellt ist'*. Die Adam-Christus-
Parallele findet sich bereits im Neuen Testament’®, in dem sich
auch der Vergleich zwischen Eva und Maria andeutet: die Be-
zeichnung ,,Frau® (Joh 2, 4; 19, 26), in der die VerheiBung des
»Protoevangeliums* widerhallt (Gen 3, 15). Irendus von Lyon ver-
bindet die Gestalten Adam und Christus miteinander durch den
Begriff der ,,Rekapitulation: Jesus Christus stellt das aufgrund der
ersten Stinde verlorene Heil wieder her, bringt es zur Vollendung
und erweist sich als Haupt der ganzen Schoépfung. Wie die Siinde
Evas dem Ungehorsam Adams vorausgeht, so geht der gehorsame
Glaube Mariens dem heilshaften Gehorsam Christi voraus. Irendus
fuhrt dabei den Begriff der ,,Rezirkulation* ein. Er nennt Maria
,Ursache des Heiles* und ,,Firsprecherin Evas**%,

Schon die unterschiedlichen Begriffe ,,Rekapitulation” (fur die
Beziehung zwischen Adam und Christus) und ,,Rezirkulation* (E-
va-Maria) deuten auf verschiedene Ebenen, auf denen sich die Er-
I6sung durch Christus und die Einbeziehung Mariens vollziehen.
Der Blick auf die Stammeltern, also auf den Ursprung, erlaubt
gleichzeitig eine Verbindung zwischen Erlésungslehre und Anth-
ropologie. Der brdutliche Gesichtspunkt, die Beziehung zwischen
Mann und Frau, stellt sich auch in der Ekklesiologie dar: die Kir-
che als ,,Braut* des gottlichen ,,Brautigams* Jesus Christus wird
seit den Zeiten der Vater mit marianischen Ziigen beschrieben®,
Die Erlésung durch Jesus Christus ist demnach hingeordnet auf die
Mitwirkung des Menschen und der Kirche, die ihren heilen Ur-
sprung in Maria findet. Das Zweite Vaticanum hat die angedeute-

126 Vgl. MEO (Anm. 40)

127 Insbesondere Rom 5; 1 Kor 15
128 Vgl. HAUKE, Heilsverlust in Adam (Anm. 25) 261-267
129 Vgl. z. B. H. U. V. BALTHASAR — J. RATZINGER, Maria — Kirche im

Ursprung, Freiburg i. Br. 1980; M. HAUKE, Die Problematik um das
Frauenpriestertum vor dem Hintergrund der Schépfungs- und Erlgsungs-
ordnung (KKTS 46), Paderborn #1995, 292-321. 508f; DERs., Mariologie
und Frauenbild. Wachstumskréfte fir einen neuen Aufbruch, in A. ZIEGE-
NAUS (Hrsg.), Das Marianische Zeitalter. Entstehung — Gehalt — Bedeu-
tung (Mariologische Studien XIV), Regensburg 2002, 229-254

120



Maria, Gefahrtin des Erldsers (Lumen gentium, 61)

ten Sachverhalte wiederentdeckt, als es Maria ,,im Geheimnis
Christi und der Kirche* beschrieb™. In dieses weite und zweifellos
zentrale Umfeld fligt sich die Mitwirkung Mariens im Heilsgesche-
hen ein. Oder, um ein Bild zu gebrauchen: die Verbindung der Got-
tesmutter mit der Erldsung ist nicht irgendein Juwel im Kranz der
Gnaden Mariens, sondern gleichsam der goldene Faden, der alle
Edelsteine zusammenhélt*.

5. Ergebnis

Fur eine ausgewogene Darstellung der marianischen Mitwir-
kung qilt es, einen ,christotypischen* Zugang zu entwickeln, der
die Teilhabe Mariens am Heilswerk Christi vertieft. Gleichzeitig
braucht es den ,,ekklesiotypischen* Weg, der Maria als Urbild und
herausragendes Glied der Kirche vorstellt, die Christus gegeniber
steht und von ihm die Heilsgnade empféangt. Bei einem trinitari-
schen Zugang waére es auBerdem wiinschenswert, systematisch die
Beziehung Mariens zum Vater und zum Heiligen Geist zu beriick-
sichtigen®2, Aus dieser Einfugung der Gottesmutter in das Ge-
heimnis Christi und der Kirche muss das 6kumenische Gesprach
entspringen, aber auch die anthropologische Vertiefung des
menschlichen Beitrages im Erlésungsgeschehen sowie der Sendung
von Mann und Frau in der Kirche.

150 Lumen gentium, Kap. VIII
18 Vgl. MENTHIERE (Anm. 44), 140
132 Zu den theologischen Voraussetzungen vgl. HAUKE, Die trinitari-

schen Beziehungen Mariens (Anm. 53); A. ZIEGENAUS, Trinitarische Be-
zlige des Mariengeheimnisses, in Forum Katholische Theologie 16 (2000)
260-270; A. AMATO, Maria e la Trinita, Cinisello Balsamo 2000. Versu-
che, die trinitarischen Beziehungen Mariens ausdriicklich mit der Mitwir-
kung bei der Erlésung zu verbinden, finden sich bei G. RoviIrA, Der drei-
faltige Gott und Maria im Geheimnis der Erldsung, Sedes Sapientiae.
Mariologisches Jahrbuch 4 (2/2000) 115-143; M. I. MIRAVALLE, Our
Lady‘s Coredemption and Mediation in Relation to the Most Holy Trinity,
in MARY AT THE FOOT OF THE CROSS (2001) (Anm. 24) 93-102; A. M.
APOLLONIO, The Holy Spirit and Mary Coredemptrix, ibd., 61-91 = Lo
Spirito Santo e la Corredentrice, in MARIA CORREDENTRICE 1V (2001)
(Anm. 24) 25-509.

121



