
Veröffentlichungen des Internationalen Mario-
logischen Arbeitskreises Kevelaer e. V. 

 

IMAK 

 
 
 
 

Sedes Sapientiae 

Mariologisches Jahrbuch 

 
 

Jg. 6 (2002) Band 1-2 
 

hrsg. von 

 
German Rovira 

Johannes Stöhr 

 

 


Leo Kardinal Scheffczyk



Veröffentlichungen des Internationalen Mario​logischen Arbeitskreises Kevelaer e. V.


IMAK


Sedes Sapientiae


Mariologisches Jahrbuch


Jg. 6 (2002) Band 1-2

hrsg. von


German Rovira


Johannes Stöhr


Sedes Sapientiae. Mariologisches Jahrbuch, 6 (2002) Bd. 1-2


Herausgegeben von Dr. German Rovira und Prof. Dr. Johannes Stöhr


Eine Veröffentlichung des Internationalen Mariologischen Arbeitskreises Kevelaer (IMAK)


1. Auflage 2002


ISBN: 3-928929-44-5

© Fe-Medienverlag, Friedrich-Wirth-Str. 4, D-88353 Kisslegg


Druck: D. und M. Gräbner, Gotenstr. 3, 96146 Altendorf


Inhalt


3Heiligenverehrung und Marienverehrung


Leo Kardinal Scheffczyk

Predigt in St. Martin, Freiburg
23

Weihbischof Rainer Klug

Marianische Spiritualität im Martyrium deutscher Glaubenszeugen
29

Helmut Moll

Marienlehre und Marienfrömmigkeit bei den Heiligen der Väterzeit
49

Manfred Hauke

Metaphysik der Hingabe - Die Marienverehrung der hl. Edith Stein
69

Marc Röbel

Maria, Gefährtin des Erlösers (Lumen gentium, 61)
85

Manfred Hauke

Bibliographische Notizen zur Mariologie
123

Johannes Stöhr

Literaturhinweise
130

C. Ortiz, S. Hartmann, G. Rovira, B. Müller, J. Stöhr


Berichte
137

Margarita Broll





Heiligenverehrung und Marienverehrung


Leo Kardinal Scheffczyk


Das Thema, das unter dem Titel „Heiligenverehrung und Marienverehrung“ abgehandelt werden soll, scheint keine besondere Aktualität zu besitzen und nichts Neues zu erbringen. Auf dem Hintergrund unserer Zeit aufgetragen, kann es aber in zweierlei Hinsicht förderlich sein: Es kann zu einer Zeit, da die Heiligenverehrung aufgrund einer vorgeblichen Konzentrierung auf den Christusgedanken zurückgebildet wird, ihren Sinn und ihre Bedeutung neu ins christliche Bewusstsein heben, und es kann zum Zweiten die herausragende Eigenart des Mariengeheimnisses und seiner Verehrung tiefer zu begründen helfen. Heute ist nämlich auch die Tendenz zu spüren, was sich etwa an der katholisch-lutherischen Erklärung über die „Communio Sanctorum“ zeigt
, die Marienverehrung allein aus der Heiligenverehrung zu erklären, sie in die Heiligenverehrung gänzlich zu integrieren und sie so ihrer besonderen Bedeutung für die Wirklichkeit des Glaubens zu berauben. Dabei darf der Gedankengang mit einer historischen Rückerinnerung beginnen. 


1)  Die Wurzeln der Heiligenverehrung 


Beim Gedanken an den Zusammenhang zwischen Heiligen- und Marienverehrung drängt sich zunächst eine geschichtliche Erwägung auf, die scheinbar gegen diesen Zusammenhang spricht. Es ist die Tatsache, dass die Heiligenverehrung lange vor der Marienverehrung entstanden ist und so scheinbar eine späte Zutat zur Glaubenswirklichkeit darstellt, die auch wieder, etwa aus ökumenischen Gründen, rückgängig gemacht werden könne. Freilich lässt sich das Argument von der späteren Hinzufügung so auch schon auf die Heiligenverehrung beziehen, so dass beide Kultformen hier schon eine Gemeinsamkeit zeigen, nämlich ihr Entstehen nach der biblischen Zeit der Kirche. So wird von evangelischer Seite gelegentlich eingewandt, dass das Neue Testament eine Gemeinschaft zwischen den lebenden und den verstorbenen Gerechten nicht kenne
. Das ist tatsächlich richtig, trifft aber als Einwand nur dann zu, wenn man keinerlei Entwicklungsgesetz im Glauben anerkennt, das nach katholischem Verständnis tatsächlich angenommen werden muss und das von der Glaubenstradition bestimmt wird. Als Interpretationsinstanz der Heiligen Schrift verstanden, kann die Tradition durchaus verständlich machen, dass sich Keime und Elemente der Heiligenverehrung, wenn auch verstreut und unausgereift, schon in den ältesten Offenbarungsurkunden finden, z. B. in den Engelvorstellungen des Alten Testamentes. 


Die Anerkennung der Existenz der Engel ist hier schon mit einem gewissen Verehrungsmoment verbunden, das etwa deutlich zutage tritt, wenn im sogenannten „Bundesbuch“ die Mahnung an das Volk ergeht: „Ich werde einen Engel schicken, der dir vorausgeht. Er soll dich auf dem Weg schützen und dich an den Ort bringen, den ich bestimmt habe. Achte auf ihn und hör auf seine Stimme … denn in ihm ist mein Name gegenwärtig“ (Ex 23, 20‑22). Ein Verehrungsmoment klingt auch im Neuen Testament an, wenn Jesus seine Jünger daran erinnert, dass die Engel der Kleinen, der Kinder, „im Himmel das Angesicht des himmlischen Vaters sehen“ (Mt 18, 10 f.). Das sind noch keine Beweise für das Vorhandensein eines ausgeprägten Kultes; denn zur religiös-kultischen Verehrung gehört mehr als nur die Anerkennung einer höheren geistigen Qualität bestimmter Personen; es gehört dazu vor allem die heilszuversichtliche Anrufung, aber auch die Nachahmung der Verehrten. Diese Elemente sind im biblischen Engelglauben nicht zu entdecken. Dennoch ist in ihm ein Element anzuerkennen, das für jede religiöse Verehrung von gottnahen Personen von bleibender Bedeutung ist: Das ist die besondere, gnadenerfüllte Nähe zu Gott, die Heiligkeit, die solche Personen erst verehrungswürdig erscheinen lässt. 


Dieses Moment der gnadenhaften, geheiligten Gottesnähe war ein Ferment, das bereits im alttestamentlichen Denken auch eine Hochachtung vor lebenden und verstorbenen Gestalten wachsen ließ, die als „Gottesmänner“ anerkannt wurden (2 Kön 13, 14). Sie waren wie Elias, Elischa, der Hohepriester Onias und der Prophet Jeremias für den Israeliten von „wunderbarer, überwältigender Hoheit“ (2 Makk 15, 13) umkleidet und galten insofern als verehrungswürdig. 


Aber von solcher Anerkennung geistlicher Würde aufgrund der Nähe zu Gott ist noch ein weiter Weg zur Verehrung ver​storbener Gerechter, welche die eigentümlichen Subjekte der Heiligenverehrung darstellen. Wenn man hier nicht zu den luftigen Theorien der Abkunft der christlichen Heiligenverehrung vom antiken Heroenkult greifen will, muss man anerkennen, dass die Heiligenverehrung, obgleich nicht ohne jegliche Vorbereitung in der Anerkennung einer „Wolke von Glaubenszeugen“ (Hebr 12, 2) durch das Neue Testament, ihre eigentliche Geburt erst in der nach-neutestamentlichen Zeit erlebt, nämlich in dem aufkommenden Märtyrerkult. 


Der Tatbestand, dass der Heiligenkult im Christentum mit der Verehrung der Märtyrer im zweiten Jahrhundert beginnt, könnte allerdings immer noch den Verdacht erwecken, dass die Ursache dafür in einer Art von verchristlichtem Heroenkult zu suchen sei, bei dem Menschen wegen ihrer herausragenden ethischen Leistung und der damit gewonnenen Vorbildhaftigkeit zur religiösen Verehrung emporgetragen worden wären. Der Grund und die Wurzeln der Heiligenverehrung aber liegen in einem anderen Wirklichkeitsbereich, nämlich in der religionsgeschichtlich neuartigen und einzigartigen Auffassung von der in der Kirche verwirklichten Gemeinschaft, der später so genannten und ins Glaubensbekenntnis eingegangenen „Communio Sanctorum“. 


Das Wesen dieser Gemeinschaft zwischen Gott in Christus und den Glaubenden einerseits und andererseits zwischen den Gläubigen untereinander ist schon im Neuen Testament verwirklicht, vor allem in der „Leib‑Christi‑Vorstellung“. Wenn man bedenkt, was das Neue Testament etwa im 12. Kapitel des ersten Korintherbriefes über die Gemeinschaft des Leibes Christi sagt, in der „alle Glieder einträchtig füreinander sorgen“, in der die Ehre oder das Leiden des einen Gliedes zur Ehre oder zum Leid des anderen wird (vgl. 1 Kor 12, 24‑27), dann kann man ermessen, dass sich aus einer solchen gnadenhaften Solidarität und Verwiesenheit aufeinander eine besondere Verehrung jener Glieder entwickelte, die sich in der Gemeinschaft dem Leben des Hauptes am nächsten gekommen waren. Das waren die Märtyrer, von denen man wusste und sagte: sie sind die vollkommensten Nachahmer Christi, und in ihnen ist das Leben Christi am vollkommensten nachgebildet. Der Berichterstatter über das Martyrium des Bischofs Polykarp von Smyrna († 156) um die Mitte des zweiten Jahrhunderts versteht das Leiden des Bischofs als vollkommenste Angleichung an das Leiden Christi, das den Märtyrer zur innigsten Christusnähe erhebt. Daraus ergibt sich für ihn die Verehrung der Märtyrer, wie der zusammenfassende Satz zeigt: „Den Märtyrern erweisen wir als Schülern und Nachahmern des Herrn die gebührende Liebe wegen ihrer unübertrefflichen Zuneigung zu ihrem König und Lehrer“. Der betreffende Absatz schließt mit den Worten: „Möchten doch auch wir ihre Genossen und Mitbrüder werden“
. So sind hier schon auf der Grundlage der Gemeinschaft im Leibe Christi zwei Wesensmomente der Heiligenverehrung eingeschlossen: geistliche Hochschätzung und Nachahmung.


Diese wenigen Sätze, zur Zusammenfassung der frühchristlichen Märtyrerfrömmigkeit geeignet, lassen in sich deutlich die ideellen Wurzeln der Märtyrer- und damit der Heiligenverehrung erkennen: Ihre vollendete Christuseinigung innerhalb der Gemeinschaft der Heiligen, ihre damit gegebene Vorbildlichkeit für das christliche Leben, zu der bald auch, etwa seit Beginn des dritten Jahrhunderts, die fürbittende Anrufung der Märtyrer hinzukam. Sie war zugleich mit dem allein den Märtyrern zugedachten Vorzug verbunden, dass sie als einzige nach dem Tod - nach Meinung der altkirchlichen Theologie - zur sofortigen Gemeinschaft mit Christus gelangten. 


Die Märtyrerverehrung, die auf dem Prinzip der höchsten Christusgemeinschaft innerhalb der solidarisch miteinander verbundenen und füreinander wirkenden Glaubensgemeinschaft beruhte, entwickelte sich aufgrund dieses Prinzips folgerichtig zur Verehrung der Bekenner, der Mönche und Asketen bis hin zu den Vorbildern des christlichen Lebens und den sogenannten „politischen Kanonisationen“, an denen sich auch bereits manches Kritikwürdige an der Ausgestaltung dieses Kultes zeigte. Aber ihr Grundgedanke blieb klar und von dauerndem Bestand in der Kirche. Es ist der Gedanke von der Verbundenheit aller Glieder im Leibe Christi, in dem Christus als Haupt seine Heilssendung weiterführt, in dem er heiligmäßige Glieder schafft und sowohl diesen als auch den sie verehrenden Gläubigen Anteil an seiner Fürbittkraft gewährt; denn er ist ja nach 1 Joh 2, 1 der erste Beistand und Fürsprecher beim Vater. In dieser Hinsicht ist der katholische Heiligenkult tatsächlich nichts Geringeres als eine Ausweitung der Menschwerdung Christi, der seine Glieder an seinem Werk des Lobes Gottes, des Dankes und der Bitte beim Vater Anteil gewährt; denn der Kult bezieht sich zwar auf die Person des Heiligen, aber insofern als sie transparent ist für den heilschaffenden Gott in Jesus Christus. An dieser Stelle darf auch der niemals aufgegebene Grundsatz Erwähnung finden, dass der Kult der Anbetung Gott allein zukommt, während die Heiligenverehrung nur ein Kult der Hochschätzung ist, transparent für die Anbetung Gottes. 


Wenn man so Ursprung und Natur der Heiligenverehrung erwägt, wird man auch der Unterschiede der Marienverehrung gewahr. 


2)  Die Wurzeln der Marienverehrung 


Eine erste Verschiedenheit kommt schon angesichts des Zeitunterschiedes bei der Entstehung der beiden Verehrungsformen in den Blick. Die Märtyrer- und die beginnende Heiligenverehrung datiert man auf die Mitte des zweiten Jahrhunderts, die Marienverehrung aber erst auf die Zeit unmittelbar nach dem Konzil von Ephesus im Jahre 431. Diese Feststellung hat zwar eine Präzisierung nötig, aber an dem bedeutend späteren Einsatz der Marienverehrung gegenüber dem Heiligenkult ist nicht zu zweifeln. Beiden scheint - wie angedeutet - wiederum gemeinsam, dass sie im Neuen Testament noch nicht vorkommen. 


Aber diese bislang allzu sicher vorgetragene Behauptung bedarf einer Korrektur bezüglich der Marienverehrung. Bei genauerem Blick auf das Neue Testament zeigt sich nämlich, dass es in ihm durchaus schon Ansätze zur Marienverehrung gibt, auch wenn sie als solche selten anerkannt werden. Aber es ist eigentlich nicht zu bestreiten, dass in der ganzen Kindheitsgeschichte des Lukasevange​liums (Lk 1‑2) der Mutter Jesu mit einer Haltung der Verehrung be​gegnet wird. Aber nicht nur das! Es gibt Stellen, wo diese Verehrungstendenz sich direkt zu einem Akt der Verehrung erhebt. Schon in der Anrede des Engels (Lk 1, 28) „Ave Maria“, „chaire“, mit „jauchze, frohlocke, du Begnadete“ übersetzt, schwingt ein Ton der Hochschätzung und der Verehrung der einzigartig Begnadeten mit. Aber einen direkten Akt der Verehrung setzt Elisabeth, wenn sie, an Maria gewandt, ausruft: „Gesegnet bist du mehr als alle anderen Frauen“ (Lk 1, 42) und hinzufügt: „Selig ist die, die geglaubt hat“ (Lk 1, 45). Und wenn Maria selbst im Magnifikat, obwohl es ihr von manchen Exegeten aberkannt wird, auf die Zukunft hin weissagt: „Von nun an preisen mich selig alle Geschlechter“ (Lk 1, 48), so handelt es sich hier jedenfalls um eine auf die Zukunft hin ausgerichtete Bekundung der Verehrung Mariens, die damals schon in Ansätzen vorhanden war. Im gleichen Sinne ist auch die Anrede des greisen Simeon an Maria, in der er ihr die Verwundung ihres Herzens durch das Schwert verheißt, nicht anders zu verstehen denn als erster Ausdruck der Verehrung ihrer herausragenden Person, auch wenn damit noch keine Anrufung verbunden ist. Selbst die meist negativ bewertete Szene, in der Jesus sich von seiner Mutter scheinbar distanziert, ist im ersten Teil ein Lobpreis der Mutter Jesu; denn es heißt ja in dem Wort der Frau aus dem Volke: „Selig die Frau, deren Leib dich getragen und deren Brust dich genährt hat“ (Lk 11, 27). 


Im Hinblick auf den Gesamtbefund des Neuen Testaments konnte deshalb sogar der evangelische Dogmenhistoriker W. Delius das positive Urteil fällen: „Mit Meisterhand hat Lukas hier ein Marienbild entworfen, das fast alle wesentlichen Merkmale der Marienverehrung der jahrhundertelangen Entwicklung enthält“
. 


Der dogmengeschichtlich merkwürdige Befund besteht nur in der Tatsache, dass die kommenden zwei Jahrhunderte, das zweite und dritte Jahrhundert, auf diesen Grundlagen nicht weiterbauen. Diese Jahrhunderte kennen auch nicht annähernd eine Marienverehrung, die der Märtyrer- und Heiligenverehrung gleichkäme. Zwar entwickeln die sogenannten Apokryphen
, die von der Kirche nicht anerkannten legendären Schriften dieser Zeit, ein lebhaftes Interesse an Einzelheiten des Lebens und Sterbens Marias, die aber mehr von frommer Neugier und vom Spiel der Phantasie bestimmt sind, als von gläubig orientierter religiöser Verehrung. Sie sind zudem auch mit glaubenswidrigen Vorstellungen vermischt, obgleich im Protoevangelium Jacobi eine gewisse Verehrungstendenz hervortritt
. Aber solche Tendenzen führten weder in der Kirche noch in der Theologie zur Entstehung einer förmlichen Marienverehrung, obgleich die Theologie das Marienthema durchaus aufnahm und langsam anreicherte. Sie tat das aber nicht unter einem auf die Person und auf die Gestalt Mariens gerichteten Aspekt der Verehrung. 


Das geschah vielmehr unter dem sogenannten heilsgeschichtlichen Aspekt, in dem die Heilsführungen Gottes und die Heilstat Christi in den Mittelpunkt der christlichen Glaubensverkündigung gerückt werden. Das Erlösungswerk bildet die Mitte oder den ersten Höhepunkt einer Linie, die von der Schöpfung über die Sünde bis zur Vollendung reicht, wobei die Einbeziehung dieser Tat in die Geschichte als überzeugendster Wahrheitsbeweis dient. Dieser heilsgeschichtliche Spannungsbogen mit dem Zentrum in Christus tritt schon in der Mitte des zweiten Jahrhunderts bei Justin († 165) zutage. Bei ihm geschieht nun auch das für die Marienlehre Bedeutsame, dass er Maria neben Christus in diesen Spannungsbogen einbezieht und ihr in Antiparallele zu Eva eine Stellung im Heilswerk einräumt. Aber das geschieht nicht im Hinblick auf die Besonderheit ihrer Person oder unter Rücksicht auf ihre individuelle Gestalt und deren herausragende Qualitäten. Hier steht, wie in der ganzen Frühzeit, nicht die einzelne Person im Mittelpunkt des Interesses, sondern ihre Stellung am Wendepunkt der Heilsgeschichte, ihre Aufgabe im von Christus vollzogenen Erlösungsgeschehen und ihre Tat, die sie zur Erlösung beitrug. 


Dabei sind die beiden ursprünglichen marianischen Dogmen, die Jungfräulichkeit und die Gottesmutterschaft, durchaus schon erkannt und anerkannt, aber nicht um ihrer selbst willen, nicht im Sinne der persönlichen Verehrung der Jungfrau‑Mutter. Das lässt sich beispielhaft an einer zentralen Aussage Justins ersehen, in der er erklärt, „dass er (der Sohn Gottes) Mensch geworden ist durch die Jungfrau, damit auf dem gleichen Wege, auf dem die von der Schlange verursachte Sünde ihren Anfang nahm, die Sünde auch aufgehoben werde …. Durch die Jungfrau ist Jesus geboren worden“
. Damit will er sagen, dass die Menschwerdung des Sohnes ein Heils- und Erlösungsereignis ist, in das Maria als jungfräuliche Mutter einbezogen ist. Der Nachdruck liegt aber auf Mariens Stellung als der neuen, der zweiten Eva, der geschichtlich auch dadurch noch verstärkt wird, dass die Voraussage der Jungfrauengeburt in Jes 7,14 angenommen wird. 


Die Eva‑Maria‑Parallele wird von Irenäus von Lyon († 202) noch verstärkt und mit dem Akzent des Mitwirkens Marias am Heil versehen. Er sagt an entscheidender Stelle: „Wie durch den Ungehorsam einer Jungfrau der Mensch zu Fall gebracht wurde …, empfing der Mensch durch eine Jungfrau, welche auf Gottes Wort hörte, … das Leben“
. So wurde Maria durch ihren Gehorsam für sich und das ganze Menschengeschlecht die Ursache des Heils
. Das Wort von der „Ursache des Heils“ hat, wie man sich denken kann, für die sich entwickelnde Marienlehre eine ungemein wichtige Bedeutung. Aber es sagt, wie auch deutlich zu erkennen ist, noch nichts über einen persönlichen Vorzug aus, sondern über eine Tat Mariens von heilsgeschichtlicher Bedeutung. Die Frage, die wir heute bei einer entfalteten Mariologie stellen würden, nämlich, wie denn diese Tat mit dem Charakter und der persönlichen Ausstattung Mariens zusammenhänge, interessierte damals noch nicht, weil gegen die Juden wie gegen die Heiden die Einzigartigkeit des Christusereignisses und der geschichtliche Wendepunkt des Kosmos zu verteidigen waren. 


Eine zukunftsträchtige Weiterentwicklung der Marienlehre, die sich ebenfalls aus der heilsgeschichtlichen Fassung des Mariengeheimnisses ergab, lag weiterhin in der Entdeckung der Symbolik von Maria und der Kirche. Ihr ging voraus die symbolische Bezeichnung der Kirche als der zweiten Eva, weil beide, Eva und die Kirche, eine neue Menschheitslinie begründeten. Eine solche Parallelität konnte man nun auch auf Maria übertragen. Der erste, der das im Abendland nach spurenhaften Anfängen bei Tertullian († 220) und Origenes († 234) tat, war der Kirchenvater Ambrosius von Mailand († 379), der Maria als „typus ecclesiae“ bezeichnete
 und damit die Bedeutung Marias für die Kirche vertiefte, ohne daraus einen förmlichen Lobpreis oder eine Anrufung Mariens abzuleiten. 


Dass diese Folgerung dem dritten Jahrhundert noch nicht nahe lag, zeigt der dem gereiften Denken über Maria merkwürdig vorkommende Umstand, dass Maria von Theologen dieser Zeit als mit Makeln und Fehlern behaftete Frau ausgegeben wurde. Derselbe Origenes, der die Identität Marias mit der Kirche virtuell schon erfasst hat und der Maria schon den Aposteln gleichordnet
, spricht ihr doch auch gewisse Unvollkommenheiten zu. So sieht er z. B. in der Rückfrage Marias an den Engel einen Zweifel Marias aufkeimen. Auch hätte sie am Tode Christi zunächst Ärgernis genommen. Solche Töne finden sich auch bei Tertullian, der Maria mit der ungläubigen Synagoge vergleicht
. Nach Basilius dem Großen († 379), der die immerwährende Jungfräulichkeit Marias glühend verteidigt, ist sie unter dem Kreuz vom Zweifel ergriffen
. Die repräsentative Auffassung von Maria als Heilstypus ließ die Reflexion über ihre Individualität noch zurücktreten, obgleich sie sich immer auch schon andeutete. 


Wenn der Blick auf Maria als Person noch nicht scharf genug entwickelt war, so lag dies auch daran, dass der eigentliche personale Titel für Maria, der ihre individuelle Eigenart am treffendsten bestimmte, noch nicht gefunden war, nämlich die Kennzeichnung Marias als Gottesmutter. Obgleich die Christen an den Gottmenschen und seinen Hervorgang aus der Jungfrau Maria glaubten, wagten sie den Titel „Gottesmutter“ noch nicht in Gebrauch zu nehmen, weil er in der Zeit des herrschenden Heidentums den Anklang an die polytheistischen heidnischen Göttermütter wachgerufen hätte. Als diese Gefahr aber am Anfang des vierten Jahrhunderts gebannt war, stellte sich der Titel bald auch ein, und, was genauso bedeutsam war, er verband sich sofort auch mit einer Anrufung der Gottesmutter, nämlich in dem Gebet „Sub tuum praesidium“, das wir heute noch in einer etwas erweiterten Form beten
. 


In diesem ersten Mariengebet war der Ertrag einer dreihundertjährigen Entwicklung zusammengefasst und in die Richtung der Verehrung Mariens als der großen Befreierin der Menschheit von allen Gefahren gedeutet. Es war aber immer erst noch ein privates Gebet. Die öffentliche liturgische Verehrung der Gottesmutter erfuhr ihren Auftrieb erst nach der dogmatischen Definierung dieses Titels auf dem Konzil von Ephesus im Jahre 431. Von diesem Ereignis her datiert das Entstehen des eigentlichen Marienkultes in der Kirche, der dem Kult der Märtyrer und Heiligen gleichgeordnet werden konnte. Während beim heiligen Augustinus trotz seiner relativ reich entwickelten Marienlehre noch kein Mariengebet zu finden ist, beginnen sich solche Gebete im Osten schon etwas früher zu entfalten, so bei Gregor von Nyssa († 394) und Gregor von Nazianz († um 390). 


Hier spielt sich dann auch die für die Entwicklungsgeschichte bedeutsame Vereinigung von Märtyrer- und Heiligenverehrung einerseits und Marienverehrung andererseits ab. Beide genannten Kirchenväter wenden sich in Trauer- und Gedenkansprachen an die Seligen im Jenseits, erwähnen aber auch schon die fruchtbare Anrufung Mariens in den Nöten des Lebens und des Glaubens
. Severion von Gabala († nach 408) ordnet Maria in einer Predigt sogar schon vor die Märtyrer und Apostel ein. Zu gleicher Zeit erfolgt ihre liturgische Aufnahme in die Basilius-Liturgie und in die Anaphora des Gregor von Nazianz. So ist die dreihundertjährige Lücke geschlossen und Maria als Gottesmutter an die Spitze der verehrungswürdigen Heiligen gerückt. 


Der Verfolg der beiden Linien der Entstehung der Heiligen- und des Werdens der Marienverehrung bietet nun aber Anlass, in der Weise eines Vergleiches den der Marienverehrung eigenen und eigentümlichen Ursprung nochmals genauer in den Blick zu nehmen. 


3)  Das Besondere der Marienverehrung am Ursprung 


Beim Vergleich zwischen Marien- und Heiligenverehrung lassen sich zunächst rein äußerlich einige Unterschiede feststellen, die das Eigentümliche am Ursprung der Marienverehrung zu erkennen geben. Die Marienverehrung entstand - geschichtlich gesehen - nicht aus der Märtyrer- und Heiligenverehrung; denn Maria war, rein historisch betrachtet, keine Märtyrin, auch wenn sie später aus innertheologischen Gründen (etwa schon im neunten Jahrhundert) als über die Märtyrer erhoben angesehen und als „Königin der Märtyrer“ verehrt wurde. Der Märtyrerkult entstand, wie gesagt wurde, schon im zweiten Jahrhundert aus einem bestimmten kirchengeschichtlichen Anlass; die Marienverehrung ging aus den in der Heilsgeschichte von Gott gesetzten Grundlagen und Prinzipien hervor. Hier ist zur Erklärung der Gedanke hinzuzunehmen, dass Kirchengeschichte nicht einfach identisch mit der Heilsgeschichte ist, insofern die erstere auch von Menschen gewirkt und gestaltet wird, letztere ganz von der Souveränität Gottes bestimmt und nach einem besonderen Plan unter Einsatz wunderbarer Mittel und Werkzeuge zum vorherbestimmten Ziel geführt wird. 


Daraus darf man die Erkenntnis ableiten: Die Marienverehrung ist heilsgeschichtlicher Herkunft und mit heilsgeschichtlicher Notwendigkeit ausgestattet. Das lässt sich mit dem Hinweis darauf begründen, dass man von keinem einzelnen Märtyrer oder Heiligen Notwendigkeit für das Heil der Kirche und der Menschheit behaupten kann, dass man dies aber bezüglich Marias sogar behaupten muss. Das liegt an einem weiteren Unterschied, der dem ebengenannten eine tiefere theologische Fassung verleiht. Die Verehrung der Märtyrer und der Heiligen ist ein Geschehen, das sich unter den Gliedern der Kirche zuträgt und abspielt. Aus den irdischen Gliedern werden einige durch die Gnade Gottes herausgehoben, die nun in besonderer Weise für die irdischen Glieder eintreten, während diese sie loben, bitten und ihnen nacheifern. Was sich dagegen bei der Verehrung Mariens ereignet, geschieht an der Spitze der Kirche, insofern Maria nach Augustinus das „excellentissimum membrum“
 der Kirche ist. 


Mit diesem Vorzug hängt noch ein anderer zusammen. Er liegt in dem Umstand, dass sich in der Spitze alle Kräfte des Ganzen vereinen und das Ganze in einem Punkt gleichsam versammelt ist. Maria ist die Kirche am Ursprung und die Kirche in ihrem Urbild. Was deshalb an ihr geschieht, sei es in ihrem eigenen Tun oder bei ihrer Verehrung, geschieht an der ganzen Kirche. Die Verehrung Mariens ist nicht ein Geschehen zwischen den Gliedern des Leibes Christi als solchen, sondern zwischen der Spitze der Kirche und der ganzen Gemeinschaft der Gläubigen, die ihrerseits bereits auf die ganze Menschheit bezogen und ausgerichtet ist. Man kann aus dem hier obwaltenden Unterschied auch folgern: Das Tun wie auch die daraus resultierende Verehrung Marias haben universalen Charakter, das Tun und die Verehrung der Heiligen dagegen haben partikulären Charakter. Das hat seine Folgerungen auch in bezug auf das Motiv, unter dem die Gläubigen die Heiligen und unter dem sie Maria verehren. Die Heiligen werden wegen besonderer einzelner Vorzüge und im Hinblick auf gewisse Wirkungen verehrt, die sie den Gläubigen erbringen sollen. Maria dagegen wird nicht wegen eines einzelnen Vorzugs verehrt, sondern wegen ihrer Stellung im Ganzen des Heilswerkes Christi. Sie hilft den Gläubigen auch nicht nur in bestimmten begrenzten Anliegen, sondern sie ist für sie bestellt zur Vermittlung des Heils im Ganzen. 


Ein gewichtiger und leicht ins Auge fallender Unterschied zwischen Maria und den Heiligen ergibt sich auch aus der verschiedenen zeitlichen Stellung beider im Heilsgeschehen, die anders geartet ist als die der zur Ehre der Altäre erhobenen Gläubigen. Maria war als Ursache des Heils, als jungfräuliche Mutter Gottes und als Gefährtin (socia) Christi am Geschehen der Erlösung beteiligt. Sie hat ihre Stellung im objektiven Erlösungswerk unter der Autorität und Initiative Christi. Die Heiligen dagegen empfangen ihre Position erst nach der von Christus erbrachten Erlösung in dem subjektiven Erlösungsgeschehen, das eine Folge und Auswirkung der objektiven Heilstat Christi unter Beteiligung Mariens ist. Sie sind an der Ausbreitung der Wirkungen der Erlösung beteiligt, Maria dagegen an ihrem Ursprung und danach auch, aufgrund des Ursprungs, an der Austeilung der Erlösungsfrüchte. 


Will man die Unterschiede bezüglich der Begründung der beiden Kulte zusammenfassen, so lässt sich sagen: Der Marienkult ging geschichtlich nicht aus dem Märtyrerkult hervor, sondern er ging aus dem Gesamtplan der Heilsgeschichte hervor, in die Maria als jungfräuliche Mutter Christi einbezogen ist. Darum ist es im Nachhinein auch verständlich, was wir über den heilsgeschichtlichen Anfang der Marienlehre sagten. Es darf als göttliche Fügung betrachtet werden, dass die Marienlehre nicht mit der Betrachtung der Vorzüge und Auszeichnungen Mariens begann, sondern mit ihrer Verknüpfung in die Heilsgeschichte; denn die Tugenden und Auszeichnungen Mariens waren nicht gedacht zur Schaffung und zum Bestaunen einer einzigartigen, herausgehobenen menschlichen Person, sondern sie waren ihr geschenkt als die rechten Dispositionen und Vorbereitungen für ihren Heilsauftrag. Deshalb dürfen auch bei der heutigen Marienverehrung diese Tugenden nicht verselbständigt und so aufgefasst werden, als wären sie allein Marias wegen geschaffen und nur als persönliche Auszeichnungen zu verstehen ohne Rücksicht auf die Heilsgeschichte und auf das, was Maria für Christus tun sollte und getan hat. 


So lässt sich ersehen, dass der Marienkult nicht förmlich aus der Heiligenverehrung hervorging, sondern seine eigenen Gründe und Ursachen hatte. Aber es lässt sich auch nicht verkennen, dass sich von einem gewissen Zeitpunkt an beide Verehrungsformen berühren und eine Einheit eingehen, die heute noch besteht. Für diese Einheit muss es selbstverständlich gemeinsame Voraussetzungen und Grundlagen geben, auf denen beide Kulte aufruhen und zur Einigung gelangen können. Solche gemeinsamen Grundlagen gab und gibt es durchaus. Es sind dieselben, die schon bei der Erörterung des Märtyrerkultes genannt wurden: die Einheit der Glieder mit Christus und untereinander, die Solidarität und der Austausch der Glieder miteinander, die besondere Berufung und Begnadung einzelner, die sich dann in besonderer Weise für die anderen einsetzen sollen, und zwar nach dem von Christus bestimmten Gesetz, dass an der Verwirklichung des Heils auch die Menschen einen von Christus gewährten Anteil haben sollen. 


4)  Das Herausragende der Marienverehrung in ihrem Bestehen 


Die Besonderheit der Marienverehrung an ihrem Ursprung verleiht ihr auch eine Eigentümlichkeit in ihrem Bestand; denn der Ursprung besitzt immer eine prägende Kraft für das werdende Ganze. Deshalb ist es auch nicht überraschend, wenn die Argumente für den besonderen Ursprung des Marienkultes in etwas veränderter Form bei der Beschreibung des Wesensbestandes dieses Kultes wiederkehren. Sie sollen im Folgenden unter den drei Dimensionen, die jedem Kult zu eigen sind, entwickelt werden: Das sind 1. der verehrende Dank und Lobpreis, der zuletzt auf Gott in Jesus Christus geht, 2. die Fürbitte und 3. die Nachahmung des Heiligen. 


Bei der Darstellung der Besonderheit der Marienverehrung geht es im Grunde um die Beantwortung der Frage, inwiefern und inwieweit der Marienkult die Heiligenverehrung überragt. Um dieses Maß der Überhöhung und des Überragens bestimmen zu können, darf man sachgemäß von der Wesenseigentümlichkeit ausgehen, aus der heraus sich der Marienkult entfaltete: Das war die Gottesmutterschaft. An ihr kann man im Vergleich zum Heiligenkult das Maß der Steigerung und der Aufgipfelung feststellen. Es besteht in dem Unterschied, der zwischen der Mutterschaft zu Christus und der Freundschaft zu ihm bei den Heiligen vorwaltet. Die Heiligen bezeichnen wir gemeinhin als Freunde Gottes und als Gefolgsleute Jesu Christi. Diese Attribute dürfen wir natürlich Maria nicht vorenthalten. Aber Mutterschaft dem Sohne Gottes gegenüber ist etwas anderes als ein Freundschaftsverhältnis mit ihm. Dieses ist ein moralisches Merkmal zwischen Menschen, jenes ein seinshaftes Ver​hältnis und eine physische Einheit mit dem Gottmenschen. 


Durch die Gottesmutterschaft wird Maria in die höchstmögliche menschliche Gemeinschaft mit dem Sohne versetzt, die freilich wegen der Gottheit dieses Sohnes zugleich höchstmögliche Gemeinschaft des Geschöpfes mit dem göttlichen Sein und Wesen stiftet. Die Theologie hat diese einzigartige Nähe der Gottesmutter mit dem subtilsten Gedanken der Mariologie zu erfassen versucht, nämlich mit den Erwägungen über Marias Angrenzen an die Dreifaltigkeit. Was man dabei mit den biblischem Denken entsprechenden Bezeichnungen Marias als „Tochter des Vaters“, als „Braut des Sohnes“ oder als „Tempel des Heiligen Geistes“ treffen wollte, war nicht nur die jedem Begnadeten zukommende Einwohnung der Dreifaltigkeit, sondern, umgekehrt, eine Einbeziehung Marias in die Allerheiligste Dreifaltigkeit. Diese Einheit steht zwar weit unter der gottmenschlichen Personeinheit Jesu Christi, aber sie ist doch weit über die allgemeine Einwohnung der Trinität in den Begnadeten erhaben. Sie hebt die Gottesmutter an Würde weit über die Heiligen, die Freunde Christi, empor. 


Diese Würde ist kein moralisches Attribut, sondern sie ist etwas Reales und Seinshaftes, nämlich die göttliche Gnade, oder das Leben und die Liebe Gottes in den drei göttlichen Personen. Sie ist aufgrund der Mutterschaft Mariens zum Gottmenschen zu einer mit keinem anderen Geschöpf vergleichbaren Mächtigkeit gesteigert. Deshalb legt die Theologie das „gratia plena“ des Engelsgrußes dahingehend aus, dass Maria die Gnade Gottes in solcher Fülle empfangen hat, wie sie von einem Geschöpf überhaupt getragen werden kann. Daraus folgt die höchste Begabung mit den übernatürlichen Tugenden. 


Diese Fülle der Gnade ist auch das entscheidende Motiv für die besondere Verehrung der Gottesmutter in der Form des Lobpreises; denn die Heiligen werden nicht wegen ihrer menschlichen Leistungen gerühmt und geehrt, sondern wegen ihrer Transparenz für die göttliche Gnade. Maria ist wegen der Einzigartigkeit und Fülle ihrer Gnade zugleich auch das höchste Subjekt der lobpreisenden Verehrung, weil sie in ihrer Gnadenfülle das leuchtende Abbild des göttlichen Lebens und der göttlichen Heiligkeit geworden ist. Deshalb verehren die Heiligen immer auch Maria als ihre Königin, während Maria selbst nicht als Verehrerin der Heiligen gelten kann. Sie verehrt nur Christus und die Dreifaltigkeit. 


Auf den ersten Blick scheint die einzigartige Gnadenfülle Mariens die Gottesmutter so zu erheben, dass evangelische Christen sich immer wieder zu dem Vorwurf der Vergöttlichung eines Menschen veranlasst fühlen. Aber in Wirklichkeit ist Maria ein so reines und durchlässiges Abbild der göttlichen Gnade, dass hinter ihrer Erscheinung die göttliche Gnadenfülle immer sichtbar bleibt und die Gefahr der Vergöttlichung niemals ernstlich nahe kommt. Hier gilt der von Ildefons von Toledo († 667) geprägte Grundsatz: „So geht, was der Mutter gegeben wird, auf den Sohn über …. So fällt die im Dienste der Königin gegebene Ehre zur Ehre des Königs aus“
. D. h. die Gottesmutterschaft, die Quelle der Fülle der Gnade, weist zugleich am eindringlichsten auf den Ursprung der Gnade in Jesus Christus hin. Den Beweis für die einzigartige Verehrungswürdigkeit Mariens um Christi willen erbringen die Heiligen selbst, die als außergewöhnlich Begnadete in Maria immer ihr höchstes Verehrungsziel anerkannten. 


Die Gottesmutterschaft, welche Maria, die das Gnadenhaupt der Menschheit gebar, mit dem höchstmöglichen Gnadenreichtum eines Geschöpfes ausstattete, ebnet zugleich auch den Weg zur Anerkennung der besonderen Fürbittkraft Marias und ihrer Anrufung um ihre Hilfe im subjektiven Heilsprozess. Hier kommt zunächst wieder der Grundsatz von der Solidarität der Glieder Christi im Einssein und im Austausch der Gnade zur Geltung, wie er aller Heiligenverehrung zu eigen ist. Nur muss hier der marianische Unterschied wieder zur Geltung gebracht werden, der darin besteht, dass Maria zwar Glied am Leibe Christi ist, aber das höchste und sublimste Glied, in dem die Kirche als der Leib Christi seinen Ursprung hat und seine Urzelle besitzt, in der das ganze Wesen der Kirche präformiert und vorgebildet ist. Weil Maria das tätige, dynamisch wirkende Urbild der Kirche ist, kommt ihr an der Spitze der Kirche auch die Aufgabe zu, welche die Kirche allgemein vollzieht, nämlich Vermittlerin des göttlichen Lebens und der göttlichen Gnade zu sein. 


Wiederum ist daran zu erkennen, dass die Gnadenfülle und die Gnadenvorzüge Marias nicht für sie selbst gedacht sind und in ihr verschlossen sind. Sie sind in ihr zur Vollendung und zur Fülle gebracht, um von ihr mitgeteilt und verströmt zu werden. Diejenige, die das Haupt der Gnade in Jesus Christus geboren hat und der Welt den Spender aller Gnade geschenkt hat, vollführte damit schon am Ursprung das Werk der Gnadenmitteilung, wie es der Kirche eigen ist. Durch die leibliche Aufnahme in den Himmel zur Vollendung gebracht, ist aus der Analogie des Glaubens zu erschließen, dass Maria als die Kirche in der Vollendung dieses Werk der Gnadenausteilung weiter vollzieht und in höchster Universalität und Intensität vollführt, was die Heiligen in partieller und begrenzter Weise für uns auch tun, nämlich uns die Gnade Gottes zu erflehen. 


Die Theologie hat die gegenüber den Heiligen gesteigerte Universalität und Intensität der Gnadenmitteilung Marias zugespitzt auf den Ausdruck „fürbittende Allmacht“ gebracht. Freilich ist die Zuteilung der Eigenschaft der Allmacht an ein Geschöpf unstatthaft. Aber wie das Adjektiv „fürbittend“ zeigt, ist diese Allmacht nicht im eigentlichen, sondern nur im übertragenen Sinn zu verstehen. So bleibt der Ausdruck eine hyperbolische Kennzeichnung für die nicht mehr in eindeutige Begriffe zu fassende Überlegenheit der Fürbittkraft der Gottesmutter gegenüber der der Heiligen. Die Heiligenverehrung der Gläubigen als solche bestätigt, dass man die Heiligen für je besondere Wünsche und Nöte anruft, während die Anrufung Marias auf alle Fälle der menschlichen Hilfsbedürftigkeit, vor allem auf Bewahrung vor Sünde und Gewährung des Heils geht. 


Das höchste Gewicht der kultischen Verehrung kommt freilich der Angleichung an ihr Leben, der Nachfolge und der sogenannten Nachahmung zu, welche die geistige Anziehungskraft des betreffenden Heiligen aufnimmt und das eigene Streben nach Heiligkeit entfacht. Die Motivation zum Streben nach Heiligkeit, die von Maria ausgeht, ist aufgrund ihrer einzigartigen Christusgemeinschaft und der Strahlkraft ihrer Tugendschönheit die höchste und erhabenste. Sie wird in den fünf „Mutter-“ und in den zwölf „Jungfrauenanrufungen“ der Lauretanischen Litanei zu einem hochgestimmten Ausdruck gebracht. Dasselbe leistet in noch reicher entfalteter Weise der byzantinische Akathistos‑Hymnos. In ihm wird Maria u. a. als die „Zusammenfassung“ alles dessen bezeichnet, was Christus lehrte, sie wird als „Inbegriff seiner Lehre“ und als „Wegweiserin“ der Gläubigen bekannt. Bemerkenswert bleibt aber, dass der Hauptakzent nicht auf dem liegt, was sie an nachfolgewürdigen Eigenschaften darstellt, sondern auf dem, was ihr bei der Menschwerdung Christi widerfahren ist und was sie dabei mitgewirkt hat
. So wird die Fülle ihrer Tugenden wiederum mit ihrer Mitwirkung bei der objektiven Erlösung zusammengebracht. Ihre Vorbildhaftigkeit und ihre Anziehungskraft liegen also vor allem in ihrem magdlichen Dienst an der Erlösung und am Erlöser. 


Insgesamt besteht die eigentliche Vorbildlichkeit und Nachahmungswürdigkeit der jungfräulichen Gottesmutter in ihrem Mitwirken an der Erlösung. Sie ist als die Vollerlöste das Ur- und Vorbild des begnadeten Menschen, welcher an der Erlösung mitwirken soll. 


Von Maria, der Mutter und Gefährtin des Erlösers, fällt so auch ein gültiges Licht auf das in der Heiligenverehrung eigentlich Gemeinte: nicht die Nachahmung eines einzelnen Vorzugs, sondern der Nachvollzug in der Lebenshingabe an Christus, welche auch die Teilnahme am Werk Christi erbringt. Aber auch umgekehrt spendet die Heiligenverehrung dem Marienkult Licht und höheren Sinn, insofern sie eine Vorstufe bildet, die in sich die Tendenz zu einer letzten Überhöhung aller ihrer Anliegen zeigt. Diese Überhöhung findet sie im Kult Marias, der seit jeher deshalb als cultus hyperduliae, als Kult gesteigerter Hochschätzung, bezeichnet, niemals aber als Anbetung verstanden wurde. Heiligen- und Ma​rienver​ehrung gehen so eine Verbindung miteinander ein: Die erstere drängt zu ihrem einzig gearteten Höhepunkt in Maria, von ihr aber fällt ein erhellendes Licht auf den Sinn und die Bedeutung des Heiligenkultes. 


Bei einer Dankmesse zur Heiligsprechung von Josefmaria Escrivá hat Weihbischof R. Klug folgende Ansprache gehalten, die auf Grund des besonderen Anlasses hier wiedergegeben werden soll. Die Liebe zur Muttergottes war für den neuen Heiligen besonders kennzeichnend und gab ihm immer neue Impulse zum Apostolat und zur Heiligung des Alltags
.

Predigt in St. Martin, Freiburg 


Weihbischof Rainer Klug


Am 6. Oktober hat der Papst das Leben des Priesters Josefmaria Escrivá der ganzen Kirche als geistgeleitetes und geisterfülltes Leben vor Augen gestellt. Das Beispiel seines Lebens und die Kraft seiner Fürbitte sollen uns heutigen Christen helfen, unsere eigene Berufung zu erkennen, ihr „nachzujagen“ (Hebr 12, 14) und uns ganz dem Wirken der Gnade zu öffnen und Werke des Geistes zu tun (Gal 5, 22 f.).


Jede Heiligsprechung, auch wenn sie zunächst nur einen bestimmten Personenkreis anspricht, strahlt doch auf die ganze Kirche aus und heiligt sie. Aus dem Land der hl. Theresia von Avila, des hl. Ignatius von Loyola und des hl. Johannes vom Kreuz wird uns mit Josefmaria Escrivá ein geistlicher Lehrer gegeben, der die Heiligung des alltäglichen, gewöhnlichen Lebens zum Kern seiner Botschaft macht. Das berufliche Leben inmitten der Welt, ein geistliches Leben, das aus dem Gebet und den Sakramenten schöpft, eine leidenschaftliche Liebe zur Eucharistie und die Treue zur Kirche und zum Papst sind Teilaspekte des den Alltag heiligenden Lebens.


Es ist klar, dass jedes Heiligenleben viele Aspekte hat, denen nachzuspüren sich lohnen würde. Für heute möchte ich beim Gedanken der Heiligung des alltäglichen Lebens bleiben. Es ist eine Grundfrage des christlichen Lebens. Die Eremiten und Asketen haben die konsequente Nachfolge Christi in der Einsamkeit gesucht. Das monastische Leben suchte die Heiligkeit im Aufbau der Stadt Gottes, die Mystiker in der Liebe zum kontemplativen Gebet, die apostolischen Gemeinschaften in gemeinsam geübter Nächstenliebe.


Obwohl uns die Heiligung des gewöhnlichen, alltäglichen Lebens als Berufung und Lebensform eines jeden Christen schon lange gezeigt worden ist, z. B. in der „Nachfolge Christi“ des Thomas von Kempen, bei Ignatius, der uns lehrte, Gott auch in den kleinsten Dingen zu erkennen, durch eine Frau wie Franziska von Chantal oder in unserer Zeit Madeleine Delbrel oder auch Schwester Ulrika Nisch, ist uns dennoch weitgehend die allgemeine Berufung zur Heiligkeit außer Blick geraten. Der Papst hat sie den Jugendlichen der Welt in Rom 2000 neu zugerufen: „Habt keine Angst, die Heiligen des neuen Jahrtausends zu werden!“

Die Berufung zur Heiligkeit hat eine persönliche Seite, aber auch eine die Kirche aufbauende und eine die Gesellschaft heilende Seite.


Heiligung des Alltags bedeutet, „durch eine geheiligte und heiligende Arbeit Christus in das Innerste aller menschlichen Tätigkeiten hineinzutragen“, so formulierte der heilige Josefmaria und setzte das Ziel „Jesus Christus kennen lernen, anderen helfen, ihn kennen zu lernen, ihn überallhin tragen“.


Die folgenden Worte Escrivás erinnern uns an den Schlüsselsatz der Pastoralkonstitution des II. Vatikanischen Konzils:


„Meine Töchter und Söhne, dort, unter euren Mitmenschen, in euren Mühen, eurer Arbeit und eurer Liebe, dort ist der eigentliche Ort eurer tagtäglichen Begegnung mit Christus.
 … Ich träume … von unzähligen Kindern Gottes, die ihr Leben als gewöhnliche Menschen heiligen und teilhaben an den Mühen, Hoffnungen und Anstrengungen ihrer Mitmenschen“
.


Das kann nur gelingen, wenn Menschen nicht nur beten, sondern vielmehr in einer Atmosphäre des Gebetes leben; wenn sie die Eucharistie, also die Feier der Messe, „zu einer Schule tiefer Spiritualität und zu einem ruhigen, aber anspruchsvollen Ort der Einübung in christliche Soziallehre werden lassen“, - so die Worte Papst Paul VI
 -, und wenn sie täglich das Evangelium „zum konkreten Kompass ihres Daseins“ nehmen, - so der hl. Josefmaria
.


Freilich scheint mir, dass dieser Weg der Heiligung von der theologischen Grundannahme ausgeht, dass Gott erst zu den Menschen getragen werden muss, dass das Gnadenwirken Gottes als ein in Raum und Zeit bestimmbares Eingreifen in eine ansonsten als profane und sündige Welt erfahren wird und dementsprechend auch der persönliche Weg der Heiligung geformt werden muss. „Demgegenüber geht eine andere Vorstellungsweise vom Wirken Gottes in der menschlichen Geschichte von der schöpfungstheologischen Glaubensüberzeugung aus, dass es eine völlig profane Welt gar nicht geben kann, dass vielmehr diese sogenannte ‚profane’ Welt immer schon umfasst und bis in die letzten Fasern durchdrungen ist von der göttlichen Gnade. Demgemäss ist Gottes Gnade immer und überall in der Welt gegeben, selbst wenn sie vom Menschen weder erkannt, noch anerkannt wird. Dort aber, wo sie der Mensch in Freiheit annimmt, lebt sie als Annahme Gottes selbst und ist damit Heilsgeschichte“. Der Weg der Heiligung ist deshalb auch „zu verstehen als Geschichte der Freiheit des Menschen, der seine innerste Begnadigung annimmt, sie geschichtlich zur Erscheinung und kirchlich in die Entscheidung bringt“. So formulierte es 1998 der Basler Bischof Koch
.


Ich hoffe, dass ich nicht überinterpretiert habe und glaube, dass es gut ist, wenn sich auch heute verschiedene Wege der Heiligung in unserer Kirche ergänzen. Manche gegenseitige Missverständnisse haben wohl darin ihren Grund, dass sie eher aus Halbwissen als aus theologischer Diskussion stammen. Jedenfalls muss das Spannungsverhältnis der verschiedenen Heiligungswege für den Aufbau der Kirche und für die Vergewisserung der persönlichen Entscheidung fruchtbar werden. Das kann aber nur durch das ständige, offene theologische Gespräch gelingen.


Schwestern und Brüder, lassen Sie mich in der gebotenen Kürze auch auf die Heiligung der Kirche und der Gesellschaft hinweisen, denn ein Christ ist Glied am Leib Christi und Mitbürger der Menschengemeinschaft. Was er tut und lebt, verdunkelt das Licht der Kirche oder lässt es zum Glauben einladend leuchten für alle.


Das Apostolische Schreiben zur Seligsprechung von Josefmaria Escrivá vom 17. 5. 1992 spricht im Blick auf sein Leben von der „vorbildlichen Fügsamkeit gegenüber den Eingebungen des Heiligen Geistes, …um so der Kirche zu dienen, wie die Kirche will, dass man ihr dient“. Mit dem Wort vom Dienen ist schon viel Machtstreben bemäntelt worden. Josefmaria hat es – so bin ich überzeugt – im Sinne des heutigen Evangeliums verstanden:


„Fahrt hinaus ins tiefe Wasser und werft eure Netze zum Fang aus“ (Lk 5, 4). Das ist schwere Arbeit. Jesus heiligt sie und macht sie zum Urbild für das Wirken der Apostel. Diese „verließen alles und folgten ihm“ (Lk 5, 11). Damit beginnt „Kirche“. Ihr zu dienen, dazu gehört heute Mut und Demut.


Vor dem reichen Fischfang müssen zuerst die Netze ausgeworfen werden und noch davor steht das Hinausfahren ins Tiefe. Hat nicht der Papst in seinen Schriften zum Heiligen Jahr gerade dieses „Fahrt hinaus ins Tiefe“ als heutige Situation und Aufgabe unserer Kirche bezeichnet? 


Aber wie können wir hinausfahren, wenn wir uns gegenseitig Löcher in die Boote hauen? Ich beobachte gegenwärtig mit Sorge die Versuche Übereifriger in Deutschland, die die Kirche retten wollen, indem sie die päpstliche Autorität für ihre Einsichten vereinnahmen und andererseits das Lehramt und die Aufgabe der Bischöfe außer Kraft setzen, z. T. sogar diffamieren und denunzieren. Der früher unheilvoll wirksame sogenannte „antirömische Affekt“ in Deutschland darf nunmehr nicht ins Gegenteil zur Aushebelung der Ortskirche umschlagen. Nur in der Gemeinsamkeit von Papst und Gemeinschaft der Bischöfe sind wir Katholische Kirche. Nur gemeinsam können wir hinausfahren in die Tiefe, die Netze auswerfen und - so Gott will - auch reich gefüllt wieder einbringen. Ich denke, dass der heutige Dankgottesdienst zur Heiligsprechung des seligen Josefmaria Escrivá ein sprechendes Zeichen für diese Einheit der Kirche ist.


Gehört Josefmaria Escrivá zu den „Politischen Heiligen“, wie Gisbert Kranz eine Reihe von Heiligenviten benannte? Ich wage keine Antwort darauf. Jedenfalls ist es von der Heiligung des Berufslebens nur ein kleiner Schritt zur Veränderung der Gesellschaft. Hierzu müssen im gegenwärtigen Deutschland alle christlichen Kräfte zusammenstehen. In einem Land also, in dem Regierende die religiöse Eidesformel verweigern und Personen mit öffentlicher Verantwortung erkennbar im Ehebruch leben, in einem Land, das bisherige Tabus des Lebensschutzes Schritt für Schritt aufgibt, das die Einrichtung der Ehe nicht mehr der verbindlichen Gemeinschaft von Mann und Frau reserviert und Familie nur noch nach der Existenz von Kindern definiert, dessen Rechtsprechung weltanschauliche Einzel​interessen gegen wohlbegründete Gemeinschaftsinteressen durchsetzt, und das wirtschaft​liche Zusammenhänge nicht mehr in der Balance von sozialer Verantwortung und Freiheit halten kann.


All das sind Wunden in unserer Gesellschaft, die auf Heilung und Heiligung warten. Wer sein berufliches und persönliches Leben heiligen will, wie es Josefmaria Escrivá vorgeschlagen hat, muss konsequenterweise auch zum Reformer der Gesellschaft werden. Hier müssen wir Christen mit offenem Visier Seite an Seite kämpfen.


Bei seinem goldenen Priesterjubiläum am 28. März 1975 schrieb Josefmaria Escrivá: „Nach fünfzig Jahren bin ich immer noch wie ein stammelndes Kind; ich beginne und beginne immer wieder aufs Neue in meinem täglichen inneren Kampf. Und so bis ans Ende der Tage, die mir noch bleiben: stets aufs Neue beginnend“. 


Ich denke an das Wort des Augustinus: „Wenn du, Herr, mich am Ende meiner Tage nicht als Sieger findest, so sollst du mich wenigstens als Kämpfer finden“. 


Gott hat dem heiligen Josefmaria Escrivá den Sieg geschenkt. Wir stehen in der täglichen Aufgabe der Bewährung und der ständigen Neuorientierung, wie adäquat in unserer sich rasch verändernden Zeit der jeweils heutige Alltag zu heiligen ist. Der heilige Josefmaria Escrivá stehe uns dazu mit seiner Fürbitte bei. Amen. 

Marianische Spiritualität im Martyrium deutscher Glaubenszeugen


Ausgewählte Beispiele aus der Zeit des Nationalsozialismus


Helmut Moll

I. Der universalkirchliche Auftrag 


 Im Jahre 1994 erfolgte der Aufruf, am Ende eines leidgeprüften und von zwei Weltkriegen erschütterten Jahrhunderts Männer und Frauen dem Vergessen zu entreißen, die um ihres christlichen Glaubens willen einen gewaltsamen Tod erlitten haben. Der um sich greifenden Geschichtsvergessenheit entgegenwirkend, sollten die schrecklichen Höllen der sibirischen GULags und der Konzentrationslager in ganz Europa durch das vorbildliche Glaubenszeugnis der oft „stillen Helden“ gewendet werden. Der Ideengeber dieser weltkirchlichen Weisung war Papst Johannes Paul II. In seinem Apostolischen Schreiben Tertio millennio adveniente vom 10. November 1994 heißt es: „Am Ende des zweiten Jahrtausends ist die Kirche erneut zur Martyrerkirche geworden. Die Verfolgung von Gläubigen – Priestern und Laien – hat in verschiedenen Teilen der Welt eine reiche Saat von Martyrern bewirkt. Das Zeugnis für Christus bis zum Blutvergießen ist zum gemeinsamen Erbe von Katholiken, Orthodoxen, Anglikanern und Protestanten geworden, wie schon Paul VI in der Homilie bei der Heiligsprechung der Martyrer von Uganda betonte. Das ist ein Zeugnis, das nicht vergessen werden darf“
.


Der aus Polen kommende Pontifex, in seiner Jugend von den rauchenden Schloten der Vernichtungslager in Auschwitz erschüttert, wollte mit diesem universalkirchlichen Auftrag zugleich dem Verdrängen der geschehenen Gräueltaten Einhalt gebieten. Wir brauchen uns vor der geschichtlichen Wahrheit nicht zu fürchten! Das objektive Erhellen des Gewesenen förderte zutage, dass es neben vielfältigem Versagen auch heroische Glaubenszeugnisse von Christen gab, deren Andenken bewahrt werden muss. Dieses Gedächtnis gilt nach den Worten des Papstes weltweit: „In unserem Jahrhundert sind die Martyrer zurückgekehrt, häufig unbekannt, gleichsam 'unbekannte Soldaten' der großen Sache Gottes. Soweit als möglich dürfen ihre Zeugnisse in der Kirche nicht verloren gehen. Wie beim Konsistorium empfohlen wurde, muss von den Ortskirchen alles unternommen werden, um durch das Anlegen der notwendigen Dokumentation nicht die Erinnerung an diejenigen zu verlieren, die das Martyrium erlitten haben“
.


Dieses „Anlegen der notwendigen Dokumentation“ erbrachte bis zur Stunde eine reichhaltige Ernte. Beim Ökumenischen Gedenken aller christlichen Glaubenszeugen am 7. Mai 2000 vor dem römischen Kolosseum lagen mehr als 11000 Namen vor, die der päpstlichen Kommission „Nuovi Martiri“ gemeldet worden waren.
 In der Zwischenzeit wuchs die Zahl von Monat zu Monat, auch nach Abschluss des Heiligen Jahres 2000. Jüngst war zu hören, die Ziffer belaufe sich derweil auf mehr als 16000 Glaubenszeugen.


II. Methodische Vorüberlegungen


Drei Hauptkriterien müssen erfüllt sein, ohne deren Bestehen von einem Martyrium nicht gesprochen werden kann: der gewaltsame Tod, das Sterben aus Hass auf den Glauben bzw. die Lehre der Kirche (odium fidei) und die Bereitschaft zum Martyrium trotz Todes​bedrohung. Diesbezüglich sei auf das zweibändige im Auftrag der Deutschen Bischofskonferenz herausgegebene Hauptwerk „Zeugen für Christus. Das deutsche Martyrologium des 20. Jahrhunderts“
 hingewiesen. Die seit Oktober 2001 bereits in dritter, durchgesehener Auflage vorliegende Publikation weist zugleich auf die methodischen Einschränkungen hin: Wir müssen zunächst von der Lückenhaftigkeit der schriftlichen Quellen ausgehen, auch wenn sie eine oft genaue Rekonstruktion der damaligen Verhältnisse zulassen. Zugleich stirbt die Generation von Verwandten und Zeitzeugen aus, auf die wir uns haben berufen können, wenn es um wichtige Beobachtungen ging, wenngleich wir um den begrenzten Wert der so genannten Oral History wissen. Zudem beschränken wir uns im Folgenden auf Deutschland in den Grenzen von 1937, ohne den größeren Blick auf seine Nachbarländer und deren Probleme aus den Augen zu verlieren. 


III. Mariologische und marianische Perspektiven


Zur besseren Einordnung des Themas „Marianische Spiritualität im Martyrium deutscher Glaubenszeugen. Ausgewählte Beispiele aus der Zeit des Nationalsozialismus“ erscheint es sinnvoll, sich die allgemeine theologische und kirchliche Situation zu vergegenwärtigen. Papst Pius IX. hatte im Jahre 1854 das Dogma der Unbefleckten Empfängnis der Jungfrau Maria verkündet und damit eine neue Welle neuer mariologischer Forschungen und marianischer Frömmigkeit ausgelöst.
 Sein Nachfolger, Leo XIII, hatte durch zahlreiche Rundschreiben, vor allem durch die Enzyklika „Supremi Apostolatus“
 von 1883, die Enzyklika Superiore anno
 von 1884 und die Enzyklika Octobri mense
 von 1891, den Gläubigen den Rosenkranz empfohlen. Nicht wenige sprachen im Blick auf die Zeit zwischen 1854 und der Verkündigung des Dogmas von der leiblichen Aufnahme Mariens in die himmlische Herrlichkeit im Jahre 1950 von einem „marianischen Jahrhundert“. Gerade der Glaubenssatz von der unbefleckt Empfangenen, dem der polnische Martyrerpriester Maximilian Kolbe (1894-1941) so sehr anhing, trug in Theologie, Literatur und Wallfahrtswesen reiche Früchte. Erinnert sei nur an die immer wieder aufgelegte Studie der deutschen Konvertitin Gertrud von Le Fort „Die ewige Frau“. Sie entfaltet darin die gesamte Heilsgeschichte des gefallenen und erlösten Menschen, wenn es heißt: „Das Dogma von der Immaculata bedeutet die Verkündigung dessen, was der Mensch als noch nicht gefallene Kreatur war; es bedeutet das unentweihte Antlitz des Schöpfers, das göttliche Ebenbild im Menschen.“
 


Papst Pius XI. publizierte im Rückgriff auf das Konzil von Ephesus (431) im Jahre 1931 die Enzyklika Lux veritatis über die göttliche Mutterschaft Mariens; auf diese Weise stärkte er die Bande mit der östlichen Christenheit wie auch mit den aus der Reformation hervorgegangenen kirchlichen Gemeinschaften, die am Dogma von der Mutterschaft Mariens festhalten.


Die Erscheinungen der Gottesmutter gaben der Theologie wie der Frömmigkeit weitere Impulse. Es sei erinnert an La Salette im Jahre 1846. Größere Bedeutung kam Lourdes im Jahre 1858 zu, wohin der Regensburger Martyrer Josef Zirkl (1875-1945) eine Wallfahrt unternahm.
 Ein heilsgeschichtliches Signal stellte das portugiesische Fatima im Jahre 1917 dar, demzufolge Papst Pius XII. nach 25 Jahren am 31. Oktober 1942 die „Weltweihe an das Unbefleckte Herz Mariens“ vornahm
; die Martyrer-Pfarrer Karl Borromäus Kramer
 (1881-1945) aus dem Bistum Regensburg und Alfons Mersmann
 (1905-1945) aus der Freien Prälatur Schneidemühl rekurrierten in ihrem Wirken auf Fatima. Schließlich sei das Augenmerk gelenkt auf die belgischen Erscheinungsorte Beauring in den Jahren 1932 bis 1933 und Banneux im Jahre 1933.


Zur gleichen Zeit traten neben den bereits bestehenden nun auch bestimmte Kongregationen marianischer Prägung stärker in den Vordergrund, von denen zunächst die Rede sein soll.


IV.  Marianische Kongregationen


1. Gesellschaft des Katholischen Apostolates


Wer dem Einsatz der nach dem heiligen Vinzenz Pallotti (1795-1850) benannten Gesellschaft des Katholischen Apostolates in der Zeit des Nationalsozialismus nachgeht, stellt ein großes Potential an Aufbrüchen und Entwicklungen fest.
 Pallottis Wahlspruch „Caritas Christi urget me“ – „Die Liebe Christi drängt mich“, aus dem 2. Korintherbrief genommen (5,14), darüber hinaus alles „zur unendlichen Verherrlichung Gottes“ zu tun, verbindet sich mit der Spiritualität Schönstatts. Die Exerzitienkurse, die alljährlich in Vallendar am Rhein stattfanden, sowie die Betonung der göttlichen Vorsehung, gaben den Blutzeugen eine eindeutige Wegweisung. In diesem Zusammenhang sei vor allem auf P. Franz Reinisch
 (1903-1942) hingewiesen, nach dem Schönstatt mithilft, „eine neue Blütezeit der Kirche“ heraufzuführen. Diese Kirche ist für ihn marianisch geprägt. Zwei Beispiele belegen diese Haltung: „Er freut sich wie ein Kind, als der Gefängnispfarrer – ein Schönstattpriester – ihm ein kleines Bild vom Innern des Heiligtums mitbringt. Seitdem betrachtet er seine Zelle als ein 'kleines Kirchlein', als 'Filiale des MTA-Kapellchens', und genau hinter dem Tabernakel auf dem Foto bewahrt er als größte Kostbarkeit Christus im Sakrament auf, das ihm sein 'Schutzengel' gebracht hat. Ein zweiter charakteristischer Zug seiner Verbundenheit mit Maria ist mit einem Ausdruck verbunden, der immer wieder, bis in sein Sterbelied hinein, auftaucht. Er nennt die Gottesmutter mit Vorliebe 'das große Zeichen'. Damit greift er etwas auf, was für ihn einen dichten Sinn​kontext besitzt. Zu Beginn des Krieges, 1940, hatte Pater Kentenich dem Exer​zitienkurs dieses Jahres den programmatischen Titel  “Der apokalyptische Priester“ ge​geben. Er unternahm in einer Auslegung der Geheimen Offenbarung den Versuch einer heilsgeschichtli​chen und zeitgeschichtlichen Aktualisierung dieses urchristlichen Trost- und Orientierungsbuches. Dabei ist die 'Frau' die Kirche, per​sonifiziert in Maria; der 'Drache' sind die irdischen Mächte und Machthaber als Verkörperung teuflischer Mächte. Maria wird für ihn zu einem „Licht-, Kampf- und Siegeszeichen“ (1, 28 u.ö.). Das muss Pater Reinisch innerlich gepackt haben, denn es wird zu einem seiner Lieblingsausdrücke. Seine Liebe zur Gottesmutter, die er seit Kindestagen in sich trägt, die stetig mit ihm gewachsen war, wird nun auch zu einer gläubig-hoffnungsvollen Zukunftsschau der Kirche: Maria ist – mit einem Ausdruck Vinzenz Pallottis – „der große Missionar, sie wird von hier aus universell fruchtbar sich erweisen. Ich glaube fest, dass von da aus die Blütezeit der Kirche in nächster Zeit mächtig gefördert wird“ (I, 46). In dieser Sicht begreift er auch den Sinn seines eigenen Lebensopfers als Saatkorn für diese kommende Blüte der Kirche
.


Vergleichbare Gedanken verdanken wir dem deutschlandweit bekannten Pallottinerpater Albert Eise
 (1896-1942) aus dem württembergischen Oeffingen bei Stuttgart. Bereits in seinem Noviziat in Limburg 1919 lautete sein Ideal: „Ein feuriger Marienapostel will ich werden“, und: „Mögen mich meine Obern hinstellen, wo es auch immer sei, für Maria will ich arbeiten und ihre Ehre vermehren“. Im Jahre 1936, als er Schriftleiter der Zeitschrift „Königin der Apostel“ wurde, entwickelte er ein Organ, dessen Gedankengut ganz im Gegensatz zur Ideologie des Nationalsozialismus stand; bereits die Dezemberausgabe 1936 wurde daher beschlagnahmt und er ernstlich verwarnt. Nachdem er während eines geheimen Studentinnentreffens 1941 in Koblenz festgenommen worden war, kam der Ordensmann nach stundenlangem Verhör in das Koblenzer Gefängnis, von dort in das Konzentrationslager Dachau. Im Wissen um seinen bevorstehenden Tod schrieb er am 26. Juli 1942 an seine „Lieben“ den „Letzten Brief“, in dem er seine Gebete wiederholt: „'Wenn es mit Deinen Plänen vereinbar ist, dann lass mich ein Opfer werden für Deine und der Gottesmutter Zwecke.' (...) In all diesen Dingen erlebte ich große Stunden, so vor allem an Mariä Heimsuchung und Maria vom Berge Karmel, und große Gnadenbekundungen ... Gottes Vorsehung und Marias Schutz ist wunderbar mit mir“
.


Von der Pallottinern, die im „Dritten Reich“ um ihres Glaubens willen verfolgt und umgebracht wurden, sollen weiterhin folgende genannt werden: Der Generaldirektor des St. Raphaelsvereins in Hamburg, P. Dr. Max Joseph Größer
 (1887-1940), der aus dem Westerwald kommende P. Richard Henkes
 (* 1900), der 1945 im Konzentrationslager Dachau starb, der Mannheimer Br. Johannes Leodegar Kremer
 (* 1893), der 1944 im Zuchthaus Brandenburg-Görden gehenkt wurde, schließlich Br. Franz Xaver Maier (* 1910) und Br. Eduard Ossowski (* 1878), welche 1942 bzw. 1944 im Frankfurter Gestapogefängnis zu Tode kamen.


2.  Schönstatt-Bewegung


Aus der Gesellschaft des Katholischen Apostolates bildete sich die Schönstatt-Bewegung
, vor allem seit ihrer Gründung im Jahre 1914, in Verbindung mit P. Joseph Kentenich
 (1885-1968), dem Gründer des Schönstattwerks, der von 1942 bis 1945 im Konzentrationslager Dachau interniert war. Die Schönstatt-Bewegung gab entscheidende geistliche Impulse: Der Neupriester Karl Leisner
 (1915-1945) aus dem Bistum Münster, der mit sieben Jahren zum ersten Mal zur „Trösterin der Betrübten“ nach Kevelaer an der Hand seiner Eltern pilgerte, fand nach Exerzitien in Schönstatt eine „innere Mitte für sein bewegtes Leben“
; er trat während des Studiums der Schönstatt-Theologengruppe bei und wurde im Konzentrationslager Dachau Mitglied der Schönstatt-Priestergruppe, in Zusammenarbeit mit dem unvergessenen Jesuitenpater Otto Pies, auf den die Arbeiten „Stephanus heute. Karl Leisner, Priester und Opfer“
 und „Geweihte Hände in Fesseln. Priesterweihe im KZ“
 zurückgehen. Das Portal der Versöhnung der Kevelaerer Basilika, von Bert Gerresheim geschaffen, zeigt die Priesterweihe des 1996 Seliggesprochenen im Dachauer Konzentrationslager. In diesem Zusammenhang muss auch Vikar Heinrich König
 (* 1900), Priester des Erzbistums Paderborn, genannt werden, der am 24. Juni 1942 im Konzentrationslager Dachau starb.


Zwei Lehrerinnen aus der Gemeinschaft der Frauen von Schönstatt haben ihr Apostolat mit dem Tod bezahlt. Charlotte Holubars (* 1883), wie der evangelische Glaubenszeuge Dietrich Bonhoeffer (1906-KZ Flossenbürg 1945) in Nieder​schlesien zur Welt gekommen, fand ihre geistige Heimat, aus der sie fortan lebte, in Schönstatt.
 Als sie 1929 ihre Ewig-Weihe ablegte, versprach sie: „Ich will der Mutter dienen als ihr Werkzeug (...). Ich will selbst echte marianische Frauenart verkörpern und sie andere (!) lehren.“ Nach der Machtübernahme Adolf Hitlers am 30. Januar 1933 geriet die Volksschullehrerin im saarländischen Heusweiler, wo die Bekenntnisschule bald in eine nationalsozialistische Schule umgewandelt wurde, in die Fänge der Geheimen Staatspolizei: Ihr fielen im November 1942 Abschriften aller bisherigen Briefe P. Kentenichs aus Dachau in die Hände. Daraufhin verhaftet und nach Koblenz gebracht, ging ihr Leidensweg in das Konzentrationslager Ravensbrück. Am 18. Oktober 1944, dem dreißigsten Gründungstag Schönstatts, erneuerte sie ihre Ganzhingabe an Gott durch die Hände der Dreimal Wunderbaren Mutter von Schönstatt. Wenige Tage später, am 9. November 1944, starb sie.


Das zweite Mitglied der Frauen von Schönstatt, die Mittelschullehrerin Maria Laufenberg
 (1910-1944), entstammte dem lothringischen Nilvingen, wuchs aber in Duisburg auf. Der Kampf um den Erhalt der Konfessionsschule, den sie 1937 in Osnabrück erlebte, zehrte an ihren Kräften. Eine Strafversetzung nach Esterwegen folgte. Am 20. August 1939 schrieb sie in ihr Tagebuch: „Siehe, Gottesmutter, alles, alles gebe ich dir zurück, lass es mich immer voller tun, und du nimm mich auch ernst! Suscipe! (...) Lehre du mich sterben. Läutere mich gründlich, und dann, bitte bald (...)“ Am folgenden 18. Oktober finden wir die Worte: „Suscipe! (...) lass mich Brennholz im Opfer- und Liebesfeuer sein, das vom Kapellchen aus die ganze Welt entzünden will“. Die so genannte Blankovollmacht sollte sie bald einlösen: Wegen Magenstörungen und Entkräftung wurde sie in ein Sanatorium eingewiesen, von dort sollte sie sich zu Hause erholen. Binnen kurzen stand ein Platz im Sanatorium Sackenbach bei Lohr am Main zur Verfügung, das sie sogleich nutzte. Da aus statistischen Gründen keiner in einem Sanatorium sterben durfte, wurde für die Sterbende eine neue Unterkunft gesucht. Während einer Zugfahrt kam sie noch bis Mechernich in der Eifel, wo sie am 7. März 1944 im Kreuser Stift verschied.


3. Maristen-Schulbrüder


Es gehört zu den Grundsätzen des Gründers der Maristen-Schulbrüder des heiligen Marzellin Champagnat (1789-1840), Menschen heranzubilden, die aus dem Geist Mariens leben, dem Wahlspruch folgend: „Durch Maria zu Jesus“.
 Johannes Goebels
, 1896 in Meiderich bei Duisburg geboren, wuchs als ältestes von neun Kindern in einem katholischen Elternhaus auf. Nach dem Besuch der Volksschule trat er Anfang 1913 bei den „Kleinen Brüdern Mariens“ ein, erhielt mit dem Beginn des Noviziats den Namen Johannes Xaver und wurde Lehrer an verschiedenen Stätten der Kongregation. Als Erzieher an der Landwirtschaftsschule im münsterländischen Lüdinghausen erfolgte seine und vieler seiner Kollegen Verhaftung. Der Vorwurf lautete, sie hätten die natürliche soziale Erziehung der Schüler nicht hinreichend gefördert. Auch wegen antinationalsozialistischer Beeinflussung der Jugend festgenommen, kam Br. Johannes Xaver zunächst in das Gefängnis Recklinghausen, dann in das Konzentrationslager Dachau, wo der „treue Sohn Mariens“, von Jesuitenpater Otto Pies versehen, im Alter von 48 Jahren an Meningitis verstarb.


4. Kongregation der Schulschwestern de Notre Dame


Ein Mitglied der Kongregation der Schulschwestern von Unserer Lieben Frau, Sr. M. Epi​pha​nia Pritzl
 wurde im Konzentrationslager Ravensbrück zur Martyrerin. Nachdem Barbara Pritzl 1881 im böhmischen Hirschau zur Welt gekommen war, trat sie bereits als Aspirantin am 15. September 1893, dem Fest der Schmerzhaften Mutter Gottes, in die Kongregation ein. Sie stellte ihr ganzes Ordensleben unter den Schutz der Mater dolorosa. Die ausgebildete Lehrerin und spätere Direktorin von Marienbad erlitt nach der Eingliederung des Sudetenlandes in das Deutsche Reich nicht wenige heimtückische Diskriminierungen vielfältiger Art. Offenkundigen Rechtsverletzungen und der bloßen Willkür der Machthaber ausgesetzt, wurde die mutige Ordensfrau nach Ravensbrück eingewiesen, wo sie am 18. März 1944 umkam. Der Nekrolog der Kongregation hält u.a. Folgendes fest: „Eine kindliche Verehrung trug sie zur lieben Mutter Gottes und suchte auch den Herzen der Kinder diese einzupflanzen“.


5. Kongregation der Hünfelder Oblaten


In die Kongregation der Oblaten der Unbefleckten Jungfrau Maria
 trat im Jahre 1916 der 1897 nahe bei Hildesheim geborene Friedrich Lorenz
 (1897-1944) ein, der nach dem Studium der Philosophie und Theologie an der Ordenshochschule der Oblaten in Hünfeld bei Fulda im Jahre 1924 zum Priester geweiht wurde. Nach zehnjähriger Tätigkeit als Volksmissionar wurde P. Lorenz zur Militärseelsorge einberufen, betreute insgeheim polnische Priester im Bistum Kulm (Chelmno) und kam 1941, nachdem er aus der Militärseelsorge entlassen worden war, an seine alte Seelsorgestelle in Stettin-Züllchow, wo er, zusammen mit dem Berliner Priester Herbert Simoleit und Prälat Dr. Carl Lampert, durch einen bewusst angesetzten Spitzel verraten wurde. Die drei Priester wurden 1943 vor dem Reichskriegsgericht zum Tode verurteilt, P. Lorenz am 13. November 1944 in Halle exekutiert. Sein am gleichen Tag hinterlassenes „Testament“ offenbart seine marianische Gesinnung: „Es geschehe der heilige Wille Gottes! Er wollte, dass ich nicht länger als 48 Jahre leben, nicht länger als 20 Jahre Priester sein sollte. (...) Ich sterbe als katholischer Priester und als Oblate der Unbefleckten Jungfrau Maria im Namen des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes. Amen! Gelobt sei Jesus Christus und die Unbefleckte Jungfrau Maria. Amen!“


V. Haftstätten


Die Zeit des Nationalsozialismus kannte unterschiedliche Grade der Freiheitsberaubung: Untersuchungshaft, Gefängnis, Strafanstalt, Zuchthaus, Arbeitslager, Arbeitserziehungslager, Konzentrationslager. Ausgewählte Beispiele sollen im weiteren Verlauf davon künden, wie die Glaubenszeugen auf die Entbehrung der Freiheit reagierten, welcher Hilfen sie sich bedienten und warum sie den Gekreuzigten verehrten, unter dessen Kreuz sie die Gottesmutter, die mater dolorosa, anriefen.


1.  Konzentrationslager Dachau


Der Würzburger Diözesanpriester Georg Häfner, als Pfarrer von Oberschwarzach wegen der Verteidigung der Unauflöslichkeit der Ehe in das Netz der Geheimen Staatspolizei geraten und in das Konzentrationslager Dachau überstellt, kündet in seinen Briefen an seine Verwandten von seiner tiefen Verbundenheit mit Gott im Sakrament der Eucharistie, aber auch mit der Gottesmutter. Seine dort niedergelegten Betrachtungen „kennzeichnen die Kirchengemeinschaft, die Häfner lebte und lehrte. Zur Schule des Betens gehört Häfners Anhalten zum Rosenkranzgebet. In der regelmäßig geübten Form entwickelt sich gleichsam die marianisch geprägte Gehorsamshaltung, werkzeuglich von Gott über sich verfügen zu lassen. Zugleich wird der Beter in den gesamten heilsgeschichtlichen Wirkungs​zusammen​hang Gottes gestellt. Häfners Doppelhoffnung auf die göttliche und menschliche Hilfe bricht durch, wenn er am 17. Mai 1942 aus Dachau schreibt: „Beten und hoffen wir weiter auf Gott und Muttergottes“
. Wenn der in Würzburg geborene Priester seine in Liebe verbundenen Eltern am 10. Januar 1942 auf das Marienheiligtum Frankens, die Wallfahrtskirche Mariä Heimsuchung, hinweist und darum bittet: „Besucht fleißig das Käppele“
, dann verdichtet sich hier seine marianisch orientierte Spiritualität. In seinem Brief vom 12. Juli 1942 legt er seinen Eltern die Worte ans Herz: „Beten und hoffen wir weiter auf Gott und Muttergottes.“


Das Würzburger Käppele birgt ein altes Vesperbild. Die Pietà zeigt uns den von blutenden Wunden gezeichneten Herrn, von seiner Mutter auf dem Schoss gehalten.
 In ihr erfüllt sich die Prophetie des greisen Simeon, der bei der Darstellung Jesu im Tempel vorherverkündigte, dass Jesus das Zeichen des Widerspruchs sei und zu Maria sagte: „Dir selbst aber wird ein Schwert durch die Seele dringen.“ (Lk 2, 35; vgl. Zweites Vatikanisches Konzil, Dogmatische Konstitution über die Kirche, Art. 57). Die Dogmatische Konstitution über die Kirche des Zweiten Vatikanischen Konzils kleidet die Vorausverkündigung in folgende Worte: „Ihre Vereinigung mit dem Sohn hielt sie in Treue bis zum Kreuz, wo sie nicht ohne göttliche Absicht stand (vgl. Joh 19,25), heftig mit ihrem Eingeborenen litt und sich mit seinem Opfer in mütterlichem Geist verband, indem sie der Darbringung des Schlachtopfers, das sie geboren hatte, liebevoll zustimmte. Und schließlich wurde sie von Christus Jesus selbst, als er am Kreuz starb, dem Jünger zur Mutter gegeben mit den Worten: Frau, siehe da dein Sohn“ (Art. 58). Der eindringliche Ton des Stabat mater dolorosa drückt diese Empfindungen in theologisch sublimer und sprachlich kaum überbietbarer Weise aus
, in Anlehnung an das auf Maria bezogene Wort der Klagelieder: „Ihr alle, die ihr des Weges zieht, schaut doch und seht, ob ein Schmerz ist wie mein Schmerz, den man mir angetan“ (Klgl 1 12), wenn es dort heißt:


„Christi Mutter stand mit Schmerzen bei dem Kreuz und weint von Herzen, als ihr lieber Sohn da hing. Durch die Seele voller Trauer, schneidend unter Todesschauer, jetzt das Schwert des Leidens ging.


Welch ein Schmerz der Auserkornen, da sie sah den Eingebornen, wie er mit dem Tode rang! Angst und Jammer, Qual und Bangen, alles Leid hielt sie umfangen, das nur je ein Herz durchdrang.


O du Jungfrau der Jungfrauen, woll auf mich in Liebe schauen, dass ich teile deinen Schmerz, dass ich Christi Tod und Leiden, Marter, Angst und bittres Scheiden fühle wie dein Mutterherz!“


Pfarrer Häfner wollte mit den an seine Verwandten gerichteten Appellen auf die Vereinigung des Leides Christi und seiner Mutter mit dem der Häftlinge aufmerksam machen. Das Stabat mater dolorosa gibt zugleich Kraft, den eigenen Schmerz im Wissen um die Schmerzen des Gekreuzigten und seiner unter dem Kreuz stehenden Mutter geduldig und tapfer zu tragen. Schließlich klingt der Gedanke der Sühne an: für die Ungerechten und Sünder im Gebet und im Opfer einzutreten.


Kaplan Hans Haun erinnert sich an seinen ehemaligen Pfarrer Häfner, wenn er unter dem 14. Januar 1986 bezüglich des Rosenkranzgebetes zu Protokoll gab: „(...) auch seinen Haushälterinnen empfahl er dringend außer dem selbstverständlich täglichen Gottesdienstbesuch das tägliche Beten des Rosenkranzes“
 In dieser Haltung, die er persönlich vorlebte, bis in die letzten Tage seines Lebens, starb Pfarrer Häfner am 20. August 1942. 


2. Konzentrationslager Buchenwald 


Der christliche Gewerkschaftler Otto Gerig
, 1885 in der badischen Kleinstadt Rosenberg unweit von Bad Mergentheim zur Welt gekommen, kam 1910 in das Rheinland, trat in die Zentrumspartei ein, für die er von 1921 bis 1924 als Abgeordneter in den preußischen Landtag, von 1923 bis 1933 für den Wahlkreis Köln-Aachen in den Berliner Reichstag einzog. Nach der Selbstauflösung der Zentrumspartei am 5. Juli 1933 versuchte der fünffache Familienvater zunächst durch die Übernahme eines Feinkost-Lebensmittelgeschäftes in Köln-Deutz den Lebensunterhalt zu be​streiten, ab dem Jahre 1937 als kaufmännischer Angestellter bei den Kölner Ford-Werken. Da er und seine Freunde niemals die National​sozialistische Deutsche Arbeiterpartei gewählt hatten, wurden sie im Zuge der „Gewitteraktion“ nach dem fehlgeschlagenen Attentatsversuch auf Adolf Hitler vom 20. Juli 1944 gefangen genommen und verhaftet. Nach Aufenthalten im berüchtigten Kölner Gestapo-Gefängnis und dem Konzentrationsaußenlager Köln-Deutz ging der Leidensweg in Richtung Weimar in das KZ Buchenwald.


Dem Zeitzeugen Josef Baumhoff, der überlebte, verdanken wir seinen ausführlichen Bericht vom 21. November 1944 über die dann folgenden Ereignisse. Hier zufolge begannen die aus Köln deportierten acht Katholiken „gleich nach der Ankunft in Buchenwald (...) eine Novene zur Gottesmutter, der wir unsere Anliegen ans Herz legten. Im Anschluss daran folgte eine weitere tägliche Marienverehrung.“
 Aus der Kraft dieser marianisch geprägten Frömmigkeit, die beispielhaft genannt werden muss, versteht sich die vertrauensvolle Haltung des letzten Briefes Gerigs an seine Familie. Mit Datum vom 22. September 1944 wünschte der bekennende Katholik seinen Lieben: „Bleibt gesund und tapfer, dann werden wir schon durchstehen“
. Doch Gerig, der sich in seinem letzten Brief noch „gesund“ nannte, hielt den unwirtlichen Zuständen des Lagers nicht stand. Am 3. Oktober 1944 starb er an „Herzinsuffizienz bei Bronchitis“.


3. Zuchthaus Brandenburg-Görden 


Die Kraft des Rosenkranzgebetes, gerade in schier aussichtsloser Lage, macht der Bamberger Rechtsanwalt Hans Wölfel
 deutlich. Von einer 21-jährigen Parteigenossin denunziert, wurde der Familienvater, der das NS-Regime ebenso konsequent wie gradlinig abgelehnt hatte, am 12. Oktober 1943 in seiner Bamberger Wohnung verhaftet, vier Wochen lang im Landgerichtsgefängnis Bamberg inhaftiert und alsdann in die Berliner Haftanstalt Moabit verlegt. Während der Hauptverhandlung vor dem 6. Senat des Volksgerichtshofes wurde er am 10. Mai 1944 in Potsdam wegen „Wehrkraftzersetzung“ zum Tode verurteilt. In das Zuchthaus Brandenburg-Görden an der Havel überstellt, bewährte sich in seinen letzten Lebenstagen das christliche Fundament, auf dem er stand. „Wie während seines gesamten Lebens fand er auch in der tristen Gefängniszelle Trost und Halt in seinem christlichen Glauben. Ein deutsches Missale, eine Bibel, ein Buch von den Engeln und ein Rosenkranz begleiteten“
 ihn auf seinem letzten Wege. In der Betrachtung der freudenreichen, schmerzhaften und glorreichen Gesätze des Rosenkranzes fand dieser katholische Laie „Trost und Halt“ bis zu seinem letzten Atemzug. Papst Pius XI. hatte angesichts der bedrohlichen Lage in der Welt die Gläubigen in aller Welt in seiner Enzyklika Ingravescentibus malis (1937) auf das Rosenkranzgebet als Zuflucht der Kirche nachhaltig aufmerksam gemacht: „Lasst uns mit allen Kräften und mit kindlichem und unermüdlichem Nachdruck die erhabene Mutter des Herrn bitten, dass diese den christlichen Kult und die Menschlichkeit zerstörenden Kräfte vernichtet werden und dass der müden angsterfüllten Menschheit der wahre Friede geschenkt werde! Wenn man so überall in rechter Absicht, mit großem Vertrauen und frommer Gesinnung beten wird, so darf man hoffen, dass die selige Jungfrau wie in der Vergangenheit so auch in unseren Tagen von ihrem göttlichen Sohne erlangen wird, dass die Sturmeswogen eingedämmt und beruhigt werden können und dass ein glorreicher Sieg diesen lobenswürdigen Gebetskrieg der Christgläubigen krönt.“


Ausblick


Die Blutzeugen unter Hitlers Terror verbanden sich in ihrer leiblichen und seelischen Not mit dem Leid ihres gemarterten Herrn, dem bis in den Tod nachzufolgen sie sich vorgenommen hatten. Im Blick auf den am Kreuz Durchbohrten erblickten sie zugleich die Mater dolorosa. In der Lauretanischen Litanei wenden sich die Gläubigen in zwölf Marien-Anrufungen als Königin an sie und flehen um ihre mächtige Hilfe. In acht Akklamationen rufen sie die Himmelsbewohner an und flehen sie als Königin der Engel, der Patriarchen, der Propheten, der Apostel, der Martyrer, der Bekenner, der Jungfrauen und aller Heiligen an. Die Regina martyrum bildet den Fluchtpunkt der Martyrer des 20. Jahrhunderts, der Blutzeugen aus der Zeit des Nationalsozialismus, aus der Zeit des Kommunismus, ferner der Zeugen des so genannten martyrium puritatis wie schließlich derjenigen aus den Missionsgebieten. Sie alle, die bekannten und die unbekannten Martyrer, verzweifelten nicht ob der schier unerträglichen Schmerzen und Peinigungen, weil sie aus einer christlichen fundierten Spiritualität lebten, in der die Mariologie ihren legitimen Platz einnahm, ist doch die Gottesmutter „Typus und klarstes Urbild im Glauben und in der Liebe“, wie es die Dogmatische Konstitution über die Kirche des Zweiten Vatikanischen Konzils ausdrückte (vgl. Art. 53)
. 


Marienlehre und Marienfrömmigkeit bei den Heiligen der Väterzeit


Manfred Hauke


1. Einführung

In den ersten Jahrhunderten formuliert die Kirche die Grundlagen ihres Glaubens an den dreifaltigen Gott und an Jesus Christus, wahrer Gott und wahrer Mensch. Die Wertschätzung und Verehrung Mariens ist dabei integrierender Bestandteil des Christusglaubens. Dies zeigt sich vor allem im Umfeld des Konzils von Ephesus (431), das Maria feierlich als Theotókos bekennt, als „Gottesgebärerin“.


Die Keimzellen für die Marienlehre und Marienfrömmigkeit der Väterzeit finden sich bereits in der Heiligen Schrift
. Die Gottesmutterschaft ist beispielsweise einschlussweise enthalten in der Aussage des hl. Paulus, wonach Gott in der Fülle der Zeit seinen Sohn sandte, „geboren von einer Frau“ (Gal 4, 4). Und bei Lukas wird Maria „Mutter des Herrn“ genannt, Mutter des göttlichen Kyrios (Lk 1, 43). In der lukanischen Kindheitsgeschichte zeigen sich auch besonders deutlich die entscheidenden Motive der kirchlichen Marienverehrung: „Siehe, von nun an preisen mich selig alle Geschlechter“, singt Maria im Magnifikat (Lk 1, 48), und bei der Verkündigung begrüßt der Engel die heilige Jungfrau: „Gegrüßet seist du Maria, voll der Gnade, der Herr ist mit dir“ (Lk 1, 28).


Die Väterzeit
 meditiert und vertieft die biblischen Ansätze. Hervorragende Zeugen für den Glauben der alten Kirche sind die Heiligen, vor allem in den Schriften der Kirchenväter. Die Heiligen der Väterzeit
 sind dabei natürlich nicht wie isolierte Meteoriten zu würdigen, sondern gleichsam wie die Gipfel eines gewaltigen Gebirges. Ihre Lehre und ihre Frömmigkeit bezeugen den Glauben der gesamten Kirche.


Die Väterzeit umspannt einen Zeitraum von ungefähr 700 Jahren. Als Endpunkt gilt in der Regel Isidor von Sevilla im Westen († 636) und Johannes von Damaskus im Osten († vor 754). Als heilige Glaubenszeugen könnten wir eine gewaltige Anzahl von Männern und Frauen auf ihre Marienlehre und Marienfrömmigkeit hin untersuchen. Aus dieser Wolke von Zeugen werden in der Folge nur einige hervorragende Beispiele vorgestellt. 


Das Thema des Vortrags ist nicht einfachhin „Die Marienverehrung bei den Heiligen der Väterzeit“, sondern „Marienlehre und Marienfrömmigkeit bei den Heiligen der Väterzeit“. Mit „Marienfrömmigkeit“ ist gemeint die Nachahmung Mariens im christlichen Leben, das Gedächtnis der Gottesmutter in der Liturgie, die Verehrung Mariens im Bild, die Weihe von marianischen Heiligtümern und die Anrufung der heiligen Jungfrau im Gebet. Die Marienfrömmigkeit steht dabei in engem Zusammenhang mit der Lehre von Maria, der heiligen Jungfrau und Gottesgebärerin. Natürlich gibt es stets eine Wechselbeziehung zwischen Marienlehre und Marienfrömmigkeit, aber gerade in der alten Kirche ist sehr deutlich der Vorrang der Marienlehre. Erst weil die hervorragende Stellung Mariens in der Heilsgeschichte immer deutlicher erkannt wird, wächst die Verehrung der Gottesmutter im gläubigen Lobpreis
.


Dieser Vorrang der Marienlehre zeigt sich sehr deutlich beim Thema der Anrufung Mariens um ihre Fürsprache. Die frühesten Zeugnisse für die Anrufung Mariens, auf die wir noch zurückkommen, finden sich erst im 3. beziehungsweise 4. Jahrhundert. Mariologische Aussagen gibt es dagegen schon bei den Apostolischen Vätern. Die Marienlehre bildet das dogmatische Fundament, auf dem die Marienfrömmigkeit begründet ist. Erst in einem zweiten Schritt beeinflusst dann auch die Marienverehrung die Mariologie. Bevor wir einzelne Ausdrucksformen der Marienfrömmigkeit beleuchten, sollen darum zunächst die Grundlinien der Marienlehre vorgestellt werden. 


2. Lehrmäßige Grundlagen der Marienverehrung


2. 1 Maria als „neue Eva“ und jungfräuliche Gottesmutter


Die untrennbare Verbindung Mariens mit dem Christusgeheimnis zeigt sich beispielhaft in einem Text des syrischen Bischofs Ignatius von Antiochien, der um das Jahr 107 in Rom als Blutzeuge starb: 


„Einen Arzt gibt es, aus Fleisch zugleich und aus Geist, gezeugt und ungezeugt, im Fleische erschienener Gott, im Tode wahrhaftiges Leben, aus Maria sowohl wie aus Gott, zuerst leidensfähig und dann leidensunfähig, Jesus Christus, unser Herr“
.


Ignatius verteidigt die Gottheit Jesu Christi gegen das Judentum und (vor allem) die Menschheit Christi gegen den Doketismus, nach dem Jesus nur zum Schein Mensch geworden und nur zum Schein gestorben ist. Der Bischof von Antiochien betont daher, dass Jesus Christus „wahrhaft“ (alethôs) von einer Jungfrau geboren und unter Pontius Pilatus ans Kreuz geschlagen wurde
. Jesus Christus, der einzige Herr, Gott und Mensch zugleich, ist geboren aus Maria.


Eine synthetische Darstellung der gesamten Heilsgeschichte findet sich am Ende des zweiten Jahrhunderts in den Schriften des hl. Irenäus von Lyon. Wichtig ist dabei die Gegenüberstellung von Eva und Maria, ein Vergleich, der auf den Philosophen und Märtyrer Justin zurückgeht. Die biblische Parallele von Adam und Christus, dem sich die Antithese von Eva und Maria zuordnet, ist Irenäus wichtig für die Wertung der Heilsgeschichte. Der Kirchenvater wendet sich gegen die Gnostiker, die in Gott, in Christus und in die Heilige Schrift eine kontradiktorische Zweiheit hineintragen. Der Vater Jesu Christi wird bei den Häretikern gegen den Schöpfergott ausgespielt, der himmlische Christus gegen den irdischen und das Neue Testament gegen das Alte. Das zentrale Anliegen des Irenäus ist dagegen die Einheit: die Einheit Gottes, Christi und der Heilsgeschichte. Im Zentrum der Einheit steht die Menschwerdung Christi, die Gott und Mensch ebenso miteinander verbindet wie den Anfang und das Ende der Geschichte. Ein Kernbegriff ist dabei die „Rekapitulation“, in der Christus das erneuert und vollendet, was durch den Sündenfall Adams verlorengegangen ist. Das Christusgeschehen steht dadurch mit der ganzen Geschichte in Verbindung und nicht nur mit einem Teil
.


Mit diesem Zentralpunkt der irenäischen Theologie wird auch Maria verbunden
. Wie der Ungehorsam Evas als universale Ursache des „Todes“ (im umfassenden Sinne) erscheint, so der Gehorsam Mariens als Ursache des „Heiles“:


„Gleichwie … Eva … durch ihren Ungehorsam sowohl für sich wie für das ganze Menschen​geschlecht Ursache des Todes geworden ist: so ist auch Maria … durch ihren Gehorsam für sich wie für das gesamte Menschengeschlecht Ursache des Heiles geworden“
. 


Eva und Maria sind nicht nur symbolhafte „Typen“ von Unheil und Heil, sondern deren bewirkender Grund (causa). Die Wirkursächlichkeit beider Stammmütter wird umschrieben mit dem Bild des „Fesselns“ und „Lösens“
. Die von Eva geschaffene Situation erscheint als unentwirrbarer Knoten, der von Maria zurückgeschlungen wird. Irenäus gebraucht hier nicht das Wort „Rekapitulation“, sondern den verwandten Ausdruck des „Rückkreislaufs“ (recirculatio):


Im „Rückkreislauf von Maria zu Eva“ wird „das Gebundene dadurch gelöst, dass die Bänder der Knoten zurückgeschlungen werden“
.


„Was die Jungfrau Eva durch Unglauben gebunden, das hat die Jungfrau Maria durch Glauben gelöst“
.


Die Stellung Mariens als zweite Eva wird von John Henry Newman mit einem gewissen Recht als „die grundlegende Lehre des Altertums in bezug auf sie“ bezeichnet. „Eva hatte eine klar umgrenzte, wesentliche Stellung im Alten Bunde. Das Schicksal des Menschengeschlechts lag bei Adam. In Adam sind wir ge​fallen. Er war es, der uns vertrat. Selbst wenn Eva gefallen wäre, Adam aber standgehalten hätte, hätten wir jene übernatürli​chen Vor​rechte nicht verloren, die ihm als unserem Stammvater verliehen worden waren. Doch obgleich Eva nicht das Haupt des menschlichen Geschlechtes war, hatte sie doch in bezug auf das Menschengeschlecht eine eigene Stellung; denn Adam, der von Gott den Auftrag erhalten hatte, allen Dingen ihren Namen zu geben, nannte sie ´Mutter aller Lebendigen´ [Gen 3, 20], ein Name, der sicherlich nicht bloß eine Tatsache, sondern auch eine Würde ausdrückte“
.


Die Hinweise Newmans treffen einen Zentralpunkt der patristischen Mariologie, auch wenn die Eva-Maria-Parallele nicht immer den gleichen Stellenwert bekommt wie bei Irenäus
. Maria tritt hier in die Mitte der Heilsgeschichte an der Seite Christi, des neuen Adams. Die Parallele mit Eva bezieht sich vor allem auf das Jawort Mariens bei der Verkündigung, vor dem Ereignis der Menschwerdung Gottes. Ihre Mutterschaft ist eine aktive Mitwirkung am Heilsgeschehen, auch wenn ihre Heiligkeit vom Heilswerk Christi abhängt. 


Diese Abhängigkeit von Christus zeigt sich bei Irenäus etwa in einer Bemerkung zur Taufe: der Sohn Gottes öffnet „als Reiner rein den reinen Mutterschoß, der die Menschen in Gott wiedergebiert“
. Der „reine Mutterschoß, der die Menschen in Gott wiedergebiert“, ist sowohl die Kirche, die von Irenäus als „jungfräuliche Mutter“ beschrieben wird
, als auch Maria. Deren jungfräuliche Mutterschaft bezieht sich auf Christus, dehnt sich aber auch auf die Christgläubigen aus
.


Schon bei Irenäus zeigen sich also mit aller Deutlichkeit zwei Grundlinien der patristischen Mariologie: die jungfräuliche Gottesmutterschaft und die Aufgabe als „neue Eva“.


2. 2  Maria als Jungfrau


Eine gesamthafte Schau Mariens spiegelt sich auch in der Bezeichnung „Jungfrau“, die sich in den Kindheitsgeschichten bei Matthäus und Lukas findet (Mt 1, 18-25; Lk 1, 26-38). Matthäus zitiert dabei ausdrücklich die Weissagung von Jesaja nach dem Text der Septuaginta: „Siehe, die Jungfrau wird ein Kind empfangen, einen Sohn wird sie gebären, und man wird ihm den Namen Immanuel geben“ (Jes 7, 14 LXX: Mt 1, 21). In der Väterzeit wird „die Jungfrau“ (he parthénos) schon sehr früh zu einem bevorzugten Ehrentitel für Maria, dem sich seit dem 2. Jh. kommentierende Adjektive beigesellen, ins​besondere „die heilige Jungfrau“. Bei Hippolyt heißt es etwa: „Der Logos hat das heilige Fleisch aus der heiligen Jungfrau an​ge​zogen“
. In der Bezeichnung Mariens als „die Jungfrau“ zeigt sich eine gesamthafte Schau der Person Mariens, in der das leibliche Element ebenso einbezogen ist wie die geistliche Dimension. 


Am Ende des 4. Jahrhunderts sieht sich die Kirche gezwungen, die Jungfräulichkeit Mariens in der Geburt und nach der Geburt eigens zu verteidigen. Besonders hervorgetreten sind dabei Ambrosius und Hieronymus. In der Formel des Taufbekenntnisses natus ex Maria virgine sehen sie die virginitas ante partum und in partu eng miteinander verbunden
.


In der Verteidigung der immerwährenden Jungfräulichkeit Mariens spielt auch die gelebte Wirklichkeit der gottgeweihten Jungfräulichkeit in der Kirche eine große Rolle. Die Jungfräulichkeit Mariens in der Geburt wurde angegriffen von Jovinian, einem ehe​ma​ligen Mönch. Nach Jovinian, wie über 1000 Jahre später bei Martin Luther, gibt es keinerlei Unterschied im Wert der christlichen Lebensstände. Der Jungfräulichkeit eignet nach Jovinian der gleiche Rang wie der Ehe. Es sei falsch, sich mit der Ehelosigkeit um des Himmelreiches willen besondere Verdienste erwerben zu wollen. In diesen Zusammenhang fällt dann auch die Leugnung der Jungfräulichkeit Mariens in der Geburt
.


Jovinian wird von Synoden in Rom und in Mailand verurteilt. In dem von Ambrosius formulierten Mailänder Synodalschreiben heißt es: 


„Gut ist die Ehe, durch die der Fortbestand der Menschheit gewährleistet wird, aber besser noch ist die Jungfräulichkeit, durch die das Erbe des Himmelreiches erworben wird … Christus wählte für sich, als besondere Gabe, die Jungfräulichkeit, … und zeigte in sich selbst, was er in seiner Mutter erwählt hatte“
.


Die Wertschätzung der heiligen Jungfrau ist verbunden mit dem christlichen Ideal der Jungfräulichkeit, das häufiger von Frauen als von Männern gelebt wurde. Hieronymus schreibt dazu: „Der Tod ist von Eva, das Leben aber durch Maria. Deshalb ergoss sich auch reicher die Gabe der Jungfräulichkeit auf die Frauen, weil dieselbe von einer Frau den Anfang genommen hatte“
. Athanasius, ein großer Förderer des monastischen Lebens, bezeichnet Maria als „Spiegel“, in den alle Jungfrauen hineinschauen sollen, um nach dem Bilde Mariens ihre Seele zu schmücken. Maria und die gottgeweihten Jungfrauen werden gleichsam in einer Perspektive zusammengeschaut: „Mit Bewunderung blicken die Heiden zu den Jungfrauen als dem Tempel des Logos empor. Man findet nämlich diesen heiligen, himmlischen Beruf in keiner anderen Religion, als nur bei uns Christen. In der Tat ein deutlicher Beweis, dass bei uns die wahre Gottesverehrung besteht“
.


2. 3  Die Gottesmutterschaft


Die Jungfräulichkeit Mariens ist untrennbar verbunden mit ihrer einzigartigen Würde als Gottesmutter. Die Voraussetzung für diesen Titel ist, systematisch gesehen, die hypostatische Union, d. h. die Einheit der göttlichen und der menschlichen Natur Jesu Christi in der Person oder Hypostase des ewigen Sohnes Gottes. Kraft dieser Verbindung der beiden Naturen in der Einzigkeit der Person ergibt sich die logische Folgerung der Idiomenkommunikation, d. h. die Eigenschaften (idiomata) der göttlichen und der menschlichen Natur sind verbunden in der göttlichen Person des Sohnes. Aus diesem Grunde lässt sich beispielsweise sagen „Gott ist gestorben“, nicht in seiner Gottheit, aber in seiner mit der Hypostase des ewigen Wortes untrennbar verbundenen Menschheit. Dementsprechend ist Maria „Mutter Gottes“, nicht weil sie die Gottheit Jesu erzeugt hätte, sondern weil sie den menschgewordenen Sohn Gottes geboren hat.


Die Einzigkeit des Subjektes in Jesus Christus und die Idiomenkommunikation finden sich von der Sache her schon im Neuen Testament und in den frühesten Kirchenvätern. Schwierigkeiten erhoben sich dagegen von Seiten der antiochenischen Theologie, die seit dem 4. Jh. dazu neigte, Göttliches und Menschliches in Jesus Christus auf zwei verschiedene Subjekte zu verteilen. Nestorius, der aus diesem theologischen Milieu stammte, lehnte darum den Titel der „Gottesgebärerin“ ab (Theotokos), der in der Volksfrömmigkeit längst verwurzelt war und erstmals ausdrücklich bezeugt ist am Beginn des 4. Jahrhunderts
. Die feierliche Definition der Bezeichnung „Gottesgebärerin“ auf dem Konzil von Ephesus im Jahre 431 hat die Christologie geklärt und gleichzeitig die Marienverehrung wirksam gefördert. Kennzeichnend für diese Entwicklung ist die Cyrill von Alexandrien zugeschriebene Marienpredigt auf dem Konzil von Ephesus. Maria wird darin benannt als „Zepter des wahren Glaubens“
.


2. 4 Maria als Urbild der Kirche


Die Aufgabe Mariens als Gottesgebärerin begründet ein einzigartiges Verhältnis zu dem menschgewordenen Sohn Gottes, aber auch zur Kirche. Maria und die Kirche werden in der Väterzeit gleichsam in einer Perspektive zusammengeschaut. Ein Zeugnis dafür ist die bereits zitierte Aussage des hl. Irenäus, wonach „der reine Mutterschoß, der die Menschen in Gott wiedergebiert“ sowohl auf Maria als auch auf die Kirche bezogen werden kann. Ambrosius nennt Maria typus Ecclesiae, „Urbild der Kirche“: 


„Sehr zu recht wird Maria Braut genannt, aber auch Jungfrau. Sie ist nämlich das Bild der Kirche, die makellos ist, aber auch Braut. Sie hat uns jungfräulich vom Heiligen Geist empfangen und uns jungfräulich ohne Klage geboren. Vielleicht ist auch aus diesem Grunde Maria, die Allheilige, einem als Braut vermählt, aber von einem anderen Mutter geworden. Auch die einzelnen Kirchen werden zwar vom Heiligen Geist und von der Gnade befruchtet, sind aber gleichwohl sichtbar an den Bischof gebunden, der sie zeitweise leitet“
.


2. 5 Die Heiligkeit Mariens


Die jungfräuliche Gottesmutterschaft beinhaltet eine einzigartige Heiligkeit Mariens. In den ersten Jahrhunderten finden sich noch Äußerungen, die in Maria nicht nur ein strahlendes Vorbild der Tugenden sehen, sondern ihr auch moralische Unvollkommenheiten und kleine Sünden zuschreiben
. Diese Hinweise sind freilich zu konfrontieren mit der Gesamtschau Mariens als neuer Eva, in der sich die vollkommene Heiligkeit des paradiesischen Ursprungs erneuert. Nach dem Konzil von Ephesus, das Maria als „Gottesgebärerin“ herausstellt, wird die Sündenlosigkeit Mariens immer deutlicher erkannt. Spitzenaussagen dazu finden sich beispielsweise im 8. Jh. bei Andreas von Kreta, der die Heiligkeit Mariens auf die Empfängnis im Schoße Annas und die Geburt ausdehnt
. Darin ist sachlich enthalten auch die Freiheit von der Erbsünde, obwohl die systematische Lehre von der Erbsünde im griechischen Osten bis zum heutigen Tage nicht so klar ausgeprägt ist wie seit Augustinus im Westen
. Bei Augustinus finden wir die bemerkenswerte Aussage, dass „die heilige Jungfrau Maria“ „wegen der Ehre des Herrn“ „ganz und gar nicht in Frage“ kommt, „wenn von Sünden die Rede ist“
. Allerdings war Augustinus „noch nicht imstande, sein Axiom von der Allgemeinheit sowohl der Erbsünde wie der Erlösungsbedürftigkeit mit der auch von ihm der Gottesmutter zugebilligten Sonderstellung theologisch zu versöhnen“
. Der entscheidende Schritt für diese Versöhnung zeigt sich erst im Mittelalter, sobald die Freiheit Mariens von der Erbsünde als „Vorauserlösung“ formuliert wird, als praeredemptio
. Diese systematische Voraussetzung finden wir in der Väterzeit noch nicht, aber gleichwohl beinhalten die Gehalte der jungfräulichen Gottesmutterschaft und der Aufgabe Mariens als neuer Eva eine größtmögliche Heiligkeit. Das 1854 formulierte Dogma von der Erbsündenfreiheit Mariens stellt die denkerische Grundlage sicher für die makellose Heiligkeit Mariens.


2. 6   Die leibliche Aufnahme in den Himmel


Die Heiligkeit Mariens, der allzeit jungfräulichen Gottesmutter, begründet auch eine Sonderstellung bezüglich ihres Endschicksals
. Um das Jahr 500 finden wir in Jerusalem Zeugnisse von einer Marienkirche, in der das Grab der Gottesmutter verehrt wird. Das Fest der „Entschlafung“ Mariens (koimesis) wird seit dem 6. Jh. im gesamten oströmischen Reich gefeiert. Es verbindet sich mit der gläubigen Überzeugung, dass Maria mit Leib und Seele in die himmlische Herrlichkeit aufgenommen worden ist. Ein hervorragendes Zeugnis für den Glauben der Kirche an die Aufnahme Mariens findet sich z. B. bei Johannes von Damaskus:


„Es musste die, die in der Geburt die Jungfrauschaft unversehrt bewahrt hatte, auch nach dem Tode ihren Leib von aller Verwesung frei bewahren. Es musste die, die den Schöpfer als Kind in ihrem Schoß getragen hatte, in den Zelten Gottes weilen. Es musste die Braut, die der Vater angelobt hatte, in dem himmlischen Brautgemach Wohnung nehmen. Es musste die, die ihren Sohn am Kreuze geschaut hatte und damals ihr Herz durchbohrt fühlte vom Schwert der Schmerzen, die sie, als sie ihn gebar, nicht geduldet hatte, ihn jetzt an der Seite des Vaters sitzen sehen. Es musste die Mutter Gottes besitzen, was ihrem Sohne gehört, und von jeglicher Kreatur als Mutter Gottes und seine Magd verehrt werden“
.


2. 7   Die Gnadenmittlerschaft


Die Mitwirkung Mariens, der neuen Eva, bei der Erlösung setzt sich fort in ihrer Fürbitte am Throne Gottes in der himmlischen Herrlichkeit. Die vermittelnde Aufgabe Mariens erreicht dabei eine universale Ausdehnung. Als exemplarisches Zeugnis sei zunächst die schon erwähnte berühmteste Marienpredigt des Altertums genannt, die Cyrill von Alexandrien auf dem Konzil von Ephesus gehalten haben soll. Darin heißt es beispielsweise: „durch dich wird das gefallene Geschöpf in den Himmel erhoben“, „durch dich wird allen Gläubigen die Taufe zuteil“, „durch dich werden die Völker zur Umkehr geführt“
. Die Anrufungen der Mittlerschaft Mariens (mit der Formel „durch dich …“) schließen mit der Wendung: „durch dich herrschen die Könige, durch die heilige Dreifaltigkeit“
. Maria scheint hier gesehen zu werden als personales Werkzeug für das Wirken des dreifaltigen Gottes, entsprechend zur trinitarischen Funktion der Kirche, die bei Cyrill deutlich betont wird
.


Besonders markante Aussagen zur Gnadenmittlerschaft Mariens im christlichen Altertum finden sich beim hl. Germanus, Patriarch von Konstantinopel (715-730)
:


„Wenn du nicht den Weg wiesest, würde niemand ein geistliches Leben führen und niemand Gott in der Wahrheit anbeten; denn damals wurde der Mensch geistlich, als du, Gottesgebärerin, die Wohnstätte des Heiligen Geistes wurdest. Niemand wird von der Kenntnis Gottes erfüllt außer durch dich, Allheilige, niemand wird gerettet außer durch dich, Jungfrau und Mutter; niemand wird erlöst außer durch dich, Gottesgebärerin“
. Germanus kann sogar betonen: Maria ist Mittlerin (mesites) zwischen Gott und den Menschen; darum ist sie für uns so notwendig wie die Luft zum Atmen
.


Die Mittlerschaft Mariens ist nach der Enzyklika Redemptoris Mater nicht eine Vermittlung neben Christus und an ihm vorbei, sondern eine Mittlerschaft „in Christus“
. Eine vergleichbare christozentrische Sicht ist auch bei Aussagen wie des hl. Germanus selbstverständlich vorausgesetzt: die Heiligkeit Mariens geht auf das Einwirken Gottes zurück, der die zukünftige Gottesmutter zum „Gotteskind“ schlechthin macht
. Weil Maria das Leben selbst geboren hat, kennt ihre Hilfe keine Grenzen
.


3. Die Marienfrömmigkeit bei den Heiligen der Väterzeit


In großen Zügen haben wir nun die lehrmäßigen Grundlagen der altkirchlichen Marienverehrung dargelegt: Maria als neue Eva, als heilige Jungfrau und als Gottesmutter, die mit Leib und Seele in den Himmel aufgenommen ist und am Throne Gottes als Gnadenmittlerin für uns eintritt. Dabei angeklungen sind schon manche Aspekte der Marienfrömmigkeit, die nun an ausgewählten Beispielen noch näher beleuchtet werden soll.


3. 1   Die Nachahmung des Beispiels Mariens


Die Nachahmung des Beispiels Mariens gilt nicht nur, wie bereits beschrieben, für die Jungfrauen, sondern für alle Christen. Ambrosius betont etwa: 


„Maria hat nicht gezweifelt, sondern geglaubt und hat deshalb die Frucht ihres Glaubens erlangt. ´Selig, die geglaubt hat´. Selig aber auch ihr, die ihr gehört und geglaubt habt: in der Tat, jede Seele, die glaubt, empfängt und gebiert das Wort Gottes und versteht dessen Wirken. In jedem sei die Seele Mariens, um den Herrn zu lobpreisen; in jedem sei der Geist Mariens, um in Gott zu jauchzen: auf leibhafte Weise ist die Mutter Christi nur eine einzige, aber im Glauben gebären alle Seelen Christus…“
.


Die Nachahmung Mariens gründet auf der einzigartigen Stellung der Gottesmutter als Urbild der Kirche, die ihrerseits als Jungfrau, Braut und Mutter auf Christus hingeordnet ist.


3. 2  Die Verankerung der Marienverehrung im sakramenta​len Kern der Kirche


Für die Marienverehrung ist entscheidend die Verankerung in der Liturgie der Kirche, der „goldenen Norm für christliche Frömmigkeit“
. In der Tat findet Maria ihren Platz schon in den ältesten Zeugnissen der Väterzeit für die Taufe und die Feier der Eucharistie. Das Apostolische Glaubensbekenntnis geht auf ein in drei Fragen geteiltes Bekenntnis zurück, das der Taufbewerber beim Taufakt selbst zu bejahen hat: das Bekenntnis gilt Vater, Sohn und Heiligem Geist. Schon die Traditio apostolica des Hippolyt bezeugt das Bekenntnis zu Christus, qui natus est de Spiritu Sancto ex Maria virgine
. Dieses Grundereignis im Leben des Christen führt zur Zusammenschau des jungfräulichen Ursprungs des menschgewordenen Sohnes Gottes aus Maria mit der Neugeburt zur Gotteskindschaft in der Taufe. Papst Leo d. Gr. beispielsweise kann deshalb beide Ereignisse, die Jungfrauengeburt und die Taufe, eng zusammenschauen:


„Den Ursprung, den (Christus) im Schoße der Jungfrau nahm, legte er in den Taufbrunnen: er verlieh dem Wasser, was er der Mutter verlieh: die Kraft des Allerhöchsten und die Überschattung des Heiligen Geistes, die bewirkte, dass Maria den Heiland gebar; sie bewirkt auch, dass das Wasser den Gläubigen zeugt“
.


Maria findet ihren festen Platz nicht nur im Taufsymbolum, sondern auch im Zentrum der Messfeier, im eucharistischen Hochgebet. Hippolyt erwähnt die heilige Jungfrau im anamnetischen Teil vor den Einsetzungsworten: Gott hat seinen „geliebten Knecht Jesus Christus“, sein von ihm selbst „untrennbares Wort“, durch das „alles geschaffen“ ist, „vom Himmel gesandt in den Schoß einer Jungfrau. Im Leib getragen, wurde er Mensch und offenbarte sich als dein Sohn, geboren aus dem Heiligen Geist und der Jungfrau“
.


3. 3 Das Mariengedächtnis im liturgischen Jahreskreis


Im liturgischen Jahreskreis gibt es ein eigenes Gedächtnis Mariens zunächst im Zusammenhang mit dem Weihnachtsfest. Dies geschieht vielerorts (mit unterschiedlichen Datierungen) im 5. Jh., vor allem nach dem Konzil von Ephesus. Dieses Gedächtnis enthält bald auch einen Hinweis auf das Ende der irdischen Pilgerschaft Mariens, analog zu den noch älteren Festen der Märtyrer, deren Todestag als „Geburtstag“ für die himmlische Herrlichkeit gefeiert wird. Seit dem Ende des 6. Jahrhunderts, auf Initiative des byzantinischen Kaisers Mauritius, wird in der gesamten Kirche das Fest der „Entschlafung Mariens“ bzw. der „Aufnahme Mariens“ begangen (15. August). Im 6. Jh. kommen dann hinzu das Gedächtnis der Verkündigung des Herrn (am 25. März), der Geburt Mariens (am 8. September), der Empfängnis Mariens durch Anna (am 8. Dezember) und das der Hypapante (der „Begegnung“ des Herrn mit seinem Volk), das im Westen „Darstellung des Herrn“ genannt wird (am 2. Februar). Das Fest der Hypapante nimmt seinen Ausgang bereits im Jerusalem des 4. Jahrhunderts. Auf diesen Festkalender beziehen sich zahlreiche Predigten der Väterzeit seit dem 5. Jahrhundert.


3. 4 Marienbilder


Zeugnisse für die Verehrung Mariens sind auch die Darstellungen der Gottesmutter im Bild. Die wohl ältesten marianischen Fresken, vermutlich aus der Mitte des 2. Jahrhunderts, sind in der römischen Priscillakatakombe enthalten. Dort finden wir ein Medaillon der Verkündigung des Engels an Maria und ein Bild, in dem ein Prophet auf einen Stern über dem Haupt Mariens deutet, die das Jesuskind auf dem Schoß trägt. Dieses Fresko bezieht sich vielleicht auf die Weissagung Bileams, der einen Stern als Zeichen des Messias sah (Num 24, 17)
.


Für die Verehrung der Gottesmutter im Bild sind besonders kennzeichnend die Ikonen in den Marienkirchen Konstantinopels
. Die erste Marienkirche, nach ihrem Erbauer „Wohnung der Gottesgebärerin im Bezirk des Kyros“ genannt, ist dort im 5. Jh. bezeugt und enthielt eine als wundertätig verehrte Ikone. Bei dieser Kirche wohnte im 6. Jh. der berühmteste byzantinische Hymnendichter, Romanos der Melode. Die dichterische Berufung dieses Heiligen soll auf eine Erscheinung der Gottesmutter zurückgehen
. Die „heiligste“ Marienikone in Konstantinopel, die der Legen​de nach vom Evangelisten Lukas gemalt worden sein soll, ist der Über​lieferung nach um das Jahr 438 aus dem Heiligen Land in die ost​​römische Hauptstadt gelangt. Maria wird dort dargestellt als Ho​de​getria, als „Wegweiserin“ zu dem Christusknaben, der den Betrachter segnet. Die Hodegetria-Kirche wurde errichtet auf Initiative der Kaiserin Pulcheria in der Nähe der Hagia Sophia. Die hl. Pulcheria spielte eine wichtige Rolle bei der Definition des Titels der Gottesgebärerin auf dem Konzil zu Ephesus: sie bekämpfte Nestorius und arbeitete mit dem hl. Patriarchen Cyrill von Alexandrien zusammen, der ihr einige theologische Abhandlungen widmete
. Pulcheria stiftete in der Hodegetriakirche zur Verehrung der Marienikone eine große Feier, die allwöchentlich am Dienstag begangen wurde. Die Teilnehmer bereiteten sich vor durch eine Nachtwache und ein ganztägiges Fasten.


Von dem oströmischen Kaiser Leo III. wurde im 8. Jh. der Bilderstreit ausgelöst, der im byzantinischen Reich zur Zerstörung zahlreicher wertvoller Ikonen führte. Für die theologische Überwindung des Bildersturms ist wichtig das II. Konzil von Nizäa (787), dessen theologische Stellungnahme vorbereitet worden ist durch Johannes von Damaskus.


3. 5 Marienreliquien


In Konstantinopel wurden neben den Ikonen auch zwei Marienreliquien innig verehrt. In der Blachernenkirche wurde ein „Gewand Mariens“ aufbewahrt, während im Viertel der Kupferschmiede, in der Chalkopatreia-Kirche, ein „Gürtel Mariens“ gezeigt wurde, dessen Verehrung mit einem jährlichen Fest verbunden war. Teile dieser (vom historischen Ursprung her nicht ganz unproblematischen) Reliquien
 kamen in der Zeit des lateinischen Kaiserreiches auch in den Westen (Stückchen vom „Gürtel Mariens“).


Dem Gewand und dem Gürtel Mariens, aber auch den Ikonen, wurden viele Errettungen aus Feindeshand zugeschrieben, angesichts der Bedrängnis durch Awaren und Perser (627), durch Araber (674/78, 717/18), Bulgaren (813, 924) und Waräger aus Russland (860, 1048). Das „Gewand Mariens“ ging schon 1434 durch einen Brand verloren.


Die byzantinische Kirche feiert bis heute am 2. Juli das Fest der Gewandniederlegung Mariens. In dessen Festtroparion heißt es:


„Gottesgebärerin, Immerjungfrau, der Menschen Schutz, Kleid und Gürtel deines makellosen Leibes hast du als machtvollen Umhang deiner Stadt geschenkt. Aufgrund deines samenlosen Gebärens sind sie unversehrt erhalten geblieben. Denn bei dir wurde die Natur erneuert und die Zeit. Deshalb flehen wir dich an: Friede schenke dem Reich und unseren Seelen das große Erbarmen“
.


Die Errichtung von Marienkirchen, in denen ein Bild der Gottesmutter verehrt wurde, bekam durch das Konzil von Ephesus (431) einen gewaltigen Aufschwung. In Ephesus gibt es schon vor dem Konzil eine Marienkirche
.


3. 6 Die Anrufung Mariens


Die erste Spur für eine Anrufung Mariens findet sich unter den Graffiti im ältesten Teil der Verkündigungskirche in Nazaret, aus dem 2. bzw. 3. Jahrhundert. Dort sind eingeritzt u. a. die ersten Grußworte des Engels bei der Verkündigung: Chaire Maria, „Gegrüßet seist du Maria“
. Die erste literarische Bezeugung einer Anrufung Mariens findet sich dagegen in einer Predigt des hl. Gregor von Nazianz. Der Heilige erzählt, wie Justina, eine christliche Jungfrau, die sich durch strahlende Schönheit auszeichnete, von dem Verführer Cyprian bedrängt wurde: die Jungfrau ruft in dieser Gefahr vertrauensvoll Christus an, ihren Bräutigam, aber auch die Jungfrau Maria, und wird von den Nachstellungen des Bösen befreit
. Die Predigt ist gehalten worden im Jahre 379, aber das berichtete Ereignis bezieht sich auf das Ende des 3. Jahrhunderts, auf das Martyrium von Justina und Cyprian während der Christenverfolgung des Diokletian.


Aus dem 3. (oder 4.) Jh. stammt auch das älteste uns erhaltene Mariengebet, das im Osten wie im Westen weite Verbreitung gefunden hat und noch heute bekannt ist. Die älteste bekannteste Fassung findet sich auf einem ägyptischen Papyrus:


„Unter den Schutz deiner vielfachen Barmherzigkeit fliehen wir, Gottesgebärerin; verachte nicht in Nöten unsere Bitten, sondern rette uns aus Gefahren, du allein Jungfräuliche (mone hagné), du allein Gesegnete“
.


3. 7 Die Marienweihe


In der Väterzeit finden wir auch die ersten Spuren einer Weihe an Maria. „Weihe“ meint, dass eine Sache, eine Person oder eine Gemeinschaft der Gottesmutter übereignet wird. Diese Weihe wird ausgedrückt im Gebet, das die Hingabe an Maria beschreibt und sich dem Schutz der Gottesmutter anvertraut
. Die ältesten Zeugnisse für eine solche Weihe finden sich in der Konsekration von Marienkirchen. Schon hier wird deutlich, dass es nicht um eine bloße Fürbitte geht, sondern um eine bleibende Wirkung des Segens und des Schutzes.


Die erste völlige Selbstübereignung an Maria findet sich, so scheint es, in einer Predigt des hl. Johannes von Damaskus, der die mariologische Lehre der Väterzeit zusammenfasst:


„Auch wir stellen uns heute Dir vor, o Herrin, jungfräuliche Gottesgebärerin: wir binden unsere Seelen an Dich, unsere Hoffnung, wie an einen ganz und gar festen Anker, und weihen Dir unseren Geist, unsere Seele, unseren Leib, all unser Sein…“
.


4. Ergebnis


Die Heiligen der Väterzeit bieten eindrucksvolle Zeugnisse für die Entfaltung der Marienlehre und Marienfrömmigkeit in den ersten christlichen Jahrhunderten. Die Nachahmung, die Anrufung, das Gedächtnis und die Feier Mariens gründen auf dem christlichen Zentralgeheimnis der Menschwerdung Gottes, von dem die bleibende Aufgabe der neuen Eva und jungfräulichen Gottesmutter nicht wegzudenken ist. Marienlehre und Marienfrömmigkeit haben sich nach der Väterzeit weiter entfaltet, aber schon in den Heiligen der christlichen Frühzeit finden wir die zentralen Motive des Mariengeheimnisses, von der einzigartigen Heiligkeit an bis hin zur Aufnahme mit Leib und Seele in die himmlische Herrlichkeit, von der immerwährenden Jungfräulichkeit und der Mitwirkung bei der Erlösung bis hin zur universal ausgerichteten Gnadenmittlerschaft. Die Heiligen der Väterzeit bilden eine erquickende Quelle für die Glaubenslehre und die Frömmigkeit, eine frische Quelle, aus der zu schöpfen auch heute noch reichen Ertrag bringt.


Beim folgenden Beitrag handelt es sich um die fast wörtliche Wiedergabe eines Vortrages auf der IMAK-Tagung, nicht um eine eigentliche wissenschaftliche Monographie. [Anm. der Herausgeber]


Metaphysik der Hingabe

Die Marienverehrung der hl. Edith Stein


Marc Röbel

Eine Darlegung der „Marienverehrung der hl. Edith Stein“ steht vor einer sachlichen Schwierigkeit: Edith Stein gilt zu Recht nicht nur als bedeutende Mystikerin, als große Heilige und Mitpatronin Europas. Sie war außerdem noch eine Philosophin, die Hanna-Barbara Gerl in ihrer Biographie „Unerbittliches Licht“ folgendermaßen beschreibt: „In Edith Stein verkörpert sich nicht der überwiegend gewohnte Typ der christlichen Frau, das Karitative der Elisabeth, das Mütterlich-Sorgende der großen volkstümlichen Heilerinnen Hildegard, Walburga, Odilia, oder das Dienende, wie es in der Küchenschwester Ulrika Nisch, zeitgleich zu Edith Stein hervorgehoben wurde. [...] Sie verkörpert vielmehr Intellekt, nicht selten auch die Spröde des Intellekts
„. Das will in diesem Kontext sagen: es findet sich in ihren Schriften nur auf den zweiten oder dritten Blick Erbauliches, Erhellendes und Erhebendes über Maria. Der Blick Edith Steins auf Maria ist auch nicht so sehr biblisch, dogmatisch oder historisch und schon gar nicht hagiographisch bestimmt. Ihre marianische Perspektive ist eher philosophisch-spekulativ. Doch ist das Nach-Denken ihrer Aus​führungen zweifellos der Mühe wert.


Mariologische Fundorte im Werk Edith Steins


Wer zudem als Leser ihrer philosophischen Werke erwarten sollte, Immer-Schon-Gewusstes bzw. Immer-Schon-Geglaubtes über Maria einfachhin bestätigt zu bekommen, der weiß wenig über das Leben dieser großen Frau: wenig über dieses dreizehnjährige jüdische Mädchen, das beschließt, mit dem Beten aufzuhören und nicht mehr zu glauben; wenig über die engagierte Frauenrechtlerin und Studentin, die als Schülerin und Assistentin Edmund Husserls durch die harte Begriffs- und Denkschule der Phänomenologie geht; wenig über ihr geistiges Ringen mit den Großen der christlichen Überlieferung - mit Thomas von Aquin, den Exerzitien des hl. Ignatius und mit Teresa von Avila - die ihr allmählich den Weg in die Kirche bahnen. 


Nun könnte der marianisch Interessierte in einige Verlegenheit geraten, findet sich doch in ihren „Gesammelten Werken“ keinerlei geschlossene Abhandlung über die Bedeutung Mariens. War Edith Stein überhaupt eine Mariologin? Die Antwort auf diese Frage muss wohl ehrlicherweise lauten: nein. Aber vielleicht ist ja gerade dies schon der entscheidende Verständnisschlüssel: der Umstand nämlich, dass die Bemerkungen und Reflexionen über Maria im Werk der heiligen Philosophin quasi nur eingestreut sind in andere Sachzusammenhänge. Über Maria lässt sich - nach Edith Stein - so ohne weiteres gar nicht losgelöst und isoliert von anderen Zusammenhängen sprechen. Wer Edith Stein nach Maria fragt, der denkt mit ihr nolens volens auch nach über das Wesen und die Bestimmung der Frau, ja des Menschen überhaupt. Die marianischen Einstreuungen zerstreuen aber nicht den Blick; sie öffnen ihn für das Ganze. Der „Aufblick zur Immaculata“
 wie Edith Stein ihn versteht, lässt nämlich das menschliche Ganze aufleuchten, die Natur des Weiblichen und des Menschen überhaupt, die hingeordnet ist auf eine „Metaphysik der Hingabe“. 


In der Metaphysik der Hingabe, die Edith Stein hier spekulativ entfaltet, kreuzen sich philosophische und theologische Anthropologie, werden „Kreuzeswissenschaft“, wie unsere Auto​rin im Anschluss an den hl. Johannes vom Kreuz sagt. Vollendetes Frausein und Mensch​sein gelingt im Aufblick zu Maria, ja mehr noch: in der konkreten „Marien-Nach​folge“
. 


Um dies zu verstehen, müssen wir zuvor unser Augenmerk richten auf die Situation der Frau im Deutschland der späten Weimarer Republik. Denn die tiefgründigsten Reflexionen Edith Steins über die Gottesmutter finden sich in den Vorträgen und Vorlesungsreihen, die sie in den späten zwanziger und frühen dreißiger Jahren über „Probleme der Mädchenbildung“, „Mütterliche Erziehungskunst“
 oder die „Sendung der katholischen Akademikerin“
 gehalten hat. Die Frage nach Maria setzt für Edith Stein ganz lebenspraktisch an: Frauenbildung und Aspekte der Mädchenerziehung sind die Folie, vor der sie ihr Marien-, Frauen- und Menschenbild entfaltet. Gefragt ist Edith Stein in unserem Zusammenhang zunächst als Frau mit ihren spezifischen gesellschaftlichen Erfahrungen in der Weimarer Republik, sodann als Berufsphilosophin und schließlich als „Sponsa Christi“
, die zur „Marien-Nachfolge“ einlädt. Drei Etappen sollen somit den Aufblick zu Maria an der Hand Edith Steins bestimmen: Der erste Abschnitt betrachtet mit einem Wort der heiligen Philosophin das „Frauenleben im Licht der Ewigkeit“ (1.). Die zweite Etappe handelt von der „Metaphysik der Hingabe“ (2.) und der Schlussteil nimmt Maria als „Urbild einer theologischen Anthropologie“ (3.) in den Blick, die sich für Edith Stein in der konkreten „Marien-Nachfolge“ auch lebenspraktisch realisieren soll. 


1. „Frauenleben im Licht der Ewigkeit“

Dass ausgerechnet die hochbegabte jüdische Intellektuelle Edith Stein sich einmal für das katholische Frauenideal würde begeistern können, geschweige denn das Marienideal und sogar die „Marien-Nachfolge“, das war nicht auszurechnen. Auf die Breslauer Abiturientin Edith Stein schmiedeten ihre Mitschülerinnen im Jahre 1911 folgenden kecken Vers: „Gleichheit der Frau und dem Manne, so rufet die Suffragette, sicherlich sehen dereinst im Ministerium wir sie“
. Das Engagement Edith Steins in der Frauenbewegung und ihr mutiges Eintreten für die Frauenrechte ist zugleich ein bitterer Beleg für die Zurückweisung der Frau noch in der späten Weimarer Republik: die erste Reifeprüfung einer Schülerin lag erst wenige Jahre zurück, auch ihren Platz an den deutschen Universitäten mussten sich die Frauen erst mühsam erstreiten. Die Reformziele der damaligen Frauenbewegung waren somit: Bildung von Frauen durch Frauen und die politische Gleichstellung der Frau, vor allem im Blick auf das Wahlrecht und den Rechtschutz. 


Als selbstbewusste Studentin trat Edith Stein einigen reformfreudigen Frauenverbänden bei. Aber auch an der geliebten Universität, sei es in Breslau oder später in Göttingen oder Freiburg, stößt sie nicht so sehr als Jüdin auf den Widerstand des akademischen Establishments, sondern als Frau. Auch später, als bienenfleißige und kongeniale Assistentin des Universitätsphilosophen Edmund Husserl bekommt sie diese Vorbehalte noch am eigenen Leib zu spüren. Konnte sich die junge, mit „summa cum laude“ promovierte Akademikerin in ihrem wissenschaftlichen Eros ernst genommen fühlen, wenn sie von Husserl mit „Fräulein“ tituliert wurde, dagegen männliche, vielleicht nicht einmal annähernd so begabte Schüler mit „Herr Doktor“
? Und was hätte bei ihren philosophischen und wissenschaftlichen Talenten näher gelegen als eine Habilitation? Zwar wird sie offiziell und in einem Gutachten nominell von ihrem philosophischen Lehrer Husserl unterstützt. Doch in kleinen Kreisen hörte man ihn häufiger sagen, eine Professur sei „nichts für Frauen“
. Von 1919 bis 1931 wird sie sich insgesamt viermal um eine Habilitation bemühen. Immer erfolglos, aber wohl nicht umsonst. Denn womöglich hat die verschlossene Tür zu den höchsten akademischen Etagen ihr den Weg zu einer inneren Auseinandersetzung mit der Frage nach dem Wesen der Frau erst erschlossen. In den Jahren 1928 bis 1931 ist sie jedenfalls in katholischen und pädagogischen Kreisen bei Kongressen und Studientagen eine gefragte Rednerin, die sich die Frauenthematik ganz zu eigen gemacht hat. Im Jahre 1922 hatte sie die Taufe empfangen und wurde in die katholische Kirche aufgenommen. Was könnte Edith Stein als zeitkritische Intellektuelle wohl angezogen haben am Specificum Catholicum? Ihre zum größten Teil schockierte Familie glaubte jedenfalls, „die katholische Religion bestehe darin, auf den Knien zu rutschen und den Priestern die Füße zu küssen“
 – so jedenfalls beschreibt ein naher Verwandter die Fassungslosigkeit der Familie Stein über ihre Konversion. Sollte es möglich sein, dass sie als Frau ausgerechnet in der Kirche die Erfüllung gesucht und gefunden hat, die ihr im politischen und gesellschaftlichen Leben versagt blieb? Wie auch immer: genau dies - „Frauenleben im Licht der Ewigkeit“ - ist der Rahmen, in dem die Philosophin Edith Stein tiefer nach Maria fragt: 


2. „Metaphysik der Hingabe“ – ein philosophischer Aufblick zur „Immaculata“

Es war nämlich ausgerechnet die Philosophie, die einstige ancilla theologiae, die der aufstrebenden und hochbegabten Philosophin Edith Stein den Weg zur Ancilla Domini gewiesen hat. Doch ging diesem Glaubensweg ein steiniger Denkweg voraus, der von der Geistesgeschichte alles andere als vorgezeichnet schien. Die Betrachtungen Edith Steins über die Natur (also das Wesen) und die Bestimmung der Frau vermitteln eine Ahnung davon. Dieses Feld hatte die Universitätsphilosophie weitgehend der Psychologie kampflos übergeben. War doch die Philosophie, die „Liebe zur Weisheit“, nach Kant und erst recht im Anschluss an Nietzsche in eine metaphysische Sackgasse geraten. Die Weisheit, der ihre Liebe fortan gelten sollte, ging nicht mehr aufs Ganze: allgemeine Wesenszuschreibungen schienen ausgeschlossen, die Denkaussicht „meta ta physika“ war verbaut. Die Frau, der Mensch, das Ding „an sich“ schien auf dem Weg des weisheitsliebenden Denkens nicht mehr erreichbar. Einzig das „Ding für uns“, das Ding „für mich“ schien erkennbar am Erfahrungshorizont des Subjektdenkens. Die Frage nach der Frau und dem Menschen war da​mit weitgehend delegiert an die exakten Naturwissenschaften und die Psychologie, die freilich noch in ihren universitären Kinderschuhen steckte. Auch Edith Stein hatte sich als junge Breslauer Studentin den Schuh der Psychologie angezogen, stolperte jedoch nach ersten ausgiebigen Gehversuchen über die Grenzsteine dieser Disziplin: sie kam darin nicht weiter auf ihrem eigenen Denkweg, die Schuhe waren einige Nummern zu klein für ihre eigene Frageunruhe. 


Einen Ausweg auf dem Denkweg boten Edmund Husserl und seine neue phäno​menologische Methode. Der Weg nach Göttingen wurde zum Ausweg aus der meta​physischen Sackgasse, nicht nur für Edith Stein, sondern für auch für andere Vertreter der Philo​sophie des 20. Jahrhunderts: in Göttingen ließ sich eine junge Philosophengeneration in ihrem Frage-Eros befeuern von Husserls „Logischen Untersuchungen“ und seinem pro​grammatischen Ruf: „Zurück zu den Sachen!“. Diese Philosophie traute der eigenen Wahr​nehmung und dem objektiven Erkenntnisvermögen wieder stärker über den philosophischen Weg. Seit langer Zeit war wieder die Rede vom Sein der Dinge, von der Wahrheit des Seins, von der Möglichkeit, die Dinge (objektiv) zu erkennen. In der Sprache Edith Steins klingt die​se phänomenologische Einsicht so an: „Der theoretische Verstand ist darauf abgestimmt, die Welt zu erkennen. Der objektiven Seinsordnung entspricht die Gesetzlichkeit, die dem Verstand das Verstehen vorschreibt, das hin zur Übereinstimmung mit dem objektiven Sein zur Wahrheit führt“
. Auch andere junge Philosophen traten in diesen Jahren den Rückweg zur Seinsphilosophie an. So feierte etwa Peter Wust, der „Philosoph von Münster“ und ein wichtiger Weggefährte Edith Steins in deren Münsteraner Jahren, in seinen überfüllten Vorlesungen und vielgelesenen Schriften die „Auferstehung der Metaphysik“
.


Es ist wohl kein Zufall, dass sich ausgerechnet aus dem Schülerkreis um Husserl angesichts solcher geistiger Vorgaben die Aufgeschlossenheit für christliche Denkformen allmählich zunahm. Auch Edith Stein wurde durch den Wahrheitsanspruch und das über alle subjektive Erfahrung hinaus objektiv Gültige in den Bann katholischen Denkens gezogen. Eine durchlesene Nacht bringt es schließlich an den Tag: im Haus ihrer Freundin, der Philosophin Hedwig Conrad-Martius, war sie auf die Autobiographie der großen Teresa gestoßen. „Das ist die Wahrheit“ sagt Edith nach vollendeter Lektüre. Als sie die Buchdeckel schließt hat sich die ihr die Welt des Katholischen eröffnet. 


Damit aber ist die Ancilla Domini fast schon erreicht. Die junge Philosophin wagt sich auf den Vorhof des Glaubens, die „praeambula fidei“: sie studiert und übersetzt John Henry Newmann, sie befasst sich intensiv mit dem hl. Thomas von Aquin (und unter seiner Anleitung mit den Großen der Seinsphilosophie) sie entdeckt die Anschlussfähigkeit der philosophia perennis an die Fragen ihrer eigenen, der phänomenologischen Richtung, und übersetzt die antiken und mittelalterlichen Denkbemühungen in die Begriffe der modernen Philosophie - nicht nur sprachlich, sondern vielmehr gedanklich
. So begrifflich (und als beliebte Lehrerin und geschätzte Dozentin auch lebenspraktisch) gerüstet nimmt Edith Stein das Phänomen „Frau“ in den Blick und entfaltet ihre Metaphysik der Hingabe. 


Dabei nimmt sie das begriffliche Rüstzeug der klassischen Metaphysik zu Hilfe. Von Aristoteles übernimmt sie den Hylemorphismus, die Unterscheidung von Form und Materie, Leib und Seele und fragt mit dem Stagiriten nach Ursache und Zweck. Dabei macht sie die jedermann zugänglichen und augenfälligen Erfahrungstatsachen zum Ausgangspunkt ihrer Betrachtung: „Es ist nicht nur der Körper so verschieden gebaut“ - so lautet ihre Schlussfolgerung - „es sind nicht nur einzelne physiologische Funktionen verschieden, sondern das ganze Leibesleben ist ein anderes, das Verhältnis von Leib und Seele ist ein anderes und innerhalb des Seelischen das Verhältnis von Geist und Sinnlichkeit, ebenso das Verhältnis der geistigen Kräfte zueinander“
; da muss [...] auch ein verschiedener Seelentypus vorhanden sein“. Die gemeinsame Menschennatur von Männern und Frauen, das ihnen gemeinsame menschliche Wesen, steht für sie dabei nicht in Frage. Wohl aber die verschiedene Wesensart und die unterschiedliche Bestimmung. Edith Stein spricht in diesem Zusammenhang von der „Doppel-Spezies“
 der Geschlechter. Den Menschen betrachtet sie mit Thomas von Aquin als Psycho-Physikum, oder klassisch formuliert: „Anima corporis forma“. Kurz gesagt: wenn Frauen und Männer sich in ihrem Körperbau und in ihren Körperfunktionen so grundlegend unterscheiden, der Mensch aber eine Leib-Seele-Einheit ist, dann stehen diese Unterschiede in einer Beziehung zum seelischen Bereich. Beides wirkt aufeinander ein, ja der unterschiedliche Seelentypus verleiblicht sich in einem unterschiedlichen Körperbau. Konkret gesagt: der weibliche Körperbau und Seelentypus ist auf ein Ziel hin angelegt, auf ein „Telos“ um mit Aristoteles zu sprechen. Dieses Ziel kennzeichnet ihr ganzes Sein und heißt bei Edith Stein: „Zur Gefährtin des Mannes und zur Menschenmutter ist die Frau bestimmt“
. Aus der Physis der Frau und ihrer (philosophisch gesprochen) Potenz zur Mutterschaft (und der damit verbundenen größeren Nähe zum Kind) leitet unsere Philosophin die ge​schlechts​spe​zi​fischen Unterscheidungsmerkmale ab: also auf Seiten der Frau eine stärker ausgeprägte Emo​tionalität und Einfühlungsgabe sowie die (tendenziell) größere Sorge um das lebendige und konkrete Ganze (einer Familie, einer Gemeinschaft, einer Schulklasse etc.)
.

Das alles mag einem (nach „klassischen“ Rollenvorstellungen) nicht nur evident erscheinen, sondern beinahe selbstverständlich. Edith Stein ist sich aber über die Provokation ihrer Darlegungen vollkommen im Klaren; weiß sie doch dass nicht wenige Philosophen (und „-Innen“) zu ganz anderen Einsichten kommen, weil sie der klassischen Metaphysik an diesem Punkt die Gefolgschaft verweigern und auch der biblischen Auskunft in dieser Frage nicht über den Weg trauen. Man denke nur - Jahre später - an Simone de Beauvoir und ihre ebenso viel zitierte wie erschütternde Behauptung: „Man kommt nicht als Frau zur Welt, man wird es. Kein biologisches, psychisches, wirtschaftliches Schicksal bestimmt die Gestalt, die das weibliche Menschenwesen im Schoß der Gesellschaft annimmt“
. Die Frau als Opfer der Männergesellschaft, die Frau – ein Gedankenkonstrukt der Männerphilosophie. 


Ist auch Edith Stein mit ihrem Frauenbild in die Fänge einer metaphysischen Männerphilosophie geraten? Sie würde ganz im Gegenteil die metaphysische Sicht der Frau, die auch die weiblichen Wesenszüge mitbedenkt, geradezu als Befreiung empfinden. In einer kritischen Diagnose hält sie ihrer Zeit einmal einen Spiegel der unterschiedlichen Frauenbilder vor. In ihrem Vortrag „Das Ethos der Frauenberufe“ hält Edith Stein fest: „Viele von den Besten fast erdrückt unter der Doppellast von Berufs- oder oft nur Erwerbsarbeit und Familienpflichten; immer in Aktion, abgehetzt, nervös, gereizt: wo sollen sie die innere Ruhe und Heiterkeit hernehmen, um andern Halt, Stütze, Führung zu bieten?“
 Und schonungslos fährt die Philosophin in ihrer scharfzüngigen Analyse fort: „Daneben die vielen Oberflächlichen und Haltlosen, die dem Genuss nachjagen, um die innere Leere auszufüllen, Ehen schließen und lösen, Haushalt und Kinder sich selbst oder fremden Dienstboten überlassen, die nicht gewissenhafter sind als sie; wenn sie zur Erwerbstätigkeit genötigt sind, sie nur als Mittel zum Zweck, d. h. zum Unterhalt und möglichst ausgiebigen Lebensgenuss verrichten: bei ihnen kann weder von Beruf noch von Ethos die Rede sein“
. 


Die Ursache dieser gesellschaftlichen Auflösungserscheinungen sieht Edith Stein in einer „Seinsvergessenheit“, die von der menschlichen Doppelnatur absehen will, von den wesentlichen Unterschieden zwischen Mann und Frau. Doch die heilige Philosophin belässt es nicht bei der zeitdiagnostischen Kritik. Die philosophische Anthropologie, die sie als Therapie bereithält, ist „gratia plena“, weil vollends marianisch inspiriert. Denn das Schlüsselwort dieser Anthropologie heißt: „Hingabe“. Diese Metaphysik der Hingabe gewinnt Edith Stein im Aufblick zur Immaculata. Die Etappen dieses Aufblicks seien kurz umrissen: Der Mensch ist – von seiner leiblichen Verfasstheit her, ein Doppelwesen, das Wesen der Ergänzung. Der Mann ist, wie die heilige Edith im Anschluss an Thomas von Aquin sagt, „Prinzip und Ziel des Weibes“
. Das aber meint keineswegs eine anthropologische Degradierung der Frau, sondern will sagen „dass der Sinn des weiblichen Seins sich in der Vereinigung mit dem Mann erfüllt“
. Die allerdings vollzieht sie als Gegenüber des Mannes, als vollwertige Hilfe und nicht in einer „erniedrigenden Rolle, die der personalen Würde des Menschen nicht entspricht“
. Diese Metaphysik der Hingabe aber ist für Edith Stein gar nicht denkbar ohne eine Philosophie der Liebe. Oder, mit den Worte unserer Philosophin treffender und schöner ausgedrückt: „Sich liebend einem andern Wesen hingeben, ganz eines andern Eigentum zu werden und diesen andern ganz besitzen, ist tiefstes Verlangen des weiblichen Herzens“
. Man kann über die philosophische Herkunft dieser Auskunft spekulieren und bei dieser Philosophie der Liebe an klassische oder moderne Vordenker denken, etwa an Pascal und seine Philosophie des Herzens oder an das „Wertfühlen“ bei Scheler. Die eigentlich forma dieser Denkform aber ist wohl in Maria zu sehen, der Ancilla Domini. Oft finden sich nämlich in Edith Steins philosophischen Betrachtungen über Sein und Sendung der Frau Formulierungen wie diese: „Wieder kann uns der Aufblick zur Gottesmutter wegweisend sein“
.


3. „Ich bin die Magd des Herrn“ - Maria als Urbild einer theologischen Anthropologie


Dass die Verschiedenheit der Geschlechter nicht nur eine Frage der philosophischen Anthropologie und Metaphysik ist, sondern darüber hinaus eine religiöse, ja eine „Ewigkeitsbedeutung“ hat, auch das läßt sich ablesen an Maria: „So verlangt die philosophische Anthropologie von sich aus nach Ergänzung durch eine theologische Anthropologie, d. h. eine Herausstellung des Menschenbildes, das in unserer Glaubenslehre enthalten ist“
. Und genau diese theologische Anthropologie arbeitet Edith Stein an Maria heraus. In der Tradition der Kirchenväter stellt sie die Frau in einen großen heilsgeschichtlichen Bogen, der mit dem Buch Genesis bei Eva ansetzt und aufgipfelt in der Gottesmutter, der neuen Eva: „Dass an der Schwelle vom alten zum neuen Bunde neben dem neuen Adam die neue Eva steht, ist der deutlichste Beweis für die Ewigkeitsbedeutung und den Ewigkeitswert der Geschlechtertrennung“
, so formuliert die Tochter Israels, als sie selbst längst schon zum neuen Bund gefunden hat. Und noch eine neue Einsicht geht ihr an Maria auf, die das Frauenbild des Alten Testamentes übersteigt: das Ideal der Virginität, der Jungfräulichkeit. Auch darin ist Maria ganz „Magd des Herrn“, ein biblischer Terminus der häufig wiederkehrt in ihren Ausführungen über die Frau. Neben die Hochschätzung der Mutterschaft in der alttestamentlichen Tradition tritt die Jungfräulichkeit Mariens, die „entgegen allen Traditionen ihres Volkes nicht Ehe und Mutterschaft für sich gewollt“ hat.
 Die Aufwertung der Frau ist hier wohl mit Händen zu greifen; muss sie doch ihre Würde nicht länger über die körperliche Vereinigung mit ihrem Mann, die Mutterschaft und die Zahl der (männlichen) Nachkommen definieren. Zugleich sieht Edith Stein in Maria die „Idee der Individualität“
 verkörpert, da sich ihre freie Lebenswahl so sehr von dem entfernt, „was nach der ganzen Tradition ihres Volkes Frauenaufgabe war“
. Maria erscheint in „ihrer Jungfräulichkeit als „reines Urbild des Frauentums“
. Das alte Ideal der maternitas wird im Urbild der mater-virgo erweitert. Edith Stein selbst hat ja als Schwester Teresia Benedicta a Cruce die Lebensform einer „Ancilla Domini“, einer „Sponsa Christi“ für sich gewählt. Und doch sieht sie nicht in der Ausschließlichkeit, sondern im Zusammenspiel der Elemente Mutterschaft-Jungfräulichkeit das „Ziel aller Frauenbildung“
. Das meint nun lebenspraktisch: auch die unverheiratete, kinderlose Frau kann und sollte geistige Mutterschaft ausüben, etwa als Lehrerin und Erzieherin, in der Katechese etc. Und umgekehrt: auch die verheiratete Frau und Mutter ist berufen, ihre Aufgabe in jungfräulicher Haltung zu erfüllen.


Gegen ein solches Denken könnten gewiss Einsprüche erhoben werden. Eine („zeitgeistlich“ inspirierte) Intervention könnte etwa lauten: Kann sich eine solche Philosophie über den Rahmen des Katholischen hinaus überhaupt Gehör verschaffen? Sind nicht die anthropologischen Befunde dieser Philosophie in katholischen Denkmustern verhaftet und „stark zeitbedingt“
, wie selbst Autorinnen meinen, die das Werk Edith Steins ansonsten mit kritischer Sympathie begleiten? Speziell das Bild der Heiligen von der Ehe, ihre Vorstellung von einer Unterordnung der Frau im Gehorsam müsse als „besonders unbefriedigend“ gelten. Aber es fragt sich doch: Wem gilt denn eigentlich dieser Gehorsam? Das Frauenideal der Edith Stein ist ja keineswegs identisch mit dem „Heimchen am Herd“. Auch will sie in ihrem Eheverständnis die Rolle der Frau nicht einschränken auf „Kinder, Küche, Kirche“ (um es einmal in die Sprachform des gängigen und plakativen Schlagwortes zu bringen). Das Frauenbild der heiligen Edith Stein lässt sich nur in marianischer Perspektive zutreffend auslegen, nämlich im Urbild der „Magd des Herrn“. Auch lässt sich ihre Ehevorstellung nicht in kleinbürgerliche Vorstellungen einschmelzen, sondern nur in metaphysischen, religiösen (ja man könnte sagen: sakramentalen) Kategorien ausdrücken. So schreibt sie über die Hingabe der Frau: „Wo diese Hingabe einem Menschen gegenüber erfolgt, ist sie eine verkehrte Selbstpreisgabe, eine Versklavung und zugleich ein unberechtigter Anspruch, den kein Mensch erfüllen kann. Nur Gott kann eines Menschen Hingabe ganz empfangen und so empfangen, dass der Mensch seine Seele nicht verliert, sondern gewinnt“
. Und ganz ähnlich an anderer Stelle: „Das Mädchen, das eine Ehe eingeht, soll wissen, dass die Ehe diese erhabene Symbolbedeutung hat und dass sie im Mann das Bild des Herrn ehren soll“
. Auf die Einsprüche also nun das „Respondeo“: von Maria her gewinnt Edith Stein ein Frauenbild und einen Ehebegriff, der sogenannte „zeitbedingte“ Kategorien (wie „vorkonziliar“, „patriarchalisch“ oder „kleinbürgerlich“) weit hinter sich lässt und durchstößt zu einer sakramentalen Sicht der Ehe und des Menschen. Allein dieser Aspekt lohnte, in einer „Theologie der Ehe“ näher entfaltet und durchbuchstabiert zu werden. 


Das Nachdenken Edith Steins geht aber über die Skizzierung zweier weiblicher Lebensentwürfe weit hinaus. Nicht nur die Ehefrau und Mutter, nicht nur die Sponsa Christi, die hinter Klostermauern das Leben einer „Ancilla Domini“ führt, ist hier gemeint. Es geht hier um den marianischen Horizont einer großen anthropologischen und ekklesiologischen Perspektive. Denn Sponsa Christi ist ja auch ein Bild für die Kirche, für jede Christenseele (wie Maria Vorbild der Kirche und aller Erlösten ist)
. Damit aber ist endlich das erreicht, was man mit Edith Stein das Ideal der „Marien-Nachfolge“ nennen könnte. 


Die Marien-Nachfolge sieht in Maria zunächst das Vorbild: „Braut Christi sein: d. h. dem Herrn angehören und der Liebe Christi nichts voranstellen. Die Liebe Christi über alles stellen – nicht bloß in theoretischer Überzeugung, sondern in Gesinnung des Herzens und Praxis des Lebens -, das heißt frei sein von allen Geschöpfen, von falscher Bindung an sich selbst und an andere, und das ist der innerste, geistige Sinn von Reinheit“
. Aber die Mariennachfolge im Denken Edith Steins bleibt nicht auf das Ideal, auf Gesinnung und Lebenspraxis der Christen beschränkt. Die Verbindung mit Maria stellt sich für sie ganz und gar organisch dar, etwa wenn sie in Maria die „Urzelle dieser erlösten Menschheit“
 sieht, „als übernatürliches Organ der Mutterschaft der Kirche“
. Sie spricht von einer wesentlichen Organstellung Mariens im mystischen Kirchenleib und nennt sie mit der Tradition sogar das „Herz der Kirche“
 Die gläubig gewordene Philosophin Edith Stein lässt dabei keinen Zweifel am konkreten Wirklichkeitsgehalt dieser Verbindung zu Maria. Sie wird nicht müde zu betonen, dass sie hinter den Bildern und Termini „etwas durchaus Reales“
 sieht. 


Damit ist ein weiteres Kennzeichen ihrer Marien-Nachfolge genannt: der Realitätsgehalt. Mit einem kritischen Seitenblick auf eine allzu volkstümliche, da allzu emotionale Marien​verehrung bemerkt sie: „Religiöse Bildung muss im Objektiven verankert sein“
, und stellt außer​dem fest, sie müsse „viel stärker auf dogmatische Grundlagen gestellt werden [...]; die über​lieferten Formen [...], wie sie in den Kongregationen üblich sind, scheinen mir heute keine durchschlagende Kraft mehr zu haben: die Poesie der Marienlieder und Maiandachten, die Symbolik der Marienfarben und -fahnen übt gewiss ihren Zauber auf kindliche Gemüter; sie ist überdies geeigneter Ausdruck echter Marienliebe.“
 Aber im Blick auf die gefährdete und orientierungssuchende Jugend ihrer Zeit bemerkt sie auch: „Gegenüber der realen Gewalt der Versuchung und der Leidenschaft versagen die zahmen Mittel der Psychologie und Ästhetik“
. Was also ist zu tun? Wie könnte eine angemessene Marienverehrung aussehen? Edith Stein bringt es auf die marianische Kurzformel: „auf allen Stufen - Marienkindschaft“
. Und sie steht ganz in der Tradition der Kirche und ihrer späteren Ordensgemeinschaft, des Karmel, wenn sie ihren Lesern einen marianischen Weiheakt nahe legt: „Nur wer an die unbegrenzte Macht der „Hilfe der Christen“ glaubt, wird sich ihrem Schutz übergeben – nicht bloß in mit- und nachgesprochenen Gebetsworten, sondern in einem von innen heraus vollzogenen, vollkräftigen Akt der Übergabe. Und wer in Marias Schutz steht, den wird sie bewahren“
.

Maria, Gefährtin des Erlösers (Lumen gentium, 61)


Die Mitwirkung Mariens bei der Erlösung als Forschungsthema


Manfred Hauke


1. Die Aktualität des Themas


Die Mitwirkung Mariens bei der Erlösung gehört zu den am meisten diskutierten mariologischen Themen der letzten hundert Jahre. Einer der bekanntesten deutschen Mariologen des 20. Jahrhunderts, Heinrich Maria Köster, konnte bereits vor über 30 Jahren feststellen: Das „zentrale Thema der Mariologie zwischen 1910 und 1960 ist die Mitwirkung Mariens zu unserem Heile. Die verschiedenen Namen Mittlerin, Miterlöserin, Gefährtin Christi, Neue Eva, Geistliche Mutter der Menschen heben jeweils besondere Sinnmomente daran hervor, meinen aber nur diese eine Sache“
. Der Gehalt der Mitwirkung bildet die Grundlage fast aller Maria zugewiesenen Eigenschaften, angefangen beim vornehmsten Titel, dem der „Mutter Gottes“
.


Die Mitwirkung Mariens im Erlösungsgeschehen gehört zu den grundlegenden Lehren, die von der katholischen Theologie einstimmig angenommen werden. Als Beweis dafür verwiesen wir auf das achte Kapitel von Lumen gentium, wobei wir uns auf einige zentrale Feststellungen beschränken. Bezüglich der Verkündigung an Maria betont das Zweite Vaticanum mit den Kirchenvätern, „dass Maria nicht bloß passiv von Gott benutzt wurde, sondern in freiem Glauben und Gehorsam zum Heil der Menschen mitgewirkt hat“
. „Im Hinblick auf die Verdienste ihres Sohnes auf erhabenere Weise erlöst“, ist Maria „mit ihm in enger und unauflöslicher Verbindung geeint …“
. „Indem sie Christus empfing, gebar und nährte, im Tempel dem Vater darstellte und mit ihrem am Kreuz sterbenden Sohn litt, hat sie beim Werk des Erlösers in durchaus einzigartiger Weise in Gehorsam, Glaube, Hoffnung und brennender Liebe mitgewirkt zur Wiederherstellung des übernatürlichen Lebens der Seelen. Deshalb ist sie uns in der Ordnung der Gnade Mutter“
. Indem das Konzil Maria „Gefährtin“ (socia) des Erlösers nennt
, greift es einen Begriff auf, der sich der besonderen Wertschätzung Papst Pius‘ XII erfreute
. Zu Recht konnte festgestellt werden: „Das Zentrum der konziliaren Mariologie ist die Mitwirkung der Mutter des Herrn im Heilsgeschehen“
.


Trotz der sicheren Grundlage, die vom Zweiten Vaticanum verbürgt ist, bedarf die Lehre von der marianischen Mitwirkung einer weiteren Vertiefung. Dies gilt für ihre mannigfachen geschichtlichen und vor allem systematischen Aspekte, für ihre Verbindung mit anderen Bereichen der Theologie und für ihre Verortung im ökumenischen Umfeld. Die Mitwirkung Mariens „ist eines der wertvollsten, aber auch umstrittensten Themen, höchst aktuell, aber ebenso in hohem Maße heikel“
.


Die Gemüter vieler Theologen haben sich erhitzt aufgrund der dem Heiligen Vater unterbreiteten Bitten, ein neues marianisches Dogma zu definieren: demnach soll feierlich erklärt werden, dass Maria Miterlöserin ist, Mittlerin aller Gnaden und Fürsprecherin des Volkes Gottes. Die Auflistung dieser drei Titel (insbesondere die Beifügung von „Fürsprecherin“) geht zurück auf die marianischen Botschaften der „Frau aller Völker“, welche die holländische Seherin Ida Peerdeman (1905-1996) in den fünfziger Jahren empfangen haben will
. Am 31. Mai 2002 hat der zuständige Bischof, J. M. Punt von Amsterdam, die 1945-1959 gegebenen Botschaften als glaubwürdig anerkannt (constat de supernaturalitate)
. Die theologische Diskussion um die visionären Ereignisse ist damit freilich noch nicht abgeschlossen
.


Die Initiative zugunsten des neuen Mariendogmas geht aus von einer katholischen Laienorganisation, Vox Populi Mariae Mediatrici, und wird koordiniert von Mark I. Miravalle, Professor für Mariologie an der Franziskanischen Universität von Steubenville (USA). Miravalle ist auch der Verfasser der offiziellen Bittschrift, die 1993 dem Heiligen Vater überreicht wurde. Diese Broschüre zur Unterstützung der Initiative ist in mehreren Sprachen verbreitet
. Miravalle ist auch Herausgeber von vier Sammelbänden mit wissenschaftlichen Beiträgen zum Thema
. Die Initiative zugunsten des neuen Mariendogmas hat einen beachtlichen Erfolg erzielt: während des Konsistoriums im Mai 2001 wies Kardinal Aponte Martinez auf die Unterschriften von über 550 Bischöfen und von mehr als 6 Millionen Gläubigen
 hin. Darunter befinden sich unter anderem die schriftlichen Ermutigungen der Kardinäle Arns (Sao Paolo), Gagnon (Rom), Glemp (Warschau), Lustiger (Paris), O‘Connor (New York) und Schönborn (Wien)
. Eine begeisterte Fürsprecherin des gewünschten Dogmas war Mutter Teresa von Kalkutta
.


Unser Beitrag möchte sich nicht zu dieser Initiative äußern (dies würde den Rahmen des vorliegenden Artikels sprengen), sondern hat ein bescheideneres Ziel: es sollen einige wichtige Gesichtspunkte ins Licht gestellt werden bezüglich der Mitwirkung Mariens im Erlösungswerk, das Jesus Christus in seinem Erdenleben vollbracht hat. Es handelt sich also um die (seit Scheeben so genannte) „objektive Erlösung“, d. h. um das Heilswerk Christi an sich, im Unterschied zur „subjektiven Erlösung“, der Zuwendung der von Christus verdienten Gnade an die erlösungsbedürftigen Menschen
. Die Unterscheidung ist wichtig, um den einzigartigen Beitrag Mariens zu würdigen: während alle Erlösten sich für das Heil der konkreten Menschen einsetzen können, ist die Mutter des Herrn einbezogen in die heilsgeschichtliche Grundlegung der Erlösung selbst, von der Menschwerdung des Sohnes Gottes bis zum Tod des Erlösers am Kreuz.


2. Wurzeln der neueren Auseinandersetzung über den Titel „Miterlöserin“

2. 1 Die theologische Entwicklung bis zum Vorabend des Zweiten Vatikanums


Die systematische Diskussion über die Mitwirkung Mariens am Heilsgeschehen hat sich konzentriert auf den Begriff der „Miterlösung“. Trotzdem muss dieses Wort unterschieden werden von der entsprechenden Lehre: oft wird der Gehalt, der normalerweise mit dem Fachbegriff der „Miterlöserin“ verbunden ist, auch von Theologen vertreten, die bezüglich des sprachlichen Ausdrucks Vorbehalte anbringen. Ein klassisches Beispiel ist M. J. Scheeben, der größte deutsche Mariologe des 19. Jahrhunderts
: der Titel corredemptrix habe den Vorteil der Kürze und könne (eine entsprechende Erklärung vorausgesetzt) leicht im richtigen Sinne verstanden werden, könne aber eine Gleichordnung mit Christus auf demselben Niveau bzw. eine „Ergänzung der Kraft Christi“ nahelegen. „Unverfänglicher“ sei daher der Ausdruck adiutrix (bzw. adiutorium) redemptoris in redemptione, „Gehilfin des Erlösers“ in seinem Werke
. Andererseits vertritt Scheeben eine „unmittelbare Teilnahme“ Mariens „an der berufsmäßigen Wirksamkeit ihres Sohnes, worin sie als seine geistliche Braut in der Wiedergeburt der Menschheit mit ihm zusammen wirken soll“
. Diese Teilnahme vollziehe sich in Christus und durch Christus, und in diesem Sinne könne man Maria „mit Recht und zugleich ganz unverfänglich“ „Miterlöserin“, corredemptrix nennen
.


Trotz der notwendigen Unterscheidung zwischen dem Titel „Miterlöserin“ und dessen Gehalt scheint es nützlich, eine kurze geschichtliche Übersicht zum Gebrauch des Begriffes corredemptrix zu geben
. Wissen sollte man um die Vorbereitung in der Väterzeit, die auf mannigfaltige Weise eine Mitwirkung Mariens bei der Erlösung betont. Ein herausragendes Beispiel ist Irenäus, der Maria (aufgrund ihres Jawortes bei der Verkündigung) „Ursache des Heiles“ nennt (causa salutis) und sie vorstellt als neue Eva an der Seite Christi, des neuen Adams
. Seit dem 10. Jh. bekommt Maria gelegentlich den Titel „Erlöserin“ (redemptrix). Hinzukommen ähnliche Ausdrücke, wie etwa „Heilbringerin“ (salvatrix) und „Versöhnerin“ (reconciliatrix). Das Mittelalter betont die Gegenwart und das Mitleiden Mariens unter dem Kreuz. In den Visionen der hl. Birgitta sagt Jesus beispielsweise: „Meine Mutter und ich haben den Menschen mit einem einzigen Herzen erlöst, ich durch das Leiden in meinem Herzen und in meinem Fleische, sie durch den Schmerz und die Liebe ihres Herzens“
. Papst Johannes Paul II. hat daran erinnert anläßlich des 600jährigen Jubiläums der Kanonisation der Heiligen: Birgitta rief Maria an „als Unbefleckte, Schmerzensmutter und Miterlöserin; dabei hob sie die einzigartige Stellung Mariens hervor in der Heilsgeschichte und im Leben des christlichen Volkes“
. In die Betrachtung der Passion fügt sich auch das erste Zeugnis des Begriffes corredemptrix ein. Es findet sich in einem Hymnus des 15. Jahrhunderts, belegt in einem Manuskript aus Salzburg
.


Gegen die Verbreitung des Titels wendet sich 1673 Adam von Widenfeld in seinem Opusculum Monita salutaria Beatae Virginis Mariae ad cultores suos indiscretos: „Hüte dich davor, mir auf übertreibende Weise oder durch unmäßigen Eifer irgendetwas zuzuschreiben, was allein Gott zukommt. Folglich nenne mich nicht Heilandin oder Miterlöserin“ (Cavendum tamen, ne per hyperbolem vel immoderatum zelum, mihi quidquid tribuas quod soli Deo debetur. Ne itaque me vocaveris Salvatricem aut Corredemptricem)
. Das mit bischöflichem Imprimatur erschienene Werk breitet sich aus in Windeseile, erweckt aber auch beträchtlichen Widerstand: innerhalb von nur zwei Jahren erscheinen ungefähr 40 Gegenschriften. Am Ende gelangt das Büchlein auf den Index, und Papst Alexander VIII. verurteilt den Satz: „Das Lob, das Maria als Maria dargebracht wird, ist nichtig“ (DH 2326)
. „Im 18. Jh. wird der Titel redemptrix durch corredemptrix ersetzt, ein Begriff, der mit dem deutlich ausgedrückten Ziel entsteht, die eigentliche und ausschließliche Aufgabe Christi als Erlöser zu unterstreichen“
.


Der Titel „Miterlöserin“ gelangt in das Zentrum der theologischen Aufmerksamkeit seit 1904, dem Datum des ersten Internationalen Mariologischen Kongresses in Lourdes (anläßlich des 50. Jahrestages der Definition des Immaculata-Dogmas)
. In der Folge bringen sich auch abweichende Stimmen zu Gehör. Nichtsdestoweniger geht der Titel ein in den Wortschatz der bischöflichen
 und päpstlichen Lehrverkündigung. Während des Pontifikates von Pius X. erscheint der Titel dreimal (auf Veranlassung der Ritenkongregation bzw. des Heiligen Offiziums) in den offiziellen Akten des Heiligen Stuhls
. Papst Pius XI. gebraucht den Titel mehrfach in Dokumenten niederen Ranges, unter anderem in einer Radioansprache zum Abschluß des Heiligen Jahres in Lourdes: Maria „als Mitleidende und Miterlöserin“ ist ihrem Sohn zur Seite gestanden, „der auf dem Altar des Kreuzes die Erlösung des Menschengeschlechtes vollbrachte“
. Während des Pontifikates von Pius XI. gehört das Thema der Miterlösung zu den Bemühungen, die universale Gnadenmittlerschaft Mariens zu definieren
. Pius XII jedoch vermeidet bewusst den Gebrauch des Titels „Miterlöserin“ und wählt stattdessen Ausdrücke mit dem Substantiv socia (Gefährtin), zum Beispiel socia Redemptoris (Gefährtin des Erlösers)
. Der Papst betont aufs deutlichste die einzigartige Mitwirkung Mariens im Heilswerk
, möchte aber nicht in die theologische Auseinandersetzung eingreifen, die sich seit dem Ende der dreißiger Jahre besonders heftig artikuliert. Nach dem Zeugnis seines Privatsekretärs, Pater Leiber, hielt Pius XII. die Lage nicht für reif, um zu den Themen der Gnadenmittlerschaft und der Miterlösung Stellung zu nehmen
.


Am Vorabend des Zweiten Vaticanums finden wir bezüglich der Miterlösung drei verschiedene Strömungen, die je für sich noch weitere Differenzierungen aufweisen
. Die eindeutig überwiegende Richtung unter den Mariologen setzt sich ein für eine unmittelbare Mitwirkung Mariens an der objektiven Erlösung (auch „Erlösung in actu primo“ genannt im Unterschied zur „Erlösung in actu secundo“, der Austeilung der Gnaden). Als Beispiele seien genannt die Mariologie von Michael Schmaus
 und die umfangreichen Beiträge von Gabriele Maria Roschini
. Roschini benutzt den Begriff „Miterlöserin“ als systematische Zusammenfassung für die Mitwirkung Mariens, während Schmaus das Wort mit größerer Zurückhaltung anwendet und es mehrmals in Anführungszeichen setzt. Beide Theologen bestimmen jedoch die „Miterlösung“ als unmittelbare Mitwirkung an der objektiven Erlösung
. Dies ist inzwischen auch der allgemein akzeptierte Sinn des Begriffes bei den Autoren, die auf methodologische Klarheit Wert legen
. Mitunter wird der Gehalt des Wortes aber auch auf die Mitwirkung an der „subjektiven Erlösung“ ausgedehnt. In diesem Sinne sind dann alle Christen „Miterlöser“
. Als (bloße) Teilhabe an der „Austeilung der Gnaden“ gefasst, wird der Begriff „Miterlösung“ deshalb sogar von manchen Theologen angenommen, die eine unmittelbare Mitwirkung Mariens an der (objektiven) Erlösung ablehnen
.


Eine Minderheit unter den Mariologen, oft als „minimalistisch“ benannt, lehnt die These einer unmittelbaren Mitwirkung Mariens an der Erlösung ab. Die Hauptvertreter dieser Richtung sind W. Goossens
 und H. Lennerz
. Nach diesen Theologen gibt es nur eine mittelbare oder entfernte Mitwirkung an der Erlösung, insofern Maria den Erlöser geboren hat. Die Verbindung Mariens mit dem Heilswerk Christi hat keine Bedeutung für die Erlösung selbst, sondern nur für die Zuwendung der Erlösungsfrüchte an die heilsbedürftigen Menschen (subjektive Erlösung).


Eine dritte Richtung, vorwiegend im deutschen Sprachraum vertreten (H. M. Köster und O. Semmelroth
), möchte eine vermittelnde Position einnehmen. Nach Köster befindet sich die Mitwirkung Mariens jenseits der Unterscheidung von „unmittelbar“ und „mittelbar“. Christus als Repräsentant Gottes erwirbt die Erlösungsgnade und Maria, als Vertreterin der Kirche und damit der empfangenden Menschheit, stimmt im Namen der Menschheit der Erlösung zu und nimmt sie in Empfang. Maria empfängt die Früchte der Erlösung als Urbild und Spitze der Kirche. Diese Empfänglichkeit entspricht ihrem Frausein und dem Bund zwischen Christus und der Kirche, der durch die Liebe zwischen Bräutigam und Braut versinnbildet wird
. Da die vertretungsweise Annahme durch Maria die objektive Erlösung betrifft, wird die vermittelnde Position manchmal gekennzeichnet als „unmittelbare passive Mitwirkung“
, obwohl diese Begrifflichkeit nicht ganz der von Köster selbst entspricht.


Die „vermittelnde“ Position hat das Verdienst, mit dem Hinweis auf das Bild der Ehe (die Beziehung von Bräutigam und Braut) die Ähnlichkeit zwischen Maria und der Kirche zu betonen; im Vordergrund steht dabei die Rezeptivität. Andererseits wird man der Kritik recht geben müssen, wonach die Mitwirkung Mariens auch einen aktiven Charakter hat, besonders dann, wenn die Heilsbedeutung der Inkarnation betont wird (und das Erlösungsgeschehen nicht auf das Kreuz reduziert wird)
. Auch die Annahme ist eine Aktivität.


2. 2 Die Entwicklung vom Zweiten Vatikanum bis zu Johannes Paul II.


Das Zweite Vatikanum hat den Begriff corredemptrix nicht benutzen wollen, im Unterschied zu etwa 50 Bischöfen, die eine diesbezügliche Definition wünschten
. Bezeichnend ist die offizielle Begründung von seiten der Konzilskommission:


„Ausgelassen wurden einige von den Päpsten gebrauchte Ausdrücke und Worte, die zwar in sich vollkommen richtig sind, aber von den getrennten Brüdern (insbesondere von den Protestanten) schwieriger zu verstehen sind. Dazu können wir auch den Ausdruck rechnen ‚Miterlöserin des Menschengeschlechtes‘ (hl. Pius X, Pius XI) …“
.


Die Tatsache, dass der Begriff corredemptrix nicht im Text von Lumen gentium auftaucht, gründet also nach der zitierten Begründung in ökumenischen Rücksichten. Um eine prinzipielle Frage der Wahrheit geht es dabei nicht
. Das Konzil betont jedenfalls aufs deutlichste die Mitwirkung Mariens am Heilsgeschehen auf eine Weise, die nicht auf eine bloß passive oder indirekte Teilhabe reduziert werden kann. Maria wurde „nicht bloß passiv von Gott benutzt“, sondern hat „in freiem Glauben und Gehorsam zum Heil der Menschen mitgewirkt“
. Von der Verkündigung bis zum Kreuz hat Maria „beim Werk des Erlösers in durchaus einzigartiger Weise … mitgewirkt …“
.


In der nachkonziliaren Mariologie überwiegt die Neigung, den Begriff „Miterlöserin“ ebenso zu vermeiden wie das systematische Nachdenken darüber, wie die Art und Weise der Mitwirkung näher zu bestimmen ist. Die Unterscheidungen zwischen objektiver und subjektiver Erlösung, in actu primo und in actu secundo, unmittelbar und mittelbar, aktiv und passiv sind nicht gerade beliebt. Andererseits wird man auch nicht sagen können, dass die genannten Differenzierungen, eingeordnet in den weiten Horizont der Marienlehre im Geheimnis Christi und der Kirche, überflüssig geworden wären. Anscheinend finden sich keine Wortführer mehr der Auffassung, wie sie seinerzeit von Goossens und Lennerz vertreten wurde, wonach die Mitwirkung Mariens ausdrücklich nur einen mittelbaren Charakter habe
. Und der Vergleich zwischen Maria und Kirche reduziert die Gottesmutter zweifellos nicht auf eine passive Rolle. Als Beispiele seien der bekannte spanische Mariologe Candido Pozo
 und Kardinal Leo Scheffczyk zitiert, der die neuen Errungenschaften der Mariologie mit dem Erbe der Vergangenheit integriert: in Maria finden wir „keine Passivität, wohl aber Rezeptivität und tätige Empfänglichkeit“ in der „direkten und unmittelbaren“ Mitwirkung am Erlösungswerk
. 


Die Internationale Päpstliche Marianische Akademie (Pontificia Academia Mariana Internationalis = PAMI) hat Stellung bezogen zu den oben genannten Bemühungen zur Definierung eines neuen marianischen Dogmas. Auf Bitten des „Heiligen Stuhles“
 berief die Leitung des Mariologischen Kongresses von Tschenstochau (August 1996) eine ökumenische Kommission ein, um die Meinung der Gelehrten zur Möglichkeit und Opportunität eines neuen Dogmas zu erfragen über Maria als Miterlöserin, Mittlerin und Fürsprecherin. Die Antwort der Kommission wurde dann im Osservatore Romano veröffentlicht.


Die marianischen Titel werden als „zweideutig“ bezeichnet (ambigui). Es sei verkehrt, „die vom Zweiten Vatikanum verfolgte theologische Linie zu verlassen“: das Konzil habe keinen der genannten Titel definieren wollen, obwohl es auf „nüchterne“ Weise die Titel „Mittlerin“ und „Fürsprecherin“ gebraucht habe. Der Begriff „Miterlöserin“ komme in keinem wichtigen Dokument des päpstlichen Lehramtes vor, und Pius XII. habe dessen Gebrauch bewusst vermieden. „Auch wenn man den Titeln einen Inhalt zuwiese, dessen Zugehörigkeit zum Glaubensgut man annehmen könnte, wäre deren Definition in der gegenwärtigen Situation jedoch nicht theologisch einleuchtend, insofern diese Titel und die mit ihnen verbundenen Lehren noch eine weitere Vertiefung benötigen aus einer erneuerten trinitarischen, ekklesiologischen und anthropologischen Perspektive“. Schließlich weist man hin auf „ökumenische Schwierigkeiten“
. 


Unter den Kommentaren zugunsten der Erklärung von Tschenstochau ragen heraus die Beiträge von Angelo Amato
, René Laurentin
 und Salvatore M. Perrella
. Auf der gleichen Linie befindet sich auch eine Tagung, die von der Päpstlichen Marianischen Theologischen Fakultät Marianum organiert wurde und in deren Beiträgen das Thema der marianischen Mitwirkung mit lobenswerter Breite behandelt wird
. Ebenso haben Vertreter der Bewegung zugunsten des neuen Dogmas kritisch zur Erklärung von Tschenstochau Stellung bezogen
.


Unabhängig von der Bitte um ein fünftes marianisches Dogma (wenn auch zweifellos von der einschlägigen Diskussion angeregt), sind einige umfangreiche Studien erschienen, die das Thema der marianischen Mitwirkung anhand des Begriffes der „Miterlöserin“ vertiefen. Dies gilt besonders für die im Zeitraum von vier Jahren (1998-2001) erschienenen fünf Bände unter dem Titel Maria Corredentrice. Den Ausgangspunkt bildet ein Internationales Mariologisches Symposium, organisiert von den Frati Francescani dell‘Immacolata und feierlich begangen in Gemeinschaft mit der Ortskirche (September 1996)
. Unter den systematischen Monographien aus der Feder eines einzelnen Theologen ragt heraus die Studie von Brunero Gherardini, emeritierter Professor für Ekklesiologie und Spezialist für die Theologie Luthers (1998). Der Verfasser bietet einen „klassischen“ Ansatz und verhehlt nicht seine Sympathie mit Gabriele Maria Roschini, „mit dem mich die Verehrung des Schülers für seinen Lehrer verbindet“
. Verschiedene Beiträge zum Thema der „Miterlöserin“ stammen von dem bekannten Christologen Jean Galot, Verfasser auch eines umfangreichen Handbuches der Mariologie
. Eine interessante Studie hat außerdem der Mariologe der Pariser École Cathédrale beigetragen, Guillaume de Menthière (1999), der angesichts auseinanderlaufender Positionen Klarheit bringen möchte: 


„Man ist betroffen von der Heftigkeit der Stellungnahmen, die manchmal diametral einander entgegengesetzt sind, und das bei Gläubigen mit den besten Absichten. Die einen sehen in der Zurückweisung des Titels ‚Miterlöserin‘ eine Beleidigung der heiligen Jungfrau, während andere ihn als Anschlag auf die Ökumene betrachten und als Phantasie von Marienanbetern“
.


Zweifellos kommt eine besondere Bedeutung der Lehre und dem Wortschatz des gegenwärtigen Papstes zu. Johannes Paul II. hat den Titel „Miterlöserin“ wiederholt gebraucht
. Freilich ist es auch wahr, dass der Ausdruck nicht in den hochrangigsten Dokumenten vorkommt, insbesondere nicht in der Enzyklika Redemptoris Mater. Eine besonders reichhaltige Lehre über die marianische Mitwirkung findet sich in der Katechese vom 9. April 1997, aus der wir einige wichtige Aussagen wiedergeben:


Schon Augustinus nennt Maria „Mitarbeiterin“ der Erlösung
, „ein Titel, der die mit dem Erlöser Christus verbundene und ihm untergeordnete Tätigkeit Mariens betont“. Das Nachdenken über dieses Thema, „vor allem seit dem 15. Jh.“
, stellt „Maria nicht auf die gleiche Ebene mit Christus. In Wirklichkeit unterstreicht die Lehre der Kirche mit aller Klarheit den Unterschied zwischen Mutter und Sohn im Heilswerk, indem sie die Unterordnung der Jungfrau, eben als Mitarbeiterin, gegenüber dem einzigen Erlöser betont“. Schon der Apostel Paulus betont die Tatsache, dass der Mensch „mit Gott mitarbeiten“ kann (vgl. 1 Kor 3, 9), auch wenn natürlich „die Mitarbeit der Gläubigen … jede Gleichheit mit Ihm ausschließt“. „In seiner Anwendung auf Maria gewinnt der Begriff ‚Mitarbeiterin‘ jedoch eine besondere Bedeutung. Die Mitarbeit der Christen im Heilsgeschehen geschieht nach dem Ereignis von Kalvaria, dessen Früchte sie auszuteilen suchen durch Gebet und Opfer. Die Mitwirkung Mariens jedoch geschah während des Ereignisses selbst und in ihrer Eigenschaft als Mutter; das Mitwirken erstreckt sich also auf das Ganze des Heilswerkes Christi. Nur sie ist auf diese Weise dem Erlösungsopfer beigesellt worden (associata … all‘offerta redentrice), welches das Heil aller Menschen verdient hat. In Verbindung mit Christus und ihm untergeordnet hat sie mitgewirkt, um die Gnade des Heiles für die gesamte Menschheit zu erlangen … Maria ist als Frau dem Heilswerk verbunden. Da der Herr den Menschen als ‚Mann und Frau‘ geschaffen hat (vgl. Gen 1, 27), will er bei der Erlösung dem neuen Adam die neue Eva zur Seite stellen … Maria, die neue Eva, wird so die vollkommene Ikone der Kirche. Gemäß dem göttlichen Plan vertritt sie unter dem Kreuz die erlöste Menschheit, die heilsbedürftig war und in die Lage versetzt worden ist, einen Beitrag für die Entfaltung des Heilswerkes darzubringen“
.


2. 3 Ergebnis der Nachforschung


Die Untersuchung zum Titel „Miterlöserin“ zeigt, dass es sich nicht um einen geächteten Begriff handelt, sondern um die kürzeste Ausdrucksweise, um die (unmittelbare und aktive) Mitwirkung Mariens bei der Erlösung zu kennzeichnen. Diese Lehre gehört zur grundlegenden „Infrastruktur“ der Mariologie und könnte in der Zukunft auch Gegenstand einer dogmatischen Definition werden. Ein solcher Schritt und die Verwendung des Wortes „Miterlöserin“ ist weniger ein theologisches Problem als vielmehr eine Frage der Opportunität und der Reifung der öffentlichen Meinung in der Kirche
.


3. Die Mitwirkung Mariens im ökumenischen Kontext


3. 1 Der katholisch-lutherische Dialog über die Rechtfertigung


Die Verwendung des Begriffes „Miterlösung“ im Inneren der Kirche wird ganz offensichtlich gebremst von ökumenischen Rücksichten. Das Problem jedoch ist nicht allzusehr der auf die Miterlösung abhebende Wortschatz, sondern die grundlegendere Frage nach der Mitwirkung des Menschen im Heilsgeschehen. Die Auseinandersetzung betrifft hier nicht die Beziehungen mit der Orthodoxie, die durchaus kräftig die Mitwirkung (sunergeia) des Menschen mit der göttlichen Gnade herausstellt
, sondern das Gespräch mit den Protestanten. Hier taucht das Thema der Rechtfertigung unter marianischem Vorzeichen auf.


Am 31. Oktober 1999 wurde in Augsburg die „Gemeinsame Offizielle Feststellung“ unterzeichnet des Lutherischen Weltbundes und der Katholischen Kirche. Durch diese Unterzeichnung wird die „Gemeinsame Erklärung zur Rechtfertigungslehre“ von 1997 bestätigt, allerdings im Lichte eines beigefügten Anhanges und unter Berücksichtigung der negativen katholischen Antwort auf die „Gemeinsame Erklärung“ aus dem Jahre 1998
. Schon der mühsame Weg zu dieser Übereinkunft bezüglich „fundamentaler Wahrheiten“ der Rechtfertigung und der heftige Widerstand gegenüber einem oft für trügerisch gehaltenen Konsens weisen auf beachtliche Schwierigkeiten
.


Nach der „Gemeinsamen Erklärung“ geschieht die Rechtfertigung „allein aus Gnade“ (GE 19). Demnach wird von beiden Seiten die protestantische Formel der Rechtfertigung sola fide angenommen. Diese Formel gibt jedoch keinen gemeinsamen Inhalt wieder, wie die darauf folgende Erläuterung zeigt:


„Wenn Katholiken sagen, dass der Mensch bei der Vorbereitung auf die Rechtfertigung und deren Annahme durch seine Zustimmung zu Gottes rechtfertigendem Handeln ‚mitwirke‘, so sehen sie in solch personaler Zustimmung selbst eine Wirkung der Gnade und kein Tun des Menschen aus eigenen Kräften.


Nach lutherischer Auffassung ist der Mensch unfähig, bei seiner Errettung mitzuwirken, weil er sich als Sünder aktiv Gott und seinem rettenden Handeln widersetzt. Lutheraner verneinen nicht, dass der Mensch das Wirken der Gnade ablehnen kann. Wenn sie betonen, dass der Mensch die Rechtfertigung nur empfangen kann (mere passive), so verneinen sie damit jede Möglichkeit eines eigenen Beitrags des Menschen zu seiner Rechtfertigung, nicht aber sein volles personales Beteiligtsein im Glauben, das vom Wort Gottes selbst gewirkt wird“ (GE 20-21).


Nach der von der „Gemeinsamen Erklärung“ selbst beschriebenen katholischen Lehre ist der Mensch unter dem Einfluss der Gnade in der Lage, sich auf die Rechtfertigung vorzubereiten. Die lutherische Auffassung dagegen lehnt jede Mitwirkung des Menschen zum eigenen Heil ab: im Vorgang der Rechtfertigung selbst ist der Mensch passiv. Das menschliche „Beteiligtsein“ wird in einer vorbereitenden Stellungnahme auf folgende Weise erklärt: „‘Mitwirkung‘ kann es nur in dem Sinne geben, dass das Herz beim Glauben dabei ist, wenn das Wort es trifft und den Glauben schafft“
. Diese Formulierung drückt jedoch keineswegs die Eigentätigkeit des Menschen im Vorgang des Glaubens aus, der die Hingabe des Verstandes und des Willens an Gott beinhaltet
.


Die katholische Seite (in der „Gemeinsamen Erklärung“) setzt die menschliche Mitwirkung in Anführungszeichen, offensichtlich um den protestantischen Befürchtungen entgegenzukommen, wonach eine „Mitwirkung“ den Menschen auf die gleiche Ebene mit Gott stellen würde. Festzuhalten ist außerdem, dass die lutherische Seite „jede Mitwirkung beim Geschehen der Rechtfertigung selbst ausschließen“ will
. Die offizielle Antwort der Katholischen Kirche, gemeinsam formuliert 1998 von der Glaubenskongregation und dem Einheitssekretariat, war nicht zufrieden mit den Aussagen der „Gemeinsamen Erklärung“ zur menschlichen Mitwirkung: es sei lobenswert, dass die lutherische Seite der menschlichen Freiheit die Möglichkeit zuerkenne, die Gnade zurückzuweisen; „es müßte aber auch gesagt werden, dass dieser Freiheit zur Zurückweisung auch eine neue Fähigkeit zur Annahme des göttlichen Willens entspricht, eine Fähigkeit, die man mit Recht ‚cooperatio‘ (Mitwirkung) nennt. Diese mit der neuen Schöpfung geschenkte Neubefähigung gestattet nicht die Verwendung des Ausdrucks ‚mere passive‘„
. 


Der Anhang zur „Gemeinsamen Offiziellen Feststellung“ von 1999 verdeutlicht nicht das Thema der Mitwirkung, zitiert aber (neben den protestantischen Prinzipien sola fide und sola gratia) ein lutherisches Dokument aus der Reformationszeit, die Konkordienformel: wir können „durch die Kraft des Heiligen Geistes mitwirken“ in dem, was der Heilige Geist durch das „Werk der Wiedergeburt und Erneuerung in uns angefangen hat“
. Dieser Text spricht jedoch nicht von einer Mitwirkung bei der Rechtfertigung selbst (d. h. bei der Disposition auf die Rechtfertigung), sondern von einer Mitwirkung der gerechtfertigten Person zum Vollbringen des Guten; bei der Rechtfertigung selbst ist der Mensch passiv
. Es bleibt also durchaus aktuell, was das Konzil von Trient mit höchster Autorität betont: „Wer sagt, der von Gott bewegte und erweckte freie Wille des Menschen wirke durch seine Zustimmung zu der Erweckung und dem Ruf Gottes nichts dazu mit, sich auf den Empfang der Rechtfertigungsgnade zuzurüsten und vorzubereiten …: der sei mit dem Anathema belegt“
. Leider ist festzustellen, dass es zur Mitwirkung des Menschen bei der Rechtfertigung keinen wirklichen Konsens gibt
.


3. 2 Die Beziehung zwischen Rechtfertigungslehre und Mitwirkung Mariens


Die offizielle Überkunft zur Rechtfertigungslehre muss im Bereich der Mariologie verifiziert oder falsifiziert werden
. Bezeichnend ist schon der Kommentar Luthers zur Formulierung des Regina coeli, „den du zu tragen verdient hast“ (quem meruisti portare): in ihrem „Verdienst“, Mutter Gottes zu sein, ist Maria gleich mit dem „Verdienst“ des Kreuzesholzes, den Erlöser zu tragen
. Im Heilsgeschehen wirkt Gott alles und Maria, Urbild des „allein aus Gnade“ gerechtfertigten Menschen, wirkt nichts
.


Das Thema der marianischen Mitwirkung ist neuerdings aufgegriffen worden besonders in einem Dokument der „Gruppe von Dombes“
. Unter die „umstrittenen Fragen“ in der Mariologie wird an erster Stelle (!) genannt „Das ‚Mitwirken‘ Marias am Heil und die Beziehung zwischen Gnade und Freiheit“
. Als Beispiel für die protestantische Überzeugung wird Karl Barth zitiert: „Er wendet sich vor allem gegen das ‚Mitwirken‘ Marias“
. Die katholischen Gesprächspartner setzen den Begriff „Mitwirkung“, wie auch in der „Gemeinsamen Erklärung“ zur Rechtfertigungslehre, stets in Anführungszeichen. Die protestantischen, katholischen und orthodoxen Theologen zitieren gemeinsam Martin Luther: die Rechtfertigung geschieht nicht durch unsere Werke; die Werke offenbaren (nur) das von Gott geschenkte Heil
. Maria ist ein Beispiel für das, was in allen Erlösten geschieht: der Mensch ist passiv gegenüber der Gnade; die Antwort auf Gott hingegen „ist gleichzeitig das Werk der Gnade Gottes und der Freiheit des Menschen, die von der Gnade hervorgerufen wird“
. Wenn Paulus von der Mitwirkung der Diener Gottes spricht (1 Kor 3,9), dann sei klar, dass Gott „selbst der einzig ‚Wirkende‘ ist“
. Maria „wirkt nicht an dem einzigartigen Opfer mit, das allein Christus vollbringt“
. Das Zweite Vatikanum habe den Begriff der „Miterlösung“ „absichtlich fallen gelassen“. Dieser Begriff sei „objektiv gesehen falsch, denn er legt nahe, dass die Rolle Marias mit der Rolle Christi gleichrangig ist … Er muss bewusst beiseite gelassen werden“
.


Die katholischen Gesprächspartner meinen, dass das Problem der „Mitwirkung“ Mariens (in Anführungszeichen) nicht vollständig gelöst sei, aber die gemeinsame Klarstellung erlaube es, „von einer Gemeinschaft im Glauben zu sprechen“
. Die protestantischen Theologen hingegen beziehen sich auf die Möglichkeit, (wie die Reformatoren) „in Maria, der Mutter des Herrn“, diejenige zu sehen, „die durch die aktive Antwort am Heil ‚mitgewirkt‘ hat“, vorausgesetzt, es verschwinde „jede Zweideutigkeit bezüglich des Heils durch die Gnade, das von Christus allein bewirkt wird“. In diesem Fall erscheint „Maria als Vorbild des durch den Glauben und nicht durch die Werke gerechtfertigten Gläubigen“
.


Man wird der Gruppe von Dombes als Verdienst anrechnen dürfen, das Thema der marianischen Mitwirkung in die erste Reihe der Tagesordnung für den ökumenischen Dialog gestellt und mit dem grundlegenden Problem der Rechtfertigung verbunden zu haben. Es hat allerdings nicht den Anschein, dass ein wirkliches Übereinkommen erfolgt ist über die Tatsache, dass Gott die menschliche Mitwirkung im Rechtfertigungsgeschehen einschließt und nicht ausschließt. Im Dokument ist nicht klar, dass der Mensch sich unter dem Einfluss der Gnade auf die Freundschaft mit Gott in der Rechtfertigung vorbereiten kann. Die Mitwirkung des Menschen im Heilsgeschehen erscheint nur als Antwort auf die bereits erfolgte Rechtfertigung.


Im Dokument von Dombes fehlt es auch nicht an inneren Widersprüchen: wieso kann man von einem Mitwirken am Heil „durch die aktive Antwort“ sprechen, aber gleichzeitig „Mitwirken“ in Anführungszeichen setzen und behaupten, Gott sei der allein Handelnde? Auch dieses Dokument enthüllt letztendlich „die Schwierigkeit, eindeutig eine Eigentätigkeit des Geschöpfes im Blick auf das Heil zuzugeben“
.


Unseres Erachtens sollte das ökumenische Gespräch vertieft werden durch das Einbeziehen der Christologie. Eine menschliche Mitwirkung bei der Erlösung findet sich schon in Jesus Christus selbst: nach dem Ersten Timotheusbrief (um nur einen wichtigen Text herauszugreifen) ist „der Mensch Christus Jesus „ der einzige Mittler zwischen Gott und den Menschen (1 Tim 2, 5). Für die Vermittlung zwischen Gott und Mensch ist also unverzichtbar die Eigentätigkeit der menschlichen Freiheit in Jesus Christus, die von der göttlichen Person des Sohnes getragen wird. Luther stellt im Gegensatz dazu die Menschheit Jesu nur als „Zeichen“ des Heiles vor; sie ist kein lebendiges Werkzeug, durch das Gott handelt
. Die Menschheit Jesu erscheint als „Köder“, mit dem der göttliche Fischer den Teufel angelt: Satan „frisst“ den menschlichen „Köder“ und trifft dabei auf Gott, der stärker ist als er. Der „Köder“, die Menschheit Jesu, ist tot und vermag nichts zu wirken, dient aber als Falle für den Teufel
.


Indem die menschliche Mitwirkung des Erlösers selbst gewürdigt wird (im Gegensatz zu Luther), wird der Weg bereitet für eine Überwindung des mere passive in der Rechtfertigung des Menschen. Die aktive Mitwirkung Mariens bei der Erlösung könnte eine wichtige Rolle spielen, um zu einer ausgewogenen Lehre bezüglich der Rechtfertigung zu gelangen: Gott macht nicht alles alleine, sondern befähigt mit seiner Gnade das Geschöpf, am Heilsprozess teilzunehmen. Während das Konzil von Trient mit bewundernswertem Feingefühl die Teilhabe des Menschen in die subjektive Erlösung (= Rechtfertigung) einbezieht, betont das Zweite Vaticanum (ohne Anführungszeichen) die aktive Mitwirkung der Jungfrau Maria am Werk des Erlösers (und damit bei der objektiven Erlösung). Es wäre wünschenswert, diese Verbindung auch im ökumenischen Gespräch deutlicher zu würdigen.


4. Die systematische Verbindung zur Christologie


Das Beispiel der Mitwirkung der Menschheit Christi an der Erlösung zeigt die Bedeutung der gesamten Christologie für die Ausarbeitung der Mariologie. An dieser Stelle erlauben wir uns einige Hinweise auf die systematische Aufgabe, die noch zu leisten (oder wiederzugewinnen) ist.


4. 1 Die mütterliche Mittlerschaft Mariens in Christus


Um in ausgewogener Weise die Lehre von der Mitwirkung Mariens an der Erlösung zu entwickeln, müssen die verschiedenen Möglichkeiten berücksichtigt werden, mit denen die Erlösungslehre strukturiert werden kann. Als angemessenster systematischer Ausgangspunkt bietet sich der Begriff der „Mittlerschaft“ an
. Jesus Christus erscheint als einziger Mittler (1 Tim 2, 5), denn durch ihn allein wird die Verbindung geknüpft zwischen Gott und den Menschen. Andererseits weiß gerade die paulinische Theologie sehr wohl um den von Christus ermöglichten menschlichen Beitrag, das Heil zu den konkreten Empfängern gelangen zu lassen. Wir haben schon daran erinnert, dass Paulus sich selbst und die anderen Apostel als „Mitarbeiter“ und „Mitwirkende“ Gottes vorstellt (theou sunergoi): sie vollbringen ein heilshaftes Werk „gemeinsam mit“ Gott zugunsten der Kirche (1 Kor 3, 9). Die Freunde des Begriffes „Miterlösung“ betonen darum: wenn es legitim ist, den paulinischen Ausdruck des „Mit-Wirkens“ zu gebrauchen, ohne den Menschen auf die gleiche Ebene mit Gott zu stellen, dann bezieht auch die „Mit-Erlösung“ Maria ein in die gänzliche Abhängigkeit von der Erlösung durch Christus
.


Ein systematischer Schlüssel, die einzige Mittlerschaft Christi und die Mitwirkung geschöpflicher Personen zu verbinden, wird uns zur Verfügung gestellt durch Thomas von Aquin. Nach dem Aquinaten befindet sich der Mittler „in der Mitte“ von zwei Extrempunkten; seine Aufgabe ist es, diese Extrempunkte miteinander zu verbinden
. Jesus Christus ist der einzige Mittler, während andere Personen nur dispositive vel ministerialiter mitarbeiten können
, d. h. sie bereiten auf die Einheit mit Gott vor (sie disponieren für diese Einheit) oder aber vermitteln das Heil als Diener, in denen Christus selbst handelt
. Der Erlöser selbst ist der vorzüglich Handelnde und vollendet, was von anderen vorbereitet oder übermittelt wird
. Die Vermittlungstätigkeit anderer kann darum als „Mittlerschaft in Christus“ beschrieben werden. Die „Einzigkeit der Mittlerschaft des Erlösers“ schließt „im geschöpflichen Bereich eine unterschiedliche Teilnahme an der einzigen Quelle in der Mitwirkung nicht aus, sondern erweckt sie“
.


Da die Mittlerschaft den umfangreichsten Begriff der Erlösungslehre darstellt, finden sich mariologische Ansätze, die systematisch von der Mittlerschaft Mariens ausgehen, die sich in Christus und durch ihn vollzieht. Ein hervorragendes Beispiel ist der Vorschlag von Roschini, der die Mitwirkung Mariens bei der Grundlegung des Heils im Leben Christi, die „Miterlösung“, als erste Phase der Mittlerschaft versteht, die sich dann ausdehnt auf die zweite Phase, die Austeilung der Gnaden. Die Mittlerschaft Mariens hängt ganz und gar von der Mittlerschaft Christi ab
. Auch Johannes Paul II. in seiner Enzyklika Redemptoris Mater handelt von der Mitwirkung Mariens bei der Erlösung im abschließenden dritten Teil unter dem Titel „Mütterliche Vermittlung“
. Eine andere begriffsmäßige Übereinkunft unterscheidet dagegen die „Miterlösung“ (als Mitarbeit an der objektiven Erlösung) und die „Mittlerschaft“ (in einem engeren Sinne, als Mitarbeit an der subjektiven Erlösung)
.


4. 2 Schlüsselbegriffe als Ausdruck der Mittlerschaft


In der Erlösungslehre konkretisiert sich der Grundgehalt der Mittlerschaft in mannigfachen Begriffen, die jeweils einen besonderen Gesichtspunkt zum Ausdruck bringen. Der geläufigste Schlüsselbegriff der Soteriologie ist die „Erlösung“, verstanden als Befreiung von einem Übel. Oft wird der Begriff redemptio auch im engeren Sinne des „Loskaufens“ gebraucht, des für die Befreiung bezahlten „Preises“. Beachtet werden muss weiterhin der zentrale Gegenstand, die Ausrichtung der Erlösung: die Befreiung von Sünde, Tod und der Macht Satans.


Ein weiterer Zentralbegriff ist der des Opfers, der auf verschiedene Weise bestimmt werden kann: sich an Gott hingeben mit irgendeiner auf ihn bezogenen Handlung oder eine sichtbare Gabe mit einer rituellen und sozialen Dimension
. Die Unterscheidung entspricht der zwischen „innerem“ und „äußerem“ Opfer
. Ein anderer klassischer Begriff stammt aus dem römischen Recht: die (stellvertretende) „Genugtuung“ (satisfactio), die Wiedergutmachung für eine Beleidigung. Nicht dieses Wort, wohl aber die Sache findet sich schon in der Heiligen Schrift, wenn etwa vom „Lösepreis“ die Rede ist, den Jesus (dem Vater) darbringt (Mk 10, 45; 1 Tim 2, 6). Der in den Begriffen „Opfer“ und „Genugtuung“ vermittelte Gehalt zeigt sich auch in der Rede von der „Sühne“: „Sühne bedeutet, der Gerechtigkeit Gottes Genüge leisten und den Menschen für den Empfang der göttlichen Liebe wieder geeignet und fähig zu machen“
. Eine zentrale Rolle in der paulinischen Theologie spielen die „Rechtfertigung“ und die „Versöhnung“ durch das Wirken Gottes (des Vaters). Die den Begriffen von Opfer, Sühne und Genugtuung gemeinsame „Infrastruktur“ zeigt sich im Ausdruck der „Stellvertretung“: Jesus handelt „an unserer Stelle“, was einen gewissen Ersatz (Substitution) für unsere Aufgabe bedeutet; gleichzeitig wirkt der Erlöser zu unseren Gunsten, was die Solidarität mit uns beinhaltet
.


Wichtig für die systematische Einordnung ist auch die Berücksichtigung des „Verdienstes“ als Anspruch auf Lohn. Durch das Handeln zu unseren Gunsten ist Jesus Christus würdig gewesen, die Verherrlichung und (als Haupt der Kirche) die Erlösung der Sünder zu erlangen. Für das Verdienst Christi ist maßgeblich der menschliche Wille, insofern er von der göttlichen Person des Sohnes getragen wird. Gott konnte darum die Annahme des vom Erlöser dargebrachten Opfers nicht verweigern. Es handelt sich hier um ein Verdienst im strengen Sinne des Rechtsanspruches oder der „Würdigkeit“ (meritum de condigno) im Unterschied zu einer bloßen Angemessenheit (meritum de congruo). Bezüglich des Verdienstes ist wichtig seine Erstreckung auf das irdische Leben: ein Verdienst kann erworben werden nur während des Unterwegsseins auf Erden (status viatoris), das mit dem Tod endet.


Die marianische Mitwirkung bei der Erlösung kann beschrieben werden auf eine analoge Weise zu den Kernbegriffen der Soteriologie. In der Theologiegeschichte finden sich die Titel der „Erlöserin“ (redemptrix) und später besonders der „Miterlöserin“ (corredemptrix), von den wir bereits gehandelt haben. Die Teilnahme am Opfer Christi, die sich bei allen Christen im gemeinsamen Priestertum verwirklicht, findet eine herausragende Ausformung in Maria als der „opfernden Jungfrau“
. Das Verdienst Mariens erscheint als meritum de congruo, also als Angemessenheitsverdienst (im Unterschied zur Notwendigkeit, die vom Verdienst Christi begründet wird)
. Bekannt ist auch die Darstellung Mariens aus dem Blickwinkel der „Versöhnung“
. Für alle Schattierungen der verschiedenen Titel, die dem Erlöser angetragen werden, finden wir auch eine Entsprechung in Maria, der Gefährtin des Erlösers.


4. 3 Das Schema der drei Ämter Jesu und die „Mysterien des Lebens Jesu“

Eine andere Weise, die gesamte Soteriologie zu beschreiben, ist das Schema der drei Ämter Jesu: Prophet (oder Lehrer), Priester und König (oder Hirt)
. Die Teilhabe an den drei Ämtern Jesu, die das Zweite Vaticanum für alle Gläubigen und auf besondere Weise für das Weihesakrament unterstreicht, zeigt sich auch in ihrer marianischen Ausformung bei der objektiven Erlösung. Dem prophetischen und priesterlichen Auftrag gesellt sich das Königtum Mariens bei, das in der Gnadenfülle und in der Teilhabe am Heilswerk Christi verankert ist
. 


Die drei Ämter Jesu verwirklichen sich in den Ereignissen seines Erdenlebens. Thomas von Aquin spricht davon unter dem Stichwort „was der Erlöser für uns getan und gelitten hat“
. Die „Geheimnisse des Lebens Jesu“ sind gleichsam ereignishafte Brennpunkte, in denen sich mit unterschiedlichen Ausprägungen jeweils die gesamte Heilssendung des Erlösers darstellt. In diesen „narrativen“ Zugang können wir auch die Geschehnisse einfügen, die für die Mitwirkung Mariens bei der Erlösung besonders wichtig sind: vor allem das „Protoevangelium“ (Gen 3, 15), die Verkündigung (Lk 1, 26-38), die Darstellung Jesu im Tempel (Lk 2, 22-38), die Fürsprache der „Frau“ bei der Hochzeit zu Kana (Joh 2, 1-12) und ihre Gegenwart unter dem Kreuz (Joh 19, 25-27)
. Für eine ausgewogene Synthese sind all diese Heilsereignisse zu bedenken.


4. 4 Jesus Christus als „neuer Adam“ und Maria als „neue Eva“

Ein weiteres Element, das in den systematischen Entwürfen zur Soteriologie nicht immer vorkommt, bildet eine Klammer für alle geschilderten Dimensionen: Jesus Christus als „neuer Adam“, dem Maria als „neue Eva“ zur Seite gestellt ist
. Die Adam-Christus-Parallele findet sich bereits im Neuen Testament
, in dem sich auch der Vergleich zwischen Eva und Maria andeutet: die Bezeichnung „Frau“ (Joh 2, 4; 19, 26), in der die Verheißung des „Protoevangeliums“ widerhallt (Gen 3, 15). Irenäus von Lyon verbindet die Gestalten Adam und Christus miteinander durch den Begriff der „Rekapitulation“: Jesus Christus stellt das aufgrund der ersten Sünde verlorene Heil wieder her, bringt es zur Vollendung und erweist sich als Haupt der ganzen Schöpfung. Wie die Sünde Evas dem Ungehorsam Adams vorausgeht, so geht der gehorsame Glaube Mariens dem heilshaften Gehorsam Christi voraus. Irenäus führt dabei den Begriff der „Rezirkulation“ ein. Er nennt Maria „Ursache des Heiles“ und „Fürsprecherin Evas“
.


Schon die unterschiedlichen Begriffe „Rekapitulation“ (für die Beziehung zwischen Adam und Christus) und „Rezirkulation“ (Eva-Maria) deuten auf verschiedene Ebenen, auf denen sich die Erlösung durch Christus und die Einbeziehung Mariens vollziehen. Der Blick auf die Stammeltern, also auf den Ursprung, erlaubt gleichzeitig eine Verbindung zwischen Erlösungslehre und Anthropologie. Der bräutliche Gesichtspunkt, die Beziehung zwischen Mann und Frau, stellt sich auch in der Ekklesiologie dar: die Kirche als „Braut“ des göttlichen „Bräutigams“ Jesus Christus wird seit den Zeiten der Väter mit marianischen Zügen beschrieben
. Die Erlösung durch Jesus Christus ist demnach hingeordnet auf die Mitwirkung des Menschen und der Kirche, die ihren heilen Ursprung in Maria findet. Das Zweite Vaticanum hat die angedeuteten Sachverhalte wiederentdeckt, als es Maria „im Geheimnis Christi und der Kirche“ beschrieb
. In dieses weite und zweifellos zentrale Umfeld fügt sich die Mitwirkung Mariens im Heilsgeschehen ein. Oder, um ein Bild zu gebrauchen: die Verbindung der Gottesmutter mit der Erlösung ist nicht irgendein Juwel im Kranz der Gnaden Mariens, sondern gleichsam der goldene Faden, der alle Edelsteine zusammenhält
.


5. Ergebnis


Für eine ausgewogene Darstellung der marianischen Mitwirkung gilt es, einen „christotypischen“ Zugang zu entwickeln, der die Teilhabe Mariens am Heilswerk Christi vertieft. Gleichzeitig braucht es den „ekklesiotypischen“ Weg, der Maria als Urbild und herausragendes Glied der Kirche vorstellt, die Christus gegenüber steht und von ihm die Heilsgnade empfängt. Bei einem trinitarischen Zugang wäre es außerdem wünschenswert, systematisch die Beziehung Mariens zum Vater und zum Heiligen Geist zu berücksichtigen
. Aus dieser Einfügung der Gottesmutter in das Geheimnis Christi und der Kirche muss das ökumenische Gespräch entspringen, aber auch die anthropologische Vertiefung des menschlichen Beitrages im Erlösungsgeschehen sowie der Sendung von Mann und Frau in der Kirche.


Bibliographische Notizen zur Mariologie


Johannes Stöhr

Die so außerordentlich verdienstvollen Arbeiten im Marienlexikon (hrsg. von R. Bäumer und L. Scheffczyk) sind auf lange Zeit hin noch nicht überholt, müssen aber wie alle wissenschaftlichen Forschungen immer auf dem neuesten Stand gehalten werden. Nicht nur die bekannten mariologischen Zeitschriften sondern auch viele besondere Bibliographien bieten dazu eine Fülle von Material, z. B.:


Besutti OSM, Giuseppe M., Bibliografia Mariana 1978-1984, Romae 1988


Carroll, Eamon R., A Survey of recent Mariology, Marian Studies 48 (1997) 138; Marian Studies 35 (1984) 157-187;  34 (1983) 91-126; 33 (1982) 165-201; 32 (1981) 113-141; 31 (1980) 111-154; 30 (1979) 140-180; 29 (1978) 93-133; Theology on the Virgin Mary: 1966-1975, Theological Studies 37 (1976) 253-290


Lasoul, J. P., Bibliografia sulla „Marialis cultus“ (1974-1997), Marianum 151 (1997) 87-98


Rivera CMF, Alfonso, María y la reconciliación. Boletín bibliográfico, Ephemerides Mariologicae 34 (1984) 291-304


Stern M.S., Jean, La Salette, Bibliographie, Marian Library Studies New Series, 7 (1975) 330 p.

Marian Library Newsletter, The Marian Library/International Marian Research Institute [ISSN 0076-4434] (Dayton, USA)


Für bibliographische Recherchen wird zudem das Internet immer wichtiger. Viele entspr. allgemeine Hilfsmittel für die Suche nach Titeln und Schlagworten in verschiedenen Bibliotheken sind aufgelistet in der Website „Subsidia theologica“: http://www.teol.de/biblioth.htm 

Insbesondere zur Mariologie finden sich nicht wenige Hinweise z. B. unter den Adressen:   http://www.cuoreimmacolatodimaria.it/​Presentazione.htm; oder auch in „Theotokos“: http://​www.​theotokos.org.uk/​pages/maritheo/maritheo.html   

Mariendarstellungen oder Ikonen sind im Internet zahlreich auch zum Download verfügbar; z. B. bereitgestellt von P.O. Schenker, Immaculata Center, CH-9050 Appenzell (Switzerland): http://www.​immaculata.ch/images.htm

Oder reichhaltige Verweise beim spanischen Portal „Encuentra.com“: http://www.​encuentra.com/​includes/​aplicacion.​php?IdApp=clipartmaria&IdSec=292 


Oder: http://spazioinwind.libero.it/roxy_parma/index_te.htm /; http://icones.priere.free.fr/rosaire.htm 


Alle früheren Publikationen aus unserem Mariologischen Jahrbuch Sedes Sapientiae können auch im Internet eingesehen werden - lesbar mit dem kostenlos erhältlichen Programm Acrobat-Reader von Adobe -: http://www.teol.de/pdf-texte.htm 

Die Sender von Radio Maria aus den verschiedensten Ländern können problemlos via Internet gehört werden. Übersicht: http://www.radiomaria.org/media/index.asp?LNG=ITA#

Zum Jahr des Rosenkranzes u. a. folgende bibliographische Hinweise:


Angelini, Giuseppe, Il rosario, catechesi nella preghiera, MaterEccl 7 (1971) 227-232 


Basadona, Giorgio, La Preghiera del Rosario, Ancora, 1986 


Bryan, David Burton, A Western Way of Meditation: The Rosary Revisited, Loyola University Press, 1991 


Burnside, Eleanor Therese, The Bible Rosary: The Life of Jesus. Thirty-Five Mysteries, 1981 


Champenois, Guy, Le Rosaire, Chemin de Sainteté. Tequi, 1987


Cuervo OP, Manuel, La Virgen Santísima mediadora de gracia y el Rosario, in: Academia Mariana Internationalis, Alma Socia Christi. Acta Congressus mariologici-mariani Romae anno sancto MCML celebrati, vol. II, De cooperatione B. V. Mariae in acquisitione et distributatione gratiarum, Romae 1952, S. 249-271 


Dollen, Charles, My Rosary, Its Power and Mystery: A Book of Readings. Alba House, 1988. 


Enard, Albert, Le Rosaire: Prier avec Marie, Paris, Du Cerf, 1987 


Escrivá de Balaguer, Josemaría, Santo Rosario, Roma 51952, 12 Roma 1971, Madrid 1977 (deutsch: Der Rosenkranz, 3Köln 1971 u. ö.)

Eyquem, Joseph, Le Rosaire et l'Encyclique 'La Mère du Redempteur', Lethielleux, 1988 


Frank, Hubert, Unsere Liebe Frau vom Rosenkranz in Chiquinquirá, Kolumbien, Theologisches 12 (1989) Sp. M 680-683 


Frascisco, Reginaldo P., Pio V: il Papa del rosario, Maria Ausiliatrice 10 (Nov. 1997) 35-8 


García Miralles OP, Manuel, Un movimiento actual de espiritualidad mariana: los Equipos del Rosario, Estudios Marianos 37 (1973) 193-206 


Garrigou-Lagrange OP, Réginald, La teologia del Rosario, Alma Socia Christi 9 (1953) 178-188 


Gerst, D., Rosenkranzbilder, Marienlexikon V (1993) 559-564 


Graber, Rudolf, Die Geheimnisse des Rosenkranzes. Mit einem Auszug aus „Marialis Cultus“. ed. 2: 1976 


Guardini, Romano, Der Rosenkranz Unserer Lieben Frau, Würzburg 1940; The Rosary of Our Lady, Sophia Institute Press, 1994 (reprinted) 


Guitton, Jean, La Medaglia Miracolosa , ed. S. Paolo 31994 


Hastings, Joanna, The Rosary: Prayer for All Seasons, The Liturgical Press, 1993 


Heinz, A., Die Zisterzienser und die Anfänge des Rosenkranzes, Analecta Cisterciensia 33 (1977) 262-304 


Heinz, A., Rosenkranz. I. Theologiegeschichte, Marienlexikon V (1993) 553-555 


Heinz, Andreas, Die Zisterzienser und die Anfänge des Rosenkranzes, Analecta Cisterciensia, 33 (1997) 262-309


Hiemer, Alfons, Die Familie unter dem Schutzmantel Mariens. Der Rosenkranz in Ehe und Familie, 1956 


Holböck, Ferdinand; Isenegger, Marie-Therese, Der Schlüssel zu den Schätzen Gottes: Rosenkränze, Litaneien, Novenen, Kreuzwegandachten, Hauteville 1986, 476 S. ISBN 3-907523-01-6 


Houyvet OP, J., Die geistliche Mutterschaft Mariens und der Rosenkranz, in: La maternité spirituelle de Marie (149-156) (8e Congrès marial national, Lisieux-5-9. juillet 1961), Paris 1962, 188 pp. (Rez.: FZThPh 13/14 (1966/67) 139 


Journet, Charles, Kard., Réflexions et témoignage sur le chapelet, Nova et Vetera 2 (1931) 196-202; La prière du chapelet, Nova et Vetera 70 (1995) 67


Klinkhammer SJ, Karl Joseph, Adolf von Essen und seine Werke. Der Rosenkranz in d. geschichtl. Situation, seinem Entstehen u. in seinen bleibenden Anliegen, Frankfurt 1972 [Rez.: Sudbrack, Joseph, TheolRev 71 1975 158-160]

Lafrance, Jean, Le Chapelet: vers la Prière Incessante, Mediaspaul, 1987 


Llamera OP, Marceliano, El problema de la reforma del rosario, EstMar 35 (1970) 209-258 


Llewelyn, Robert, A Doorway to Silence: The Contemplative Use of the Rosary. Paulist Press, 1986 


Marcucci, Domenico, Through the Rosary with Fra Angelico, Alba House, 1989 


Masini OSM, M., Il Rosario: ieri, oggi, domani, Marianum 56 (1994) 271-282 


Masson, R., Le rosaire après le Concile, Marianum 30 (1968) 218-252 


Matrone, R. , La preghiera mariana nella vita del Longo, Il Rosario E La Nuova Pompei 114.5 (May 1998) 6 


Orlandi, Stefano (Hrsg.), Libro del Rosario della Gloriosa Vergine Maria, Centro Internazionale Domenicano Rosariano, Roma 1965


O'Rourke, Bishop Edward W., Jesus the Divine Teacher: Five New Decades of the Rosary. Liguori Press, 1994.


Rivera CMF, Alfonso, Validez actual y revovación del Rosario, Nota bibliográfica, EphMar 19 (1969) 353-358 


Rossetti OP, M., Vale la pena di difendere il rosario?, L'Osservatore Romano, 4. 11. 1970, S. 6-7 


Scherschel, Rainer, Der Rosenkranz - das Jesusgebet des Westens, Freiburg, Herder, 1979 


Schürman, Heinz, Rosenkranz und Jesusgebet: Anleitung zum inneren Beten, Freiburg i. Br. 1986 


Tuya OP, Manuel de, La Palabra de Dios en el rosario. Excelencia del rosario según la enseñanza conciliar y pontificia, CienTom 94 (1967) 469-490 


Urs von Balthasar, Hans, Der dreifache Kranz. Das Heil der Welt im Mariengebet, Einsiedeln 1977 (italien.: Il Rosario. La salvezza del mondo nella preghiera mariana, Milano 1978) 


Verd, G. M., La reforma de los misterios del rosario, TeolEsp 15 (1971) 261-271


Willam, Franz Michel, Die Geschichte und Gebetsschule des Rosenkranzes, Herder, Wien 1948 


Winston-Allen, Anne, Stories of the Rose. The Making of the Rosary in the Middle Ages, Penn State University Press, University Park (Pennsylvania) 1997. Salvo indicazione diversa tutte le informazioni nel testo sono tratte da questo volume.


Theotokos Rosary confraternity:    http://www.​theotokos.org.uk/​pages/rosaconf/rosaconf.html

Lehramtliche Texte zum Rosenkranz


Pius V, Konst. Consueverunt Romani Pontifices, (17. 9.1569)


Gregor XIII, Bulle Monet Apostolus, (1. 4. 1573) 


Innozenz XI, Breve Nuper pro parte, (31. 7. 1679)


Clemens XI, (3. 10. 1716); Decr. S. Congr. de Indulgentiis (30. 9. 1817)


Leo XIII, Enz. Supremi apostolatus, (1. 9. 1883); Superiore anno, (30. 8. 1884); Quod auctoritate, (12. 12. 1885); Magnae Dei Matris, (8. 9. 1892); Laetitiae sanctae, (8. 9. 1893); Iucunda semper (8. 9. 1894); Adiutricem populi (5. 9. 1895); Fidentem piumque, (20. 9. 1896); Augustissimae Virginis, (12. 9.1897); Diuturni temporis (5. 9. 1898); Apostol. Schreiben Salutaris ille (24. 12. 1883) und Optimae quidem spei (21. 7. 1891); Octobri Mense (22. 9. 1891), Rundschreiben über den Marianischen Rosenkranz, [Maria, Vermittlerin aller Gnaden, II. Kapitel, 299-301]

Pius X, Enz. Ad diem illum, (2. 2. 1904) 


Pius Xl, Enz. Ingravescentibus malis, (29 9. 1937)


Pius XII, Ansprachen (16 10. 1940 und 8. 10. 1941); Enz. Ingruentium malorum, (15. 9. 1951): Familienrosenkranz

Johannes XXIII, Enz. Grata recordatio, (26. 9. 1959); Apostolisches Schreiben (29. 9. 1961)

Paul VI, Enz. Mense maio, (29 4. 1965); Apostol. Mahnschreiben Recurrens mensis October, (7. 10. 1969)


Paul VI, Enz. Christi Matri rosarii, (15. 9. 1966)


Paul VI, Apost. Schreiben. Marialis cultus (2. 2. 1974), 47; (Apostolisches Schreiben Seiner Heiligkeit über die rechte Gestaltung und Förderung der Marienverehrung. Dritter Teil: Hinweise zu zwei religiösen Andachtsformen Der Engel des Herrn und das Rosenkranzgebet), (AAS (1974) 156; OsservRom dt Nr. 20 (1974) 8)


Johannes Paul II, Zum Angelus (29. 10 1978) (Insegnamenti 1 (1978) 76); Predigt in Pompeji  (21. 10. 79) (Insegn II, 2 (1979) 813-819; Ansprache in Reggio Calabria (7. 10. 84) (OsservRom 8./9. 10. 1984; OssRom dt 12. 10. 84, S. 1. 3)

Johannes Paul II, Novo millennio ineunte (6. 1. 2001), 20 (AAS 93 (2002) 279)

Johannes Paul II, Ep. Ap. Rosarium Virginis Mariae über den Rosenkranz (16. 10. 2002)        [Text im Internet: http://zenit.org/german/visualizza.phtml?sid=264609 ]

Kongregation für den Gottesdienst und die Sakramente, Direktorium über die Liturgie und Volksfrömmigkeit. Prinzipien und Orientierungshilfen (17. 112. 2001), 201, Città del Vaticano 2002, 165

Die Texte selbst sind zu finden z. B. in: R Graber, Die mariani​​schen Weltrundschreiben der Päpste in den letzten hundert Jahren, Würzburg 1954 (Neuaufl.: A. Ziegenaus, Die marianischen Wel​trundschreiben der Päpste von Pius IX. bis Johannes Paul II. (1849-1988), Regensburg 1997; A. Tondini, Le Encicliche Mariane, Romae 1950, 1952; Documentos Marianos, BAC, Madrid 1954


Im Internet unter: http://www.multimedios.org/docs/ (spanisch)

Enz.: Redemptoris Mater: http://www.stjosef.at/​dokumente/​redemptoris_mater.htm 

Literaturhinweise


César Ortiz (Hrsg.), Josemaría Escrivá. Profile einer Gründergestalt, Köln, Adamas Verlag 2002, 453 S. , 20,- € [Stefan Hartmann]


Am 9.Januar 2002 wurde vielerorts des 100. Geburtstages des Gründers der Personalprälatur „Opus Dei“, des am 17. 2. 1992 seliggesprochenen spanischen Priesters Josemaría Escrivá, gedacht. Am 6. Oktober dieses Jahres wurde er heiliggesprochen, so dass es sicher angebracht ist, diesem somit kirchlich voll anerkanntem Charisma erneute und vorurteilsfreie Aufmerksamkeit zu widmen. Die Gelegenheit dazu bietet die zum Jubiläumsanlass herausgegebene „Festschrift“:


Neben dem Prälaten des Opus Dei, Bischof Javier Echevarría, hat der Herausgeber eine Reihe hoher kirchlicher Persönlichkeiten des deutschen Sprachraums (die Kardinäle Meisner, Degenhardt und Scheffczyk, Erzbischof em. Karl Braun von Bamberg, der sich mit dem Ökumenismus bei Escrivá befasst, die Bischöfe Reinhard Lettmann von Münster, Klaus Küng von Feldkirch und Kurt Koch von Basel) und bekannter Publizisten versammelt, um unter den Oberbegriffen „Person und Botschaft“, „Berufen zur Heiligkeit“, „Die Welt als Abenteuer und Aufgabe“ und „Zeugnisse“ die Dimensionen des Wirkens von Escrivá auszuloten. Besonders informativ und grundlegend ist der Beitrag des 1997 verstorbenen Misereor-Referenten Stephan Puhl „Zur Spiritualität der Arbeit“ (S. 123-138), den Die Neue Ordnung (Bonn / Walberberg) im Heft 6/1998 bereits einmal veröffentlichte. Dabei wird die Modernität der oft mit „konservativem“ Image versehenen Prälatur deutlich. Wie St. Puhl u. a. nachweist, hat die dritte Ausgabe des LThK (1993 ff.) nicht nur in der Charakterisierung des Heiligen, sondern auch in der Behandlung des Stichworts „Arbeit“ einige Defizite aufzuweisen (S. 130). Wolfgang Ockenfels OP geht auf „Glaube, Moral und Politik bei Josemaría Escrivá“ (S. 253-268) ein und schildert mit vielen Zitaten dessen völlig unklerikalistisches Politikverständnis, bei dem es weder eine „Befreiungstheologie“ noch eine politische Theologie geben kann, aber auch keinerlei Totalitarismus Rechtfertigung findet. Das Wirken von Frauen und Männern aus dem Opus Dei hat Spanien nicht, wie vielfach befürchtet, „zu einem Vorort von Fatima gemacht, sondern nach Brüssel in die EU geführt“ (so der amerikanische Soziologe Peter L. Berger). Von den informativen und hilfreichen Beiträgen (u. a. von Martin Rhonheimer aus Fribourg, Kurt Malangré, dem ehemaligen Oberbürgermeister von Aachen, oder von Nikolaus Lobkowicz, der die Katholische Universität Eichstätt mitbegründet hat) können nicht alle hier inhaltlich erwähnt werden. Hinzuweisen ist aber auf die sehr persönlichen Zeugnisse von Alfons Par (S. 367-381), der vor nunmehr fünfzig Jahren als einer der ersten Opus-Dei-Priester nach Deutschland kam, und Peter Berglar, dem ersten deutschen Escrivá-Biographen (S. 433-447). Wer nach dieser Lektüre immer noch mit Vorurteilen und Ressentiments zu kämpfen hat, lese schließlich die Aufsätze von Fernando Inciarte (S. 81-89; 419-432) oder von Johannes B. Torello: „Aus Liebe verrückt“ (S. 39-55). Sehr grundsätzlich, vor allem im Blick auf die eschatologischen Bezüge, ist der Artikel von Margit Harbort über die Marienfrömmigkeit des Gründers des Opus Dei.


Das Ganze ergibt ein ungeheuer vielfältiges und buntes Mosaik von Wahrnehmungen und Deutungen des Heiligen, das viele Leser sicher erstaunen wird. Trotz der klaren Sympathie der Autoren will der Band kein „Füllhorn an Lob und Huldigung“ (Klappentext) über den Geehrten ausgießen, sondern Spurensicherung für einen oft umstrittenen und nicht selten auch angefeindeten Mann der Kirche sein, dessen Hauptthema die „allgemeine Berufung zur Heiligkeit in der Kirche“ (Vat. II, Lumen gentium, Kap. 5) darstellt und dessen Lebensmotto war „sich verbergen und verschwinden, damit allein Jesus ins Licht trete“. 


Eugen Mederlet, Gott hat sich so sehr an dir entzückt - Marien-Identität der Frau, der Kirche – Nach Hildegard von Bingen und den großen Franziskanern. Als Manuskript herausgegeben von Mechthild und Hans Gaus, Besigheim 2000, 237 S., Preis 10 € [German Rovira]


Die Herausgeber bieten eine Sammlung von Marienpredigten und Gesprächen von P. Eugen Mederlet über Maria und andere Themen, die der Verfasser in Zusammenhang mit Gott und seiner heiligsten Mutter bringt; sie sind mit Recht unter dem Titel des Buches zusammengefasst. P. Eugen Mederlet ist 80 Jahre alt geworden: er muss ein heiligmäßiger Franziskaner gewesen sein. 1912 in der Schweiz geboren, trat er in Metz in den Franziskanerorden ein und verbrachte mehrere Jahre in Deutschland und zwar in Craheim; dann kam er 1983 in die Schweiz zur Wallfahrtskaplanei Wiesenberg zurück, wo er 1992 starb (221 f.). „Die geistliche Persönlichkeit“ von P. Mederlet wird in einem seiner Gedichte dargestellt, die er zu seinem 25. Priesterjubiläum 1964 verfasste.


Das Buch ist in 5 Teile gegliedert, wobei der 5. Teil Erläuterungen der Herausgeber darstellt. Der 4. Teil bringt die Mariologie von Mederlet „im Kontext der Tradition“; deshalb führen die Herausgeber Texte aus verschiedenen Dokumenten der Kirche an und nennen Autoren wie J. Kentenich, Hildegard von Bingen, Maura Böckler, usw., welche die Mariologie von P. Mederlet verdeutlichen. Die eigentlichen Texte Mederlets finden sich in den ersten drei Teilen der Sammlung (vgl. das Vorwort (6)).


Das Buch ist ein guter Versuch, die Ideen von P. Mederlet bekannt zu machen, und man muss dem Ehepaar Gaus für diese Arbeit dankbar sein. 


Federico Delclaux, Santa María, Alegría de Europa – Apuntes tomados a lo vivo, Ediciones Internacionales Universitarias S.A., Madrid 2001, 244 S., ISBN 84-8469-038-5 [German Rovira]


In der Geschichte Europas wirkt Maria in allen Zweigen der Kultur: Sie ist überall anwesend. Der Verfasser will in diesem Zusammenhang seine Eindrücke beschreiben – es sind „nach dem Leben geschilderte Notizen“, wie der Titel zu verstehen gibt. Er will gleichsam Maria ein Lied singen. 


Diese Eindrücke sind – wie kann es anders sein – subjektiv; aber sie werden, wenigstens teilweise, die Zustimmung vieler Leser finden. Der Verfasser versucht nicht, ein Buch für Gelehrte zu schreiben, auch wenn er sehr tiefe Gedanken entwickelt. Er bietet auch keinen Führer oder Katalog der Marienheiligtümer in Europa und auch kein Andachtsbuch für Studenten, wie man wegen des Erscheinens in einem Universitätsverlag vermuten könnte. Es sind einfach persönliche Eindrücke eines Priesters, der auf seinen Wegen durch Europa Maria gesucht hat, neben anderen Dingen, die einen Bezug zur Mutter Gottes hatten. Er war auf seinen Wegen meistens mit jungen Leuten zusammen, weil er sein Leben lang in der Pastoral mit Studenten gearbeitet hat. Deshalb ist das Werk der Jugend gewidmet (12).


Das Buch ist nach Zeitabschnitten eingeteilt; das zweite Millennium wird in zwei großen Kapiteln zusammengefasst: das Mittelalter und die Zeit nach dem 16. Jahrhundert. Interessanterweise nimmt dabei die zweite Hälfte der vergangenen tausend Jahre viel mehr Raum ein. Das Buch beginnt in Jerusalem, Athen und Rom als der Wiege des Christentums (15-29) und endet bei der Muttergottes von Begoña: „Hier bin ich wieder, Mutter“ (235). 


Der Autor lebt in Bilbao und erinnert sich an sein Leben: seine Kindheit, die Jahre als Student und an das Wirken als Priester. Er entwirft ein Gebet, das die eigentliche Absicht des Verfassers zeigt: Gott und seiner seligsten Mutter zu danken für alle Schönheiten dieser Welt, die natürlich gegebenen und jene, die gute Menschen mit besten Absichten geschaffen haben (235-240) 


Josemaria Escrivá, In Josefs Werkstatt, mit einer Einleitung von Prof. Laurentino Herrán. Vorwort von Dr. German Rovira, Fe-Medienverlag, 88353 Kisslegg, S. 96, Preis 4,80 €, ISBN 3-928929-39-9 [Bernhard Müller]

Aus Anlass des 100. Geburtstages von Josemaria Escrivá legt der Fe-Medienverlag in diesem Frühjahr ein kleines Buch mit Gedanken des Seligen über den heiligen Josef vor. „In Josefs Werkstatt“ hat der Gründer des Opus Dei, der in diesem Jahr heiliggesprochen wurde, seine Homilie aus dem Jahre 1963 überschrieben. Für Escrivá ist der heilige Josef aus zwei Gründen Vater und Herr. Erstens, weil er „jene, die ihn verehren, auf ihrem irdischen Weg beschützt und begleitet, so wie er den zum Mann heranwachsenden Jesus beschützt und begleitet hat“ und zweitens, weil er „Lehrmeister des inneren Lebens“ ist. Der heilige Josef - so der selige Josemaria - „lehrt uns, Jesus kennen zu lernen, mit ihm zusammen zu leben und uns als Teil der Familie Gottes zu betrachten“. Für Escrivá ist der heilige Josef der größte Heilige nach der Gottesmutter Maria. In Josefs großer menschlicher Persönlichkeit sieht er alle Tugenden zusammentreffen, die ein Leben schmücken können. „Er erscheint nie verzagt oder ängstlich; im Gegenteil, er weiß, Probleme anzupacken, schwierige Situationen zu meistern und Aufgaben, die ihm anvertraut werden, mit Verantwortung und Initiative zu übernehmen“. Josemarias Appell an die Gläubigen mündet in der Aufforderung: „Geht zu Josef und ihr werdet Jesus finden. Geht zu Josef und ihr werdet Maria finden, die jene liebenswerte Werkstatt in Nazareth mit Frieden erfüllte“.

Wertvoll macht das Buch auch eine ausführliche Einführung von Laurentino Maria Herrán, der die Verehrung des heiligen Josef in Leben und Lehre des seligen Josemaria Escrivá untersucht und anhand der Escrivá-Texte erläutert. Dabei wird deutlich, dass die Grundlage der Spiritualität des Opus Dei in vielen Bereichen auf einer Nachahmung des Nährvaters Jesu beruht. Dr. theol. L. M. Herrán, emeritierter Professor für Mariologie an den Theologischen Fakultäten von Burgos und Pamplona und Mitglied der Internationalen Mariologischen Aka​de​mie sowie der Iberoamerikanischen Josefologischen Gesellschaft, versteht es, in leicht verständlicher Sprache und dennoch auf hohem Niveau die Nachahmung und Verehrung des heiligen Josef durch Josemaria Escrivá herauszustellen. Ein kleines, aber wichtiges Buch über den heiligen Josef, das eigentlich ausreicht, um die Gestalt des Nährvaters Jesu würdig zu verehren und die notwendigen Folgerungen für das eigene Leben zu ziehen. Denn auch im 21. Jahrhundert brauchen wir das Vorbild des heiligen Josef, wie es uns Escrivá vorstellt.


Friedrich Fuchs, Bilder von Maria am Regensburger Dom, hrsg. vom Institutum Marianum Regensburg, Regensburg 2002, 36 S. [Johannes Stöhr]

Der Autor, Regensburger Kunsthistoriker, der schon in einem 1990 erschienenen Buch über das Hauptportal des Domes neue Erkenntnisse über die mittelalterliche Marienfrömmigkeit veröffentlicht hat, fasst nun einige Aspekte in der vorliegenden reich bebilderten Schrift neu zusammen. Weihbischof V. Guggenberger bekräftigt in einem Vorwort die Bedeutung dieses Werkes für die Förderung der Marienverehrung. 


Das Giebelfeld über dem Regensburger Domportal und die rahmenden Archivolten stellen eindrucksvoll 26 Szenen aus dem Leben Marias dar - darunter auch Tod und Himmelfahrt Marias. Bemerkenswert: Das Mitleiden Marias unter dem Kreuz ist hier sehr deutlich als aktiver Beitrag beim Erlösungsopfer Christi dargestellt - allerdings auch, wie gelegentlich in Malerei und geistlichen Schauspielen des 14./15. Jahrhunderts - im Anschluss an Birgitta von Schweden - als eine Art ohnmächtiges Niederstürzen. Demgegenüber hat jedoch die Theologie immer das „Stehen“ Marias unter dem Kreuz hervorgehoben (vgl. den Hymnus Stabat Mater); so ist die Einführung eines Festes „De spasmo B.M.V.“ später auch kirchenamtlich abgelehnt worden
. 


Der Reform-Erzbischof Johann von Jenzcenstein († 1396) sah in Maria die einzig mögliche Retterin aus dem Schisma und setzte die Einführung des neuen Festes Mariä Heimsuchung am 2. Juli beim Papst durch; er übte das päpstliche Legationsrecht über Regensburg aus und brachte auch dort seine Grundideen programmatisch bildhaft zum Ausdruck. Am Hauptportal des Domes erscheint Maria als Bild der Reinheit und Unversehrtheit der Kirche – und dies gerade auch vor dem dunklen Hintergrund des damaligen Schismas.


Eine empfehlenswerte Schrift des Institutum Marianum !

Berichte


Jahrestagung des Internationalen Mariologischen Arbeitskreises Kevelaer
(28. 4. - 1. 5. 2002)


Margarita Broll

Marienverehrung und Heiligenverehrung 


Maria hat im Heilsgeschehen eine hervorragende Stellung, weil in ihrem Schoße durch die Vereinigung der göttlichen Natur mit der menschlichen die hypostatische Union hervorgerufen wurde. Diese Stellung ist auch der Grund ihrer besonderen Verehrung, welche die der anderen Heiligen weit überragt. 


Leo Kardinal Scheffczyk hielt das Referat zur Eröffnung der diesjährigen Tagung des IMAK in Kevelaer; er erklärte ausführlich den Unterschied der Marienverehrung zur Verehrung der Heiligen. Er erläuterte dies vor mehr als 80 Zuhörern sowohl historisch als auch vor allem theologisch. 


Spuren der Marienverehrung finden wir schon im Evangelium. Die Begebenheiten bei der Empfängnis, Geburt und dem heranwachsenden Sohn Gottes im Lukas- und Matthäusevangelium sind mehr als reine Berichte, sie deuten eine gewisse Verehrung der Muttergottes an. Wegen ihrer Mutterschaft wird ihr im Werk der Erlösung eine spezielle Stellung zugebilligt. Die Menschwerdung des Sohnes Gottes ist Bestandteil des Werkes der Erlösung; und Gott hat dieses Werk gewirkt, indem er Sohn Mariens wurde.


Die Heiligen, angefangen bei den Märtyrern, sind uns ein Vorbild der Treue zum Evangelium, für das sie ihr Leben hingaben. Wir verehren sie, weil wir an die Ewigkeit glauben, an eine fortdauernde Existenz nach dem Tod, dank der Auferstehung Jesu Christi. Aber die Verehrung der Gottesmutter hat noch ein andere Grundlage: Gott hat sie beim Werk der Erlösung der Menschen mitwirken lassen. Dadurch ist Maria der Kirche ähnlich, die auch mit Eva verglichen wird, der Mutter aller Lebendigen, wie schon Justin († ca. 165) gelehrt hat. 


Professor Manfred Hauke aus Lugano erklärte dies an Hand der Lehre der Kirchenväter. Seine Ausführungen ergänzten diejenigen seines Lehrers Kardinal Scheffczyk; er erklärte die Marienverehrung der Väter der Kirche an einzelnen Beispielen, und zwar in Bezug auf die Lehre, die sie verteidigten, und den Kult, den sie forderten. Irenäus (* ca. 130), ein Schüler des heiligen Polykarp, der seinerseits ein Jünger von Johannes war, dem Apostel, dem Jesus seine Mutter vor seinem Tode anvertraute, entwickelte und vertiefte die Lehre von Maria, der neuen Eva, im Zusammenhang mit der Kirche. Seine Lehre ist im Neuen Testament verankert mit der Aussage: Christus ist der neue Adam, - so wie Paulus sie vertrat (z. B. 1 Kor 15, 25).


Daran schlossen sich in den darauffolgenden Vorträgen lebendige Beispiele von konkreten Heiligen an. Kaplan Marc Röbel zeigte ein Bild der heiligen Theresia Benedicta a Croce, das die große Marienverehrung dieser neuen Heiligen des Karmel deutlich machte, insbesondere ihre Auffassung von der Kirche und von der Braut Christi. Mit hervorragender Akribie und für die Zuhörer gut verständlich, schilderte er das Bild der Frau, das Edith Stein nach ihrer Bekehrung zur katholischen Kirche entwarf und das noch heute gültig ist. Auf der philosophischen Suche nach der Wahrheit kam Edith Stein zum Glauben. Der Glaube vermittelte ihr ein Bild Mariens, und das Bild Mariens bestimmte ihre Auffassungen von der Frau, die geboren ist, zu lieben.


Dr. Lilo Kurka, Köln, entwarf ein Bild des sel. Josemaria, des Gründers des Opus Dei, das die Menschen anzog. Von Kind an Maria geweiht, war er während seines ganzen Lebens ein treuer Verehrer der Gottesmutter, die aber, wie er überall verkündete, auch unsere Mutter ist. Gott verlangte von ihm, sein Werk unter schwierigsten Umständen zu führen. Die Verfügbarkeit, mit der er Gott alles hingab, war auch ein Zeichen seiner Hingabe an Maria; er ahmte hier unsere Mutter nach. Er war ein Mensch, der nicht wollte, dass man ihn nachahmt; allein in der Verehrung Mariens wollte er eventuell Nachfolger hinterlassen. Zur Überwindung der Schwierigkeiten in seinem Leben suchte er immer Zuflucht bei Maria. Sein kindliches Vertrauen zu Maria sollte uns ermutigen, seiner Frömmigkeit zu folgen, die auf dem Fundament gewachsen ist, dass wir alle Menschen lieben sollen, wie Christus uns geliebt hat (Joh 13, 34), und hierin ist Maria für uns das beste Beispiel.

Mit Begeisterung hörten die Anwesenden die klaren Ausführungen von Prälat Dr. Helmut Moll, Köln, dem Herausgeber des deutschen Martyrologiums des 20. Jahrhunderts, das er im Auftrag Roms und der deutschen Bischöfe erstellt hat. Er beschrieb an einzelnen Beispielen von Frauen und Männern im dritten Reich, wie die deutschen katholischen Märtyrer sich der Muttergottes anvertrauten und im Glauben, sie bei ihrem Sohn im Himmel zu sehen, den harten und grausamen Weg bis zum Tod wegen ihres Bekenntnisses gingen. Er skizzierte einzelne Priester, Ordensleute, Frauen der Schönstattbewegung oder Laien - Beispiele für über 350 Frauen und Männer, die in diesem umfangreichen Werk gesammelt sind. 


Die Tagung des „Internationalen Mariologischen Arbeitskreises“ (IMAK) dauerte von Sonntag, dem 28. April, bis zum 1. Mai zur Eröffnung der Wallfahrt zur „Consolatrix afflictorum“. Am ersten Tag, dem Sonntag, fand um 10 Uhr ein Pontifikalamt statt, zelebriert von Leo Kardinal Scheffczyk. In seiner Predigt ermutigte er alle, im Gebet zu Gott nicht nach​zulassen und auf die Fürsprache der Gottesmutter zu vertrauen; sie ist nicht nur die Königin des Friedens, wie sie Benedikt XV. 1917 in der Lauretanischen Litanei anrufen ließ, sondern sie ist auch die Hilfe der Christen, um diesen in ihren Kämpfen beizustehen, sie ist die „Consolatrix afflictorum“, die Trösterin der Betrübten.


� 	Communio Sanctorum. Die Kirche als Gemeinschaft der Heiligen, Paderborn 22000



� 	E. Schlink, Ökumenische Dogmatik, Göttingen 1983, 590



� 	Martyrium Polyc., 17



� 	W. Delius, Geschichte der Marienverehrung, München 1969, 26. 



� 	Vgl. G. Söll, Mariologie, HDG III/4 (hrsg. von M. Schmaus, A. Grillmeier, L. Scheffczyk, M. Seybold), Freiburg 1978, 48, 47ff. 



� 	Vgl. A. Ziegenaus, Maria in der Heilsgeschichte: Kath. Dogmatik V, Aachen 1998, 197. 



� 	Justinus, Dial. c. 100, 4 f. 	



� 	Irenaeus, Dem. evang. 32 f. 



� 	Irenaeus, Adv. Haer. III, 22, 4. 



� 	J. Huhn, Das Geheimnis der Jungfrau-Mutter Maria nach dem Kirchenvater Ambrosius, Würzburg 1954, 134 ff. 



� 	G. Söll, Mariologie: HDG III/4, Freiburg 1978, 47ff. 



� 	Tertullianus, De carne Christi, 7, 13. 



� 	Basilius, Ep. 260,9. 



� 	Marienlexikon VI, 327 f. 



� 	Gregorius Naz., Orat. 24, 10 f. 



� 	Augustinus, Sermo, Denis, 25, 7



� 	 Ildefonsus Toletanus, De virginitate perpetua S. Mariae, c. 12



� 	Vgl. H. Stirnimann, Marjan. Marienverehrung an einer Wende, Freiburg/ Schw. 1989, 58f. 



� 	Vgl. auch Johannes Vilar, Die Verehrung der Mutter Gottes im Leben des Gründers des Opus Dei, des seligen Josefmaría Escrivá, Mariologisches Jahrbuch. Sedes Sapientiae, 3 (1999) Nr. 2, S. 80-94 [die Hrsg.]



� 	Gespräche mit Msgr. Escrivá de Balaguer, Nr. 113



� 	Christus begegnen, Nr. 20



� 	Insegnamenti de Paolo VI, Vatikanstadt 1970, S. 1130



� 	J. Escrivá, Im Feuer der Schmiede, Nr. 754



� 	K. Koch, Leben erspüren – Glauben feiern, Freiburg 1999, S. 134



� 	Papst Johannes Paul II, Apostolisches Schreiben Tertio millennio adveniente (10. 11. 1994), Nr. 37, in: AAS 87 (1995) 29-30; zitiert nach: VAS 119, 33



� 	Vgl. Anm. 1.



� 	Eine erste vorläufige Bilanz legte Andrea Riccardi, Il secolo del martirio (Milano 2000) vor; vgl. hierzu meine Besprechung „Primo bilancio del martirologio nel ventesimo secolo. Nota in margine ad un libro recente“, Divinitas 44 (2001) 179-188 sowie die zurückhaltenden Bemerkungen von Diego Contreras in der spanischen Zeitschrift „Aceprensa“ (31, 12. 7. 2000, 1).



� 	Diese und weitere Ausführungen können in der „Theologischen Einleitung“ des Hauptwerks von Helmut Moll, Zeugen für Christus. Das deutsche Martyrologium des 20. Jahrhunderts (Paderborn u.a. 1999; ²2000; ³2001), Band I, S. XXIV-XLIV [= Moll, Zeugen] nachgelesen werden; vgl. ders., Die katholischen deutschen Martyrer des 20. Jahrhunderts. Ein Verzeichnis (Paderborn u.a. 1999; ²2000; ³2001) S. IX-XVI [Moll, Martyrer].



� Vgl. insbesondere Matthias Joseph Scheeben, Die bräutliche Gottesmutter. Aus dem Handbuch der Dogmatik herausgehoben und für weitere Kreise bearbeitet von Carl Feckes (Freiburg i. Br. 1936) 110-150, Georg Söll, Mariologie = HDG. Bd. III/4 (Freiburg – Basel – Wien 1978) 193-215, Joseph Ratzinger, Die Tochter Zion. Betrachtungen über den Marienglauben der Kirche = Kriterien. Bd. 44 (Einsiedeln, 4. Aufl. 1990) 61-71 und Leo Scheffczyk, Die „Unbefleckte Empfängnis“ im umgreifenden Zusammenhang des Glaubens, in: ders., Die Mariengestalt im Gefüge der Theologie. Mariologische Beiträge = MSt. Bd. XIII (Regensburg 2000) 159-185.



� Die deutsche Übersetzung besorgte Rudolf Graber, Die marianischen Weltrundschreiben der Päpste in den letzten hundert Jahren (Würzburg ²1954) 29-35.



� 	Deutsche Übersetzung vgl. Anm. 6, 41-44.



� 	Deutsche Übersetzung vgl. Anm. 6, 45-57.



� 	Gertrud von Le Fort, Die ewige Frau. Die Frau in der Zeit. Die zeitlose Frau (München 1941) 14



� 	Den Schlussteil der Ephesus-Enzyklika hat Rudolf Graber (vgl. Anm. 6) in deutscher Sprache abgedruckt (vgl. 141-146).



� 	Siehe Emmeram H. Ritter, Josef Zirkl, in: Moll, Zeugen, Band I, 552-554, hier 553



� 	Originaltext abgedruckt in: AAS 34 (1942) 345-346



� 	Vgl. Emmeram H. Ritter, Pfarrer Karl Borromäus Kramer, in: Moll, Zeugen, Band I, 525-529, hier 528.



� 	Vgl. Johannes Wienke – Helmut Moll, Pfarrer Alfons Mersmann, in: Moll, Zeugen, Band II, 694-697, hier 696.



� Vgl. weiterführend Otmar Rieg, Pallottiner, in: LThK³ 7, Sp. 1300-1301 (Lit.).



� Aus der Fülle der Literatur sei besonders hingewiesen auf Heinrich Kreutzberg, Franz Reinisch. Ein Martyrer unserer Zeit (Limburg 1952), Günther M. Boll, Pater Franz Reinisch – Die spirituellen Quellen seiner Kraft, in: Regnum 26 (1992) 145-156, und Werner Weicht, Pater Franz Reinisch, in: Moll, Zeugen, Band II, 836-840 (Lit.).



� Günther M. Boll (vgl. Anm. 16), 152-153.



� Vgl. für das Folgende Alexander Holzbach, Pater Albert Eise, in: Moll, Zeugen, Band II, 823-826 sowie Eugen Schmidt, Pater Albert Eise. Ein Herold Mariens (Vallendar-Schönstatt 1981).



� Anne-Bärbel Blaes (Hrsg. u. bearb.), Albert Eise. Briefe aus dem Konzentrationslager (Vallendar-Schönstatt 1997) 71-73, hier 72-73.



� Alexander Holzbach, Pater Dr. Max Joseph Größer, in: Moll, Zeugen, Band II, 826-828.



� Alexander Holzbach, Pater Richard Henkes, in: Moll, Zeugen, Band II, 829-831.



� Alexander Holzbach, Bruder Johannes Leodegar Kremer, in: Moll, Zeugen, Band II, 832-834.



� Alexander Holzbach, Bruder Franz Xaver Maier und Bruder Eduard Ossowski, in: Moll, Zeugen, Band II, 834-835 bzw. 835-836.



� Weiterführend Andrea Stosiek, Schönstatt-Bewegung, in: Marienlexikon 6, 53-54 sowie Engelbert Monnerjahn, Häftling Nr. 29 392. Der Gründer des Schönstattwerkes als Gefangener der Gestapo 1941–1945 (Vallendar-Schönstatt 1972).



� Weiterführend bes. Joseph Joos, Leben auf Widerruf. Begegnungen und Beobachtungen im KZ Dachau 1941-1945 (Trier ²1949) 132-136 und Engelbert Monnerjahn, Häftling Nr. 29 392. Der Gründer des Schönstattwerks als Gefangener der Gestapo 1941-1945 (Vallendar-Schönstatt 1972).



� Siehe vor allem das Lebensbild von Hans-Karl Seeger, dem Präsidenten des Internationalen Karl-Leisner-Kreises e.V., Seliger Neupriester Karl Leisner, in: Moll, Zeugen, Band I, S. 433-439, aber auch M. N. L. Couve de Murville, Karl Leisner. Priest in Dachau (London 1988).



� Joachim Schmiedl, Mit letzter Konsequenz. Karl Leisner 1915-1945 (Münster 1999) 47.



� 	Kevelaer 1950	



� 	Kevelaer 1958



� 	Vgl. Peter Möhring, Vikar Heinrich König, in: Moll, Zeugen, Band I, 484-487.



� 	Für das Folgende Katharina Lukas, Charlotte Holubars, in: Moll, Zeugen, Band II, 898-901.



� 	Siehe Erika Stenger und Gisela Bartsch, Maria Laufenberg, in: Moll, Zeugen, Band II, 901-904 samt weiterführender Literatur.



� 	Eine erste Orientierung bietet Helmut Peter, Maristen-Schulbrüder, Marienlexikon 4, 326.



� 	Vgl. das Lebensbild von Bernhard-K.: Kletzmeier und Helmut Moll, in: Moll, Zeugen, Band II, 817-819.



� 	Siehe Thekla Hofer, Schwester M. Epiphania (Barbara) Pritzl, in: Moll, Zeugen, Band II, 888-891.



� 	Einen Überblick bietet Karl Suso Frank, Oblaten. III. Rel. Gemeinschaften a) 1), LThK³ 7, Sp. 964.



� 	Vgl. insbesondere Thomas Klosterkamp, Pater Friedrich Lorenz, in: Moll, Zeugen, Band II, 820-822 und Wolfgang Knauft, „Fall Stettin“ ferngesteuert (Berlin 1994) 26-33 und 43-52.



� 	Alfons Schrodi, Verurteilt zum Tod durch Enthauptung. Pater Friedrich Lorenz OMI. Ein Opfer der Nazi-Justiz (Mainz o.J. [1993]) 53.



� 	Günter Putz, Gott ist der Grund. Das Lebenszeugnis von Georg Häfner – Einsichten in das Priesteramt (Würzburg 2000) 41.



� 	Paul-Werner Scheele – Klaus Wittstadt, Georg Häfner. Priester und Opfer. Briefe aus der Haft. Gestapodokumente (Würzburg 1983) 98 (Brief Nr. 1).



� 	Vgl. Anm. 39, 113 (Brief Nr. 10).



� 	Detaillierte Auskunft geben Hans Dünninger, Processio peregrinationis. Volkskundliche Untersuchungen zu einer Geschichte des Wallfahrtswesens der heutigen Diözese Würzburg, Würzburger Diözesangeschichtsblätter 24 (1962) 52-188, hier 62-69, und Karl Kolb, Käppele. Rokoko-Kleinod in Würzburg. Einführung: Josef Dünninger (Würzburg 1976). – Im Frühjahr 1933 rief Kaplan Fritz Keller von Düren die Nachtwallfahrt zur Heimbacher Pietà ins Leben, die bis heute die Erinnerung an ihn wach hält; vgl. August Brecher, Pfarrer Fritz Keller, in: Moll, Zeugen, Bd. I, 16-18, hier 17. 



� 	Vgl. hierzu Franz Karl Prassl, Stabat mater dolorosa I., in: LThK³ 9, Sp. 908-909.



� Text: Heinrich Bone, zitiert nach: Gebet- und Gesangbuch für das Erzbistum Köln (Köln 1949) 837-838.



� Vgl. Anm. 39, 39-40.



� 	Vgl. für das Folgende Reimund Haas, Otto Gerig, in: Moll, Zeugen, Band I, 299-302; jetzt ausführlicher Ders., Gerig, Otto, in: BBKL XIX (2001) Sp. 530-538.



� 	Vgl. Anm. 46, 301.



� 	Vgl. Anm. 46, 301.



� 	Ebd.



� 	Für das Folgende siehe Werner Zeißner, Hans Wölfel, in: Moll, Zeugen, Band I, 87-90.



� 	Vgl. Anm. 50, 89. - Der Volksschullehrer Joseph Roth hatte sich im Konzentrationslager Buchenwald einen Rosenkranz aus Holzstückchen gebastelt, den er auch zusammen mit anderen Mithäftlingen betete; vgl. Heinrich Walle, Joseph Roth, in: Moll, Zeugen, Bd. I, 318-322, hier 321 und Helmut Moll, „Wenn wir heute nicht unser Leben einsetzen...“ Martyrer des Erzbistums Köln aus der Zeit des Nationalsozialismus. Hrsg. Bildungswerk der Erzdiözese Köln (Köln ³2000) 68-69.



� Deutsche Übersetzung nach Rudolf Graber (vgl. Anm. 6), 147-153, hier 151.



� Vgl. Bernhard Kötting, Maria Mutter und „Königin“ und ihre Heilsbedeutung, in: German Rovira (Hrsg.), Ungetrübter Spiegel. Maria, Mutter der Kirche (Essen 1992) 89-95.



� 	Vgl. L. Scheffczyk, Das biblische Zeugnis von Maria (Maria in der Heilsgeschichte I), Wien 61990; A. Ziegenaus, Maria in der Heilsgeschichte. Mariologie (Katholische Dogmatik V), Aachen 1998, 75-142. 160-192.



� 	Vgl. G. Söll, Mariologie (Handbuch der Dogmengeschichte III/4), Freiburg i. Br. 1978, 24-134; S. Alvarez Campos (Hg.), Corpus Marianum patristicum, 8 Bde., Burgos 1970-1985; G. Gharib u. a. (Hg.), Testi Mariani del primo millennio, 4 Bde., Rom 1988-1991; L. Gambero, Maria nel pensiero dei padri della Chiesa, Cinisello Balsamo 1991; S. De Fiores, Maria Madre di Gesù. Sintesi storico-salvifica, Bologna 1992, 109-143; Ziegenaus (1998) 142-160. 192-203; E. Peretto, Percorsi mariologici nell‘antica letteratura cristiana, Vatikanstadt 2001



� 	Vgl. Marienlexikon, 6 Bde., St. Ottilien 1988-1994, passim; F. Holböck, Geführt von Maria. Marianische Heilige aus allen Jahrhunderten der Kirchengeschichte, Stein am Rhein 1987, 54-196



� 	Vgl. L. Scheffczyk, Maria in der Verehrung der Kirche (Maria in der Heilsgeschichte III), Wien 21992, 10



� 	Ignatius Ant., Ad Eph. 7, 2 (ed. J. A. Fischer, 147-149)



� 	Ignatius Ant., Ad Smyrn. 1, 1 (ed. J. A. Fischer 205); vgl. Ad Trall. 9, 1 (ed. J. A. Fischer 177)



� 	Vgl. M. Hauke, Heilsverlust in Adam. Stationen griechischer Erbsündenlehre: Irenäus – Origenes - Kappadozier, Paderborn 1993, 197. 261 f.



� 	Vgl. hierzu M. Hauke, Heilsverlust in Adam, 265-267



� 	Irenaeus, Adv. haer. III, 22, 4 (SC 211, 440)



� 	Vgl. Adv. haer. V, 19,1 (SC 153, 248)



� 	Adv. haer. III, 22, 4 (SC 211, 440)



� 	Adv. haer. III, 22, 4 (SC 211, 442-444)



� 	J. H. Newman, Die katholische Marienverehrung, in DERS., Polemische Schriften (Ausgewählte Werke IV), Mainz 1959, 23 f (engl. Letter to Pusey, 1866).



� 	Vgl. L. Cignelli, Maria Nuova Eva nella Patristica greca (sec. II-V), Assisi 1966; G. SÖLL, „Eva-Maria-Parallele”: Marienlexikon 2 (1989) 420 f.



� 	Irenaeus, Adv. haer. IV, 33, 11 (SC 100, 830)



� 	So in dem Brief an die Gemeinden von Lyon und Vienne: Eusebius, Hist. Eccl. V,1,45 (SC 41, 18); vgl. Irenäus, Adv. haer. IV, 31,3; Demonstratio 94 (die Kirche als Mutter)



� 	Vgl. Söll, Mariologie 39



� 	De Antichristo 4 (GCS Hippolyt II, 6); vgl. SÖLL, Mariologie, 63



� 	Vgl. Söll, Mariologie, 74 f.



� 	Vgl. L. Scheffczyk, „Jovinian”, Marienlexikon, 3 (1991) 445



� 	Ambrosius, Ep. 42, 3 (PL 16, 1124)



� 	Ep. 22, 21 (CSEL 54, 173)



� 	Athanasius, Apol. ad Const., 33 (SC 56 bis, 166). Das jungfräuliche Leben der Vestalinnen, das man gegen diese Aussage anführen könnte, war weder freiwillig noch auf Lebenszeit (vgl. SC 56bis, 166, Anm.). Vgl. M. Hauke, Jungfrauen. Maria als Vorbild der Jungfrauen, Marienlexikon 3 (1991) 484-487



� Vgl. Ziegenaus, Mariologie, 206 f.



� 	Cyrill von Alexandrien, Sermo 4 (PG 77, 992 A–996 C)



� 	Ambrosius, Exp. in Lc, 2, 7 (CCL 14, 33)



� 	Vgl. Söll, Mariologie 47 f., 63-66, 81-88; Ziegenaus, Mariologie 288 f; Ders., „Sündenlosigkeit”, Marienlexikon, 6 (1994) 331 f.



� 	Andreas von Kreta, Canon in Beatae Annae conceptionem (PG 97, 1313 B); Hom. I in Nativ. B. Mariae (PG 97, 811 f.); Hom. I in Dormitionem S. Mariae (PG 97, 1067f). Vgl. M. Jugie, L´Immaculée Conception dans l´Écriture Sainte et dans la Tradition Orientale, Rom 1952, 105-114; Johannes Paul II, Enzyklika Redemptoris Mater, Nr. 10, Anm. 25.



� 	Vgl. Hauke, Heilsverlust in Adam



� 	Augustinus, De natura et gratia 36, 42 (PL 44, 267)



� 	Söll, Mariologie, 87



� 	Vgl. Söll, Mariologie, 167-176



� 	Vgl. Söll, Mariologie, 112-129



� 	Johannes von Damaskus, In dormitionem II, 14, dt. bei R. Graber/A. Ziegenaus, Die marianischen Weltrundschreiben der Päpste von Pius IX. bis Johannes Paul II. (1849-1988), Regensburg 1997,. Nr. 197.



� Cyrill von Alexandrien, Sermo 4 (PG 77, 992B–996C). Übersetzung nach A. Müller, Ecclesia-Maria. Die Einheit Marias und der Kirche (Paradosis 5), Freiburg/Schweiz 1955, 155 f.



� Sermo 4 (PG 77, 992 C)



� Vgl. Müller, Ecclesia-Maria, 157



� Vgl. Holböck 178-181; E. Trapp/J. Madey, Germanos I: Marienlexikon 2 (1989) 627 f.



� Germanus, Hom. II in Dorm. (PG 98, 349)



� Germanus, Hom Hom. III in Dorm. (PG 98, 365)



� Redemptoris Mater (1987), n. 38.



� Hom. I in Praesent. Deiparae (PG 98, 300 B)



� Hom. II in Dorm. (PG 98, 349 A/B)



� Exp. in Lc, II, 26 (CCL 14, 42)



� Paul VI, Apost. Schreiben Marialis Cultus (1974), 23



� Trad. apost., 21 (Fontes christiani 1, 262)



� Leo d. Gr., Hom. 25 (In Nat. Domini), 5 (CCL 138, 138), dt.: Graber/Ziegenaus, Nr. 349



� Trad. apost. 4 (Fontes christiani 1, 222-224)



� Vgl. De Fiores, Maria 239-241



� Vgl. A. Ducay, „Rom”, Marienlexikon,5 (1993) 519-536, hier 520



� Vgl. dazu G. A. B. Schneeweiss, „Konstantinopel”, Marienlexikon 3 (1991) 623-635



� Vgl. Holböck 145f; J. Koder, Romanos Melodos: Marienlexikon 5 (1993) 538f.



� 	Vgl. E. Grünbeck, „Pulcheria”, LThK3 8 (1999) 742



� 	Dazu L. Heiser, „Gewandniederlegung Mariens”, Marienlexikon, 2 (1989) 630; F. Tschochner, „Gürtel Mariae”, Marienlexikon, 3 (1991) 54; E. H. Ritter, „Reliquien”, Marienlexikon, 5 (1993) 453 f. 



� 	Anthologion IV, 1968, 756, zitiert bei Heiser, 630



� 	Vgl. W. Gessel, „Ephesos”, Marienlexikon, 2 (1989) 367-370, hier 368



� 	Vgl. De Fiores, Maria, 135



� 	Vgl. Oratio 24, 10 f. (SC 284, 56-60)



� 	Vgl. Th. Maas-Ewerd, „Sub tuum praesidium”, Marienlexikon 6 (1994) 327f; Übersetzung ergänzt von M. Hauke. S. a. De Fiores, Maria, 136



� 	Vgl. Scheffczyk, Maria in der Verehrung der Kirche, 38 f.



� 	Johannes von Damaskus Hom. in Dorm. I, 14 (PG 96, 720). Vgl. S. De Fiores, „Consacrazione”: DE Fiores/Meo (1986) 394-417, hier 400



� 	Hanna-Barbara Gerl, Unerbittliches Licht. Edith Stein. Philosophie-Mystik-Leben, Mainz 1999 3, S. 43



� 	Vgl. Edith Stein, Das Ethos der Frauenberufe (1930), in: E. Stein, Die Frau. Fragestellungen und Reflexionen, Edith Stein Gesamtausgabe 13, Schriften zur Anthropologie und Pädagogik 1, Einl. Von Sophie Binggeli, Bearb. von Maria Amata Neyer, Freiburg im Breisgau 2000, S. 20 u. S. 23.



� 	E. Stein, Probleme der neueren Mädchenbildung (1932), in: E. Stein, Die Frau, S. 179.



� 	E. Stein, Mütterliche Erziehungskunst (1932), in: E. Stein, die Frau, S. 115-126.



� 	E. Stein, Sendung der katholischen Akademikerin, in: E. Stein, Die Frau, S. 223-224. 



� 	E. Stein, Mädchenbildung, S. 179.



� 	Zit. bei Gerl, Unerbittliches Licht, S. 43 f. 



� 	Vgl. Gerl, Unerbittliches Licht, S. 50.



� 	Vgl. Christian Feldmann, Edith Stein - Jüdin, Christin, Ordensfrau, Freiburg 1998, S. 42.



� 	Feldmann, Edith Stein, S. 52.



� 	Edith Stein in einem Artikel über den Intellekt und die Intellektuellen. Zit. bei Feldmann, Edith Stein, S. 18.



� 	Der Titel dieses von Peter Wust 1920 publizierten Werkes ist in manchen Philosophenkreisen jener Zeit gleichsam zu einem „Schlachtruf“ in der Auseinandersetzung mit der Subjektphilosophie geworden.



� 	Vgl. die Übersetzung des thomasischen Quaestiones „De Veritate“ durch Edith Stein und ihr Grundlagenwerk „Endliches und ewiges Sein“ als Summarium dieser Übersetzungsbemühungen. 



� 	E. Stein, Mädchenbildung, S. 167.



� 	Ebd., S. 167.



� 	E. Stein, Ethos der Frauenberufe, S. 18.



� 	Dagegen lautet die kritische Anfrage der Philosophin Hanna-Barbara Gerl „Gibt es die „weibliche Eigenart“?“, Gerl, Unerbittliches Licht, S. 65-68.



� 	Simone de Beauvoir, Das andere Geschlecht. Sitte und Sexus der Frau, Hamburg 1952, S. 285. 



� 	E. Stein, Ethos der Frauenberufe (1930), in: E. Stein, Die Frau, S. 26.



� 	Ebd., S. 27.



� 	E. Stein, Mädchenbildung, S. 175.



� 	Ebd., S. 175.



� 	Ebd., S. 175.



� 	E. Stein, Frauenberufe, S. 25. 



� 	Ebd., S. 23.



� 	E. Stein, Theoretische Begründung der Frauenbildung (1932/33), in: E. Stein, Die Frau, S. 226.



� 	E. Stein, Mädchenbildung, S. 176 f..



� 	Ebd., S. 177.



� 	Ebd., S. 179. 



� 	Ebd., S. 179.



� 	Ebd., S. 178.



� 	Ebd.. S. 180.



� 	Sophie Binggeli, Einleitung zu E. Stein, Die Frau, XI.



� 	E. Stein, Ethos der Frauenberufe, S. 26.



� 	E. Stein, Aufgabe der Frau als Führerin der Jugend zur Kirche (1932), in: E. Stein, Die Frau, S. 219.



� 	Ebd. S. 181.



� 	Ebd., S. 181.



� 	E. Stein, Aufgabe der Frau, S. 210.



� 	Ebd. S. 210.



� 	Ebd., S. 212



� 	Ebd., S. 212



� 	Ebd., S. 214



� 	Ebd., S. 218



� 	Ebd., S. 219



� 	Ebd., S. 213



� 	Ebd., S. 218



� 	Die Originalfassung dieses Beitrags erschien auf italienisch: Maria, „compagna del Redentore“. La cooperazione di Maria alla salvezza come pista di ricerca, Rivista teologica di Lugano 7 (2002) 47-70. Der Artikel wurde für die deutsche Ausgabe aktualisiert.



� 	H. M. Köster, Die Mariologie im 20. Jahrhundert, in H. Vorgrimler – R. Vander Gucht (Hrsg.), Bilanz der Theologie im 20. Jahrhundert, Bd. III, Freiburg i. Br. 1970, 126-147 [137]



� 	Dies betont zurecht A. Ziegenaus, Maria in der Heilsgeschichte. Mariologie (Katholische Dogmatik V), Aachen 1998, 333: „Die Mitwirkung Mariens am Heilsgeschehen wird mit verschiedenen Titeln und Bezeichnungen zum Ausdruck gebracht. Zentral und fundamental ist die Gottesmutterschaft”.



� 	Lumen gentium, 56



� 	Lumen gentium, 53



� 	Lumen gentium, 61



� 	Lumen gentium, 61



� 	Vgl. Ziegenaus (Anm. 3) 335-337; i. M. Calabuig, Riflessione sulla richiesta della definizione dogmatica di „Maria corredentrice, mediatrice, avvocata”, Marianum 61 (1999) 129-175, hier 133



� 	A. Escudero Cabello, Approcci attuali e proposte teologiche sul tema della cooperazione mariana, Marianum 61 (1999) 177-211, hier 177 f.: „Il centro della dottrina mariana conciliare è la cooperazione della madre del Signore all’opera della salvezza”.



� 	S. M. Manelli, Maria Corredentrice. Nuovi saggi di soteriologia mariana, Divinitas 44 (2001) 73-90, hier 90 („una delle tematiche mariane più preziose ma anche più scottanti, più attuali ma anche più delicate“); s. a.: B. Gherardini, La Corredentrice nel mistero di Cristo e della Chiesa, Rom 1998, 9: der „unwegsamste“ Pfad der Mariologie (il sentiero „più impervio” della mariologia)



� 	R. Laurentin, Pétitions internationales pour une définition dogmatique de la médiation et la corédemption,  Marianum 58 (1996) 429-446, hier 442f; P. M. Sigl, Die Frau aller Völker. Miterlöserin, Mittlerin, Fürsprecherin, Lütisburg (Schweiz) 1998, 104-293; A. B. Calkins, The Theological Relevance of Our Lady of All Nations and the Amsterdam Apparitions, in: M. I. Miravalle (Hrsg.), Contemporary insights on a fifth Marian Dogma. Mary Coredemptrix, Mediatrix, Advocate. Theological Foundations III, Goleta, CA 2000, 217-224; P. Klos, The Specific Messages of Our Lady of All Nations Regarding the Fifth Marian Dogma,  ibd., 225-234. Eine deutsche Ausgabe der Botschaften findet sich bei J. F. Künzli, Die Botschaften der Frau aller Völker, Jestetten 71990. Die das Dogma betreffenden Aussagen finden sich in den Jahren 1951-1959.



� Der Wortlaut der Stellungnahme und andere Materialien zum Thema sind zugänglich über die Internetadresse der „Familie Mariens der Miterlöserin“: www.laudate.org.



� 	Dies beweisen etwa die kontroversen Leserbriefe in Die Tagespost, 4.7.2002, S. 12; 9.7.2002, S. 12; 16.7.2002, S. 12. Vgl. auch die sehr kritischen Hinweise des bekannten Mystikexperten J. Bouflet, Faussaires de Dieu: enquête, Paris 2000, 560-570, insbesondere 565 (Verbindung zwischen Ida Peerdeman und der inzwischen kirchlich verurteilten kanadischen Pseudo-Mystikerin Marie-Paule Giguère; zu diesem Punkt vgl. auch Calabuig [Anm. 8] 149 f, der freilich den Unterschied zwischen Peerdeman und Giguère betont).



� 	Auch auf deutsch: M. I. Miravalle, Maria Miterlöserin Mittlerin Fürsprecherin. Vorwort von Luigi Kardinal Ciappi OP, Santa Barbara, CA 1993



� 	M. I. Miravalle (Hrsg.), Mary Coredemptrix Mediatrix Advocate. Theological foundations. Towards a Papal Definition? Santa Barbara, CA 1995; Mary Coredemptrix, Mediatrix, Advocate. Theological Foundations II. Papal, Pneumatological, Ecumenical, Santa Barbara, CA 1996; Contemporary insights on a fifth Marian Dogma. Mary Coredemptrix, Mediatrix, Advocate. Theological Foundations III, Goleta, CA 2000; Mary Co-redemptrix. Doctrinal Issues Today, Goleta, CA 2002. Vgl. auch Ders., The Dogma and the Triumph, Santa Barbara, CA 1998



� 	Luis Cardinal Aponte Martinez, Mary Co-redemptrix and the New Evangelization, in miravalle (2002) (Anm. 15) 1-5, hier 5; vgl. auch m. i. Miravalle, Maternal Mediation, John Paul II, and Vatican II; A Response to a Statement of an International Theological Commission, in: Ders. (2000) (Anm. 15) 109-123, hier 119 (1997); � HYPERLINK http://www.voxpopuli.org/bulletin.asp ��www.voxpopuli.org/bulletin.asp� (11.6.2000): mehr als 540 Bischöfe, darunter 45 Kardinäle, über 6 Millionen Gläubigen aus circa 170 Ländern.



� 	Vgl. die Liste der Kardinäle in Sigl (Anm. 11) 90f, sowie die Hinweise in Miravalle (2000) (Anm. 15) 118 (O‘Connor); 164 f. (Schönborn).



� 	Vgl. Sigl (Anm. 11) 92; Miravalle (2000) (Anm. 15) 179



� 	Vgl. z. B. J. Galot, Maria, la donna nell’opera della salvezza, Roma 21991, 243-245; A. M. Calero, La Vergine Maria nel mistero di Cristo e della Chiesa. Saggio di mariologia, Leumann (Torino) 1995, 297; Gherardini (Anm. 10) 43



� 	Vgl. L. Scheffczyk, Scheeben, Marienlexikon 5 (1993) 700f



� 	Vgl. M. J. Scheeben, Handbuch der katholischen Dogmatik, V/2, Freiburg i. Br. 21954, Nr. 1775-1776



� 	Ibd., Nr. 1769



� 	Ibd., Nr. 1801-1802. Problematisch ist es folglich, sich für den Titel auf Scheeben zu berufen, ohne dessen Vorbehalte zu erwähnen (dies geschieht bei J. B. Carol, De corredemptione Beatae Virginis Mariae. Disquisitio positiva, Vatikanstadt 1950, 440-444). Ebenso fragwürdig ist es aber, nur die Vorbehalte geltend zu machen: so bei r. Laurentin, Le titre de Corédemptrice. Étude historique, in Marianum 13 (1951) 396-452, hier 413, und Calero (Anm. 19) 284.



� 	Zu den geschichtlichen Einzelheiten vgl. Laurentin (Anm. 23); ders., Maria als Urbild und Vorbild der Kirche in Mysterium salutis IV/2 (1973) 316-337, hier 330-333; A. Müller, Marias Stellung und Mitwirkung im Christusereignis, in Mysterium salutis III/2 (1969) 393-510, hier 500 f.; Calero (Anm. 19) 284 f. Für die geschichtlichen Daten bezüglich des gesamten Inhaltes der marianischen Mitwirkung bei der Erlösung (also über den corredemptrix-Titel und das entsprechende Vokabular hinausgehend) vgl. auch carol (Anm. 23) (1950); Calero (Anm. 19) (1995) 282-309; B. De Margerie, Mary Coredemptrix in the light of Patristics, in Miravalle (1995) (Anm. 15) 3-44; Gherardini (Anm. 10) (1998) 109-146. 221-318; Aa. Vv., Maria Corredentrice. Storia e teologia, 5 Bde., Frigento 1998-2002, passim; Aa. Vv., Mary At The Foot Of The Cross: Acts of the International Symposium on Marian Coredemption, New Bedford, MA 2001, passim; S. M. Perillo, Maria Corredentrice. Sintesi storica, in Corredemptrix. Annali mariani 2000 del Santuario dell‘Addolorata, Castelpetroso 2001, 45-76; Miravalle (2002) (Anm. 15) passim



� 	Vgl. M. Hauke, Heilsverlust in Adam, Paderborn 1993, 265-267



� 	Revelationes extravagantes, c. 3; siehe auch Revelationes I,35: „… ich (Maria) war Ihm in seinem Leiden ganz nahe und ließ mich von ihm nicht trennen … Darum sage ich kühn, dass Sein Schmerz mein Schmerz gewesen ist, weil Sein Herz mein Herz war. Und wie Adam und Eva die Welt für einen Apfel verkauft haben, so haben mein Sohn und ich die Welt gewissermaßen mit einem Herzen zurückgekauft“. Vgl. U. Montag – T. Nyberg, Birgitta von Schweden II. Werke, in Marienlexikon 1 (1988) 489-491; F. Holböck, Gottes Nordlicht. Die hl. Birgitta von Schweden und ihre Offenbarungen, Stein am Rhein 1988, 257f; L. Gambero, Maria nel pensiero dei teologi latini medievali, Cinisello Balsamo 2000, 342



� 	Ansprache vom 6.10.1991: Insegnamenti di Giovanni Paolo II, Bd. XIV/ 2, 756: „come Immacolata, Addolorata e Corredentrice …“. Siehe auch A. B. Calkins, Pope John Paul’s Teaching on Marian Coredemption, in miravalle (1996) (Anm. 15) 113-147, hier 124.



� 	Vgl. Laurentin (Anm. 23) 406. 423; Müller (Anm. 24) 500, Anm. 4; Calero (Anm. 19) 284



� 	A. v. Widenfeld, Monita salutaria Beatae Virginis Mariae …, Gent 1673, monitum 10, zitiert bei Carol (Anm. 23) 304



� 	Vgl. Carol (Anm. 23) 302-321; L. Scheffczyk – O. Stegmüller, Widenfeld, Marienlexikon 6 (1994) 728f



� 	Calero (Anm. 19) 284



� 	Vgl. Laurentin (Anm. 23) 413



� 	Vgl. etwa carol (Anm. 23) 539-619; S. M. Perrella, I „vota” e i „consilia” dei vescovi italiani sulla mariologia e sulla corredenzione nella fase antipreparatoria del concilio Vaticano II, Rom 1994, 156; P. M. Siano, Maria Santissima „Corredentrice“ nel pensiero del beato Ildefonso Card. Schuster, in: Maria Corredentrice III (2000) (Anm. 24) 137-161



� 	Vgl. laurentin (Anm. 23) 414-416; J. A. Schug – M. I. Miravalle, Mary Coredemptrix: Her Title and Its Significance in the Magisterium of the Church, in Miravalle (1995) (Anm. 15) 215-246, hier 223f; Gherardini (Anm. 10) 115-118; A. B. Calkins, The Mystery of Mary Coredemptrix in the Papal Magisterium, in Miravalle (2002) (Anm. 15) 25-92, [31 f.]: AAS 1 (1908) 409; AAS 5 (1913) 364; AAS 6 (1914) 108 (ein Ablassgebet, approbiert vom Hl. Offizium, das Maria „Miterlöserin des Menschengeschlechtes“ nennt, corredentrice del genere umano)



� 	Radioansprache vom 28.4.1935, zitiert bei Calero (Anm. 19) 290: „O Madre della pietà e della misericordia, che come compaziente e corredentrice hai assistito il tuo Figlio che compiva sull‘altare della Croce la redenzione del genere umano …“. Zu Pius XI. vgl. carol (Anm. 23) 527-530; laurentin (Anm. 23) 416-418; Schug - Miravalle (Anm. 34) 225-228; Gherardini (Anm. 10) 121-124; Calkins (Anm. 34) 32-34



� 	Vgl. G. M. Besutti, La mediazione di Maria secondo gli studi di due commissioni istituite da Pio XI, in Marianum 47 (1985) 37-41; in Anschluß daran werden zwei der drei Gutachten veröffentlicht: 42-78 (spanische Kommission, besonders 48-52); 79-176 (Belgische Kommission). Beide Gutachten sprechen sich für eine dogmatische Definition aus, während das römische Gutachten (laut mündlicher Bekundung von Laurentin: Besutti, a. a. O., 38) dagegen gewesen sein soll; siehe auch calabuig (Anm. 8) 138.



� 	Dies erwähnt ausdrücklich die erste Konzilsvorlage für eine dogmatische Konstitution über Maria: Acta Synodalia Sacrosancti Concilii Oecumenici Vaticani secundi, Bd. I/4, Vatikanstadt 1971, 108.



� 	Vgl. Carol (Anm. 23) 530-536; Miravalle (1993) (Anm. 14) 18f; Schug - Miravalle (Anm. 34) 228-231; Calero (Anm. 19) 290; Gherardini (Anm. 10) 125-129



� 	Stimmen der Zeit 163 (1958/1959) 86: „Was … die Frage der ´Mediatrix´ und ´Coredemptrix´ angeht, hat Pius XII, noch wenige Wochen vor seinem Tod, in den Tagen gleich nach Beendigung des Mariologischen Kongresses in Lourdes geäußert, die beiden Fragen seien zu ungeklärt und zu unreif; er habe in seinem ganzen Pontifikat bewusst und absichtlich vermieden, Stellung zu ihnen zu nehmen, sie vielmehr der freien theologischen Auseinandersetzung überlassen. Er denke nicht daran, diese Haltung zu ändern“.



� 	Vgl. z. B. die Überblicke bei G. Philips, L´orientation de la mariologie contemporaine, in Marianum 22 (1960) 209-253, hier 232-243 (Situation auf dem Mariologischen Kongreß in Lourdes von 1958); S. Meo, Nuova Eva II. Lo sviluppo teologico della „Nuova Eva”: la Corredentrice, in S. De Fiores – S. Meo (Hrsg.), Nuovo dizionario di mariologia, Cinisello Balsamo 1986, 1017-1029, hier 1022f; J. Finkenzeller, Miterlöserin (Corredemptrix), in Marienlexikon 4 (1992) 484-486; Calero (Anm. 19) 296-300. Eine besonders weitläufige Übersicht bietet G. Barauna, De natura Corredemptionis marianae in theologia hodierna (1921-1958). Disquisitio expositivo-critica, Roma 1960.



� 	M. Schmaus, Katholische Dogmatik V. Mariologie, München 21961, 321-379 



� 	Vgl. A. M. Apollonio, Il mistero di Maria Corredentrice nei mariologi del nostro secolo, in: Maria Corredentrice III (2000) (Anm. 24) 225-282, hier 227-241; P. Parrotta, La cooperazione di Maria alla Redenzione in Gabriele Maria Roschini (Collana di Mariologia 3), Pregassona (Lugano) 22002



� 	Vgl. Schmaus (Anm. 41) 357f. 377f; Parrotta (Anm. 42) 87-131



� 	Vgl. z. B. Carol (Anm. 23) 46; J. L. Bastero De Eleizalde, Maria, Madre del Redentor, Pamplona 1995, 300; S. M. Manelli, La Corredenzione mariana. Lineamenta, in AA. VV., Miscellanea Brunero Gherardini (Studi Tomistici, 61), Città del Vaticano 1996, 260-270, hier 262f; Gherardini (Anm. 10) 100-108; G. de Menthière, Marie Mère du salut. Marie, Corédemptrice? Essai de fondement théologique, Paris 1999, 22; parrotta (Anm. 42) 88-94 (G. M. Roschini)



� 	So z. B. Galot (Anm. 19) 242-245 (der allerdings dabei die einzigartige Bedeutung der Mitwirkung Mariens an der objektiven Erlösung unterstreicht) und A. M. Apollonio, I „punti fermi“ della Corredenzione mariana, in maria corredentrice I (1998) (Anm. 24) 17-36, hier 23: „La Corredenzione si può definire propriamente come la cooperazione attiva, immediata, formale e subordinata di Maria a tutta l‘opera della Redenzione“.



� 	Vgl. die Hinweise bei Laurentin (Anm. 23) 421-423



� 	W. Goossens, De cooperatione immediata Matris Redemptoris ad redemptionem obiectivam, Parigi 1939



� 	H. Lennerz, De Beata Virgine, Rom 31939; Ders., De cooperatione B. Virginis in ipso opere redemptionis, Gregorianum 28 (1947) 574-597; 29 (1948) 118-141 (u. a.). Zur Kontroverse zwischen Lennerz und Roschini vgl. M. Hauke, La questione del „primo principio” e l’indole della cooperazione di Maria all’opera redentrice del Figlio: due temi rilevanti nella mariologia di Gabriele M. Roschini, Marianum 64 (2002) (in Vorbereitung)



� 	O. Semmelroth, Urbild der Kirche. Organischer Aufbau des Mariengeheimnisses, Würzburg 1950; die Bedeutung dieses Theologen unterstreicht S. De Fiores, Maria nella teologia contemporanea, Rom 31991, 51 f., 117



� 	H. M. Köster, Die Magd des Herrn. Theologische Versuchungen und Überlegungen, Limburg 1947; 21954; Ders., Unus mediator. Gedanken zur marianischen Frage, Limburg 1950; Ders., De corredemptione Mariana in theologia hodierna, in Marianum 24 (1962) 158-182; vgl. F. Courth, Köster,  Marienlexikon 6 (1994) 851; Bibliographie Heinrich M. Köster SAC,   Dokumentation 1993. Pallottiner intern, Limburg 1994, 122-145; Gherardini (Anm. 10) 72 f., 346-349



� 	Vgl. etwa (im Gefolge Roschinis) Meo (Anm. 40) 1023



� 	Vgl. etwa die Kritik an Köster bei Galot (Anm. 19) 281-283; Ziegenaus (Anm. 3) 346 f.



� 	Vgl. Perrella (Anm. 33) 172-227; M. Hauke, Die trinitarischen Beziehungen Mariens als Urbild der Kirche auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil, in: Sedes Sapientiae. Mariologisches Jahrbuch 4 (2/2000) 78-114, hier 82 f. Etwa 400 Bischöfe waren für eine dogmatische Definition der Mittlerschaft Mariens (wozu dann auch die Mitwirkung bei der Erlösung gehört): vgl. A. Escudero Cabello, La cuestión de la mediación mariana en la preparación del Vaticano II, Rom 1997, 86-92; Calabuig (Anm. 8) 139 f.



� 	Übersetzt aus Acta Synodalia Sacrosancti Concilii Oecumenici Vaticani secundi, Bd. I/4, Vatikanstadt 1971, 99; zum Gebrauch des Begriffes siehe auch Perrella (Anm. 33) 209, Anm. 123



� 	Es ist darum falsch, zu behaupten – so etwa bei Calero (Anm. 19) 301 –, das Konzil habe der Lehre von der Miterlösung „den Weg versperrt“. Diese Deutung widerspricht im übrigen auch Lumen gentium, 54: Das Konzil hat „nicht im Sinn, eine vollständige Lehre über Maria vorzulegen oder Fragen zu entscheiden, die durch die Arbeit der Theologen noch nicht völlig geklärt sind …“.



� 	Lumen gentium, 56



� 	Lumen gentium, 61



� 	Die Überwindung der minimalistischen Position von Goossens und Lennerz zeigte sich bereits (nach Einschätzung von J. M. Alonso und C. Pozo) auf dem Mariologischen Kongreß in Lourdes 1958: man sei sich einig gewesen bezüglich einer wirklichen (aktiven und unmittelbaren) Mitwirkung an der objektiven Erlösung. Vgl. J. M. Alonso, El tercer Congreso Internacional Mariológico de Lourdes, in Revista Espanola de Teologia 15 (1958) 447-455, hier 454f; c. Pozo, La contribución del P. Balic a la mariologia, in P. Melada/D. Aracic (Hrsg.), P. Carlo Balic O. F. M. Profilo – impressioni – ricordi, Rom 1978, 47-62, hier 55 f.; J. Stöhr, Maria, unsere Mutter. Mariologische Studien, Köln 1991, 71; A. M. Apollonio, Il „calvario teologico“ della Corredenzione mariana, in Corredemptrix. Annali mariani 1999 del Santuario dell‘Addolorata, Castelpetroso 2000, 51-89, hier 55 f.



� 	C. Pozo, María en la obra de la salvación, Madrid 21990, 50: „No olvidemos, sin embargo, que siendo la aceptación de la Encarnación una cooperación inmediata a la obra de la salvación, también lo es su mantenimiento junto a la Cruz”. Pozo hat die Kommission der PAMI geleitet, deren Arbeit im folgenden genannt wird: vgl. Calabuig (Anm. 8) 130.



� 	L. Scheffczyk, Maria im Glauben der Kirche. Maria in der Heilsgeschichte II, Wien 1980, 59. Vgl. Ders., Die „Unbefleckte Empfängnis“ im umgreifenden Zusammenhang des Glaubens, in Ders., Die Mariengestalt im Gefüge der Theologie. Mariologische Beiträge (Mariologische Studien XIII), Regensburg 2000, 159-185, hier 173-181, besonders 180: „So lässt sich der letzte Sinn der Bewahrung der Gottesmutter von der universalen Menschheitssünde darin erkennen, dass ihr auf diese Weise ein wirkliches Mittun an der Erlösung durch Jesus Christus ermöglicht wurde“.



� 	Laurentin, Pétitions internationales (Anm. 11), 429



� 	Übersetzt (von Hauke) aus Dichiarazione della Commissione Teologica del Congresso di Czestochowa, in L’Osservatore Romano (ital.), 4.6.1997, S. 10; siehe auch Pami, Un nuovo dogma mariano? Ibd.



� 	A. Amato, Verso un altro dogma mariano?, Marianum 58 (1996) 229-232 (kurz vor der Erklärung von Tschenstochau verfaßt); Ders., Gesù, Salvatore unico, definitivo, universale, e la cooperazione di Maria alla salvezza, in E. Peretto (Hrsg.), Maria nel mistero di Cristo pienezza del tempo e compimento del Regno, Roma 1999, 387-427



� 	Laurentin, Pétitions internationales (Anm. 11)



� 	S. M. Perrella, La cooperazione di Maria all’opera della Redenzione. Attualità di una questione, in: L’Osservatore Romano, 4.6.1997, S. 10-11; Ders., Maria, Madre di Gesù nel servizio al compimento del Regno, in Peretto (Anm. 63) 537-618



� 	Escudero Cabello, Approcci attuali (Anm. 9); Calabuig (Anm. 8)



� 	A. B. Calkins, „Towards another Marian Dogma?” A Response to Father Angelo Amato, S. D. B., in Marianum 59 (1997) 159-167; Miravalle (2000) (Anm. 15), besonders 109-166 (M. I. Miravalle, A. B. Calkins, M. O’Carroll, Th. Xavier); vgl. Ders., Mary Co-redemptrix: A Response to 7 Common Objections, in Ders. (2002) (Anm. 15) 93-138; Apollonio, Calvario teologico (Anm. 58) 64-81. Siehe auch die kritischen Bemerkungen von Gherardini (Anm. 10) 54.



� 	Maria Corredentrice (Anm. 24); vgl. die Anmerkungen von calabuig (Anm. 8) 129f sowie die Zusammenfassungen von Manelli, Maria Corredentrice (Anm. 10) (Bd. I-III) und S. M. Miotto, Maria Corredentrice. Nuovi saggi di soteriologia mariana, in Immaculata Mediatrix 1 (2001) 121-132 (Bd. IV). Die Tagungsbände werden neuerdings ergänzt durch eine mariologische Zeitschrift, ebenfalls betreut von den Frati Francescani dell‘Immacolata, die vom Gedankengut des hl. Maximilian Kolbe angeregt wissen (dem die päpstliche Definition der universalen Gnadenmittlerschaft Mariens ein besonderes Anliegen war): Immaculata Mediatrix, seit 2001 (Casa Mariana Editrice, Santuario dell‘Addolorata, I-86090 Castelpetroso). Ein gleichgestimmter Tagungsband (mit einigen Beiträgen, die in den italienischen Bänden wiederkehren) gibt es obendrein in englischer Sprache: Mary at the Foot of the Cross (2001) (Anm. 24); ein weiterer Band ist für das laufende Jahr angekündigt. Auf das Thema der „Miterlösung“ hat sich auch die neueste Studie von Miravalle konzentriert: Miravalle (2002) (Anm. 15).



� 	Gherardini (Anm. 10) 75



� 	Galot (Anm. 19) 239-295; ders., Maria Corredentrice. Controversie e problemi dottrinali, in La Civiltà Cattolica (1994) III 213-225 = Mary Co-redemptrix: Controversies and Doctrinal Questions, in miravalle (2002) (Anm. 15) 7-23; vgl. auch Ders., Maria: Mediatrice o Madre universale? In La Civiltà Cattolica (1996) I 232-244; Ders., La Mediazione di Maria: natura e limiti, in La Civiltà Cattolica (1997) IV 13-25



� 	Menthière (Anm. 44) 8 f. (Übersetzung von Hauke)



� 	Vgl. Calkins, Pope John Paul II´s Teaching on Marian Corredemption (Anm. 27); Ders., Papal Magisterium (Anm. 34) 41-50; ders., Pope John Paul II’s Ordinary Magisterium on Marian Coredemption: Consistent Teaching and more recent Perspectives, Divinitas 45 (2002) 153-185. Der Verfasser listet auf: die Generalaudienz vom 8. 9. 1982 („Maria … ha partecipato in maniera mirabile alle sofferenze del suo divin Figlio, per essere Corredentrice dell’umanità”: Insegnamenti di Giovanni Paolo II, Bd. V/3, 404), die Angelus-Ansprache beim Fest des hl. Karl Borromäus in Arona, 4. 11. 1984 (Insegnamenti …, Bd. VII/2, 1151), eine Ansprache im Marienheiligtum von Guayaquil, Ekuador, am 31. 1. 1985 („el papel corredentore de María no cesó con la glorificación del Hijo“: Insegnamenti …, Bd. VIII/1, 318 f.; der Papst benutzt hier den Ausdruck auch für die subjektive und nicht nur für die objektive Erlösung), die Angelus-Ansprache vom 31. 3. 1985 (Palmsonntag und Weltjugendtag: Maria, die ihren Sohn bis zum Kreuz hin begleitet, wird vom Papst als „Corredentrice” angerufen: Insegnamenti …, Bd. VIII/1, 889-890), eine Ansprache an Lourdes-Pilger, 24. 3. 1990 (Insegnamenti, Bd. XIII/1, 743), das schon erwähnte Jubiläum der hl. Birgitta, 6. 10. 1991 (die Heilige ruft Maria unter anderem als „Miterlöserin“ an: Insegnamenti, Bd. XIV/2, 756). Siehe auch Parrotta (Anm. 42), 161-164



� 	Vgl. De sancta Virginitate 6 (PL 40, 399): „… cooperata est caritate, ut fideles in ecclesia nascerentur …“.



� 	In dem wir erstmals den Titel corredemptrix finden (Anm. von Hauke).



� 	L’Osservatore Romano, 10.4.1997, S. 4 (Übersetzung von Hauke). Vgl. V. Fagiolo (Hrsg.), Giovanni Paolo II, Maria Madre di Cristo e della Chiesa. Catechesi mariane, Casale Monferrato 1998, 302-307 (mit einem Kommentar zugunsten der „corredenzione“). Zu dieser Katechese vgl. J.-M. Garrigues, Un développement en cours du dogme marial, in Nova et vetera 73 (3/1998) 35-51. Man beachte auch eine Bemerkung von Gherardini (Anm. 10) 53 f.: „Fassungslosigkeit erweckt die Tatsache …, dass der Osservatore Romano vom 10. [April] die päpstliche Katechese abschwächt, indem er ‚Miterlöserin‘ in ‚einzigartige Mitarbeiterin‘ ändert“ („Sconcertante è … che ‘L’Osservatore Romano’ del 10 [aprile] attenui la catechesi papale, convertendo ‘corredentrice’ in ‘singolare cooperatrice’”). Verteidigt wird der Titel „Miterlöserin“ von dem Theologen des Päpstlichen Hauses, P. Georges Cottier, La Mariologia dal Concilio Vaticano II ad oggi, in L‘Osservatore Romano (ital.), 3.-4.06.2002, S. 8; vgl. dazu S. M. Manelli, „Maria,a titolo unico, è Corredentrice“, in Immaculata Mediatrix 2 (2002) 247-264



� 	Zu diesen wichtigen Voraussetzungen vgl. u. a. Galot, Maria: Mediatrice o Madre universale? (Anm. 70) 236-238. 244; Ders., La mediazione di Maria (Anm. 70) 25; Gherardini (Anm. 10) 11; Parrotta (Anm. 42) 169-171. 200 f.



� 	Vgl. t. Spidlik, Synergie I. En Orient Chrétien, in Dictionnaire de spiritualité 14 (1990) 1412-1417



� 	Die Dokumente werden im folgenden zitiert nach Die Gemeinsame Erklärung zur Rechtfertigungslehre. Alle offiziellen Dokumente von Lutherischem Weltbund und Vatikan (Texte aus der VELKD, 87/1999), Hannover 1999



� 	Zur kritischen Bilanz der einschlägigen Diskussion vgl. ausführlicher M. Hauke, Die Antwort des Konzils von Trient auf die Reformatoren, in A. Ziegenaus (Hrsg.), Der Mensch zwischen Sünde und Gnade, Buttenwiesen 2000, 75-109, hier 94-109



� 	K. Lehmann – W. Pannenberg (Hrsg.), Lehrverurteilungen – kirchentrennend? Bd. I, Freiburg i. Br. – Göttingen 1986, 53. Die „Gemeinsame Erklärung“ nennt den zitierten Text unter ihren Quellen (vgl. GE 19-21).



� 	Siehe dazu bereits die Kritik bei L. Scheffczyk, Die Heilsverwirklichung in der Gnade. Gnadenlehre (Katholische Dogmatik VI), Aachen 1998, 480-482 (vgl. auch 445-491 zum gesamten Thema der Rechtfertigung in der ökumenischen Diskussion).



� 	Stellungnahme des Gemeinsamen Ausschusses der Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutschlands und des Deutschen Nationalkomitees des Lutherischen Weltbundes zum Dokument „Lehrverurteilungen – kirchentrennend?” (13. September 1991), in Lehrverurteilungen im Gespräch, Frankfurt 1993, 57-160, hier 84, zitiert unter den Quellen von GE 19-21 (S. 14)



� 	Antwort der Katholischen Kirche auf die Gemeinsame Erklärung zwischen der Katholischen Kirche und dem Lutherischen Weltbund über die Rechtfertigungslehre, Nr. 3 (S. 27). Das Konzil von Trient betont allerdings bereits die Mitwirkung des Menschen auf dem Weg zur Rechtfertigung, also vor dem Beginn der „neuen Schöpfung“ (DH 1525-1527; 1554). Es gibt auch eine menschliche Mitwirkung beim Wachstum der empfangenen Rechtfertigung (DH 1535; 1545), ein Gesichtspunkt, der nicht fehlen dürfte: vgl. scheffczyk, Gnadenlehre (Anm. 81) 482-488. Auch die Antwort (Nr. 3) deutet diese Inhalte an.



� 	Formula Concordiae, Solida Declaratio II,64f (BSLK 897), zitiert im Anhang, C (S. 32)



� 	Vgl. R. Flogaus, Einig in der Rechtfertigungslehre? Historisch-kritische Exegese einer ökumenischen Konsenserklärung, Theologische Literaturzeitung 124 (1999) 1083-1106, hier 1098 f.



� 	Dekret über die Rechtfertigung, Kanon 4 (DH 1554). Vgl. Kanon 9 (DH 1559)



� 	Vgl. u. a. Flogaus (Anm. 85) 1095-1099; l. scheffczyk, „Die Gemeinsame Erklärung zur Rechtfertigungslehre” und die Norm des Glaubens, Theologisches 28 (1998) 61-68; 125-132; Ders., Einig im Uneins-Sein. Zu den Konsensdokumenten in der Rechtfertigungslehre, Theologisches 29 (1999) 453-468; ders., Der ökumenische Dialog und das bleibende Katholische, in Theologisches 30 (2000) 218-230



� 	Zu diesem Thema vgl. A. Dittrich, Protestantische Mariologiekritik. Historische Entwicklung bis 1997 und dogmatische Analyse (Mariologische Studien XI), Regensburg 1998, 281-292; M. Kreuzer, Maria und die Gemeinsame Erklärung zur Rechtfertigungslehre, Forum Katholische Theologie 17 (2001) 47-58, der abschließend betont: „So werden sich weiter an Maria die Geister scheiden. Damit wird auch deutlich, dass die Gemeinsamkeit, die durch die GE [Gemeinsame Erklärung] in der Rechtfertigungslehre erzielt worden ist, bei genauem Hinsehen so groß nicht ist. Sie wird es erst, wenn auch die katholische Position auf das sola gratia reduziert wird” (57).



� 	Auslegung des Magnifikat (1521): WA 7, 573; zum Kontext vgl. Dittrich (Anm. 88) 29-37; Ziegenaus (Anm. 3) 52; M. Kreuzer, „Und das Wort ist Fleisch geworden”. Zur Bedeutung des Menschseins Jesu bei Johannes Driedo und Martin Luther, Paderborn 1998, 262-266; W. Layh, Luthers Verständnis von Maria anhand seiner Magnificatauslegung von 1521, Ephemerides Mariologicae 50 (2000) 107-140, hier 119



� 	Vgl. H. Gorski, Die Niedrigkeit seiner Magd. Darstellung und theologische Analyse der Mariologie Martin Luthers als Beitrag zum gegenwärtigen lutherisch/römisch-katholischen Gespräch, Frankfurt 1987, 64



� 	groupe de dombes, Maria in Gottes Heilsplan und in der Gemeinschaft der Heiligen, Frankfurt a. M./ Paderborn 1999 (frz. 1997/98). Dazu A. Langella, La recezione critica del Documento di Dombes. Valori e limiti, Marianum 62 (2000) 319-345; S. M. Perrella, La recezione del Documento di Dombes su Maria. Ricognizione bibliografica, Marianum 62 (2000) 347-355



� 	Groupe De Dombes (Anm. 91) Nr. 204-227 (S. 89-101) 



� 	Ibd., Nr. 208 (S. 91)



� 	Ibd., Nr. 216-217 (S. 95f)



� 	Ibd., Nr. 219 (S. 97)



� 	Ibd., Nr. 225 (S. 100)



� 	Ibd., Nr. 218 (S. 97)



� 	Ibd., Nr. 210 (S. 92 f.)



� 	Ibd., Nr. 295 (S. 130). Zu diesem unannehmbaren Vorgehen vgl. die Kritik von J.-M. Hennaux Le Document du Groupe des Dombes sur la Vierge Marie, Nouvelle Revue Théologique 121 (1999) 41-58, hier 54-58



�	Ibd., Nr. 323-324 (S. 142 f.)



� 	Escudero Cabello, Approcci attuali (Anm. 9) 203, bezüglich eines Konsensdokumentes zwischen Katholiken und Evangelikalen (1984) mit einem Anhang über „Die Rolle Marias in der Erlösung“ (Enchiridion Oecumenicum, Bd. III, Nr. 1132-1148; vgl. auf deutsch: H. Meyer u. a. [Hrsg.], Dokumente wachsender Übereinstimmung II, Paderborn/Frankfurt 1992, 418-421). Vgl. auch Hennaux (Anm. 99) 42-51. Alle Probleme sind dagegen gelöst laut G. Bruni, Chiavi di lettura del documento su Maria del Gruppo di Dombes, Marianum 62 (2000) 289-317, hier 306-308



� 	Vgl. P. Hünermann, Jesus Christus. Gottes Wort in die Zeit, Münster 1994, 231. 234



� 	Vgl. Th. Beer, Der fröhliche Wechsel und Streit. Grundzüge der Theologie Martin Luthers, Einsiedeln 1980, 338-351; Kreuzer, Und das Wort ist Fleisch geworden (Anm. 89)



� 	Vgl. etwa B. Sesboüé, Gesù Cristo l’unico mediatore, Bd. I, Cinisello Balsamo 1991, 97-125 (frz. 1988)



� 	Vgl. z. B. Galot, Maria (Anm. 19) 243; Gherardini (Anm. 10) 370 f.



� 	Vgl. S.th. III q 26 a 1-2



� 	S.th. III q 26 a 1



� 	S.th. III q 26 a 1 ad 1



� 	S.th. III q 26 a 1 ad 2: eine Handlung principaliter et perfective im Unterschied zu einem Geschehen, das sich ministerialiter et dispositive vollzieht.



� 	Lumen gentium, 61b



� 	Vgl. Parrotta (Anm. 42), 88



� 	Redemptoris Mater, 38-50



� 	So z. B. Manelli, La corredenzione mariana (Anm. 44) 263



� 	Für die Analyse der Kernbegriffe vgl. besonders Sesboüé (Anm. 104); F. Ocariz/l. F. Mateo Seco/ J. A. Riestra, Il mistero di Cristo. Manuale di cristologia, Roma 2000



� 	Vgl. etwa die beiden Definitionen bei Thomas von Aquin, S.th. III q. 48 a. 3 (= Augustinus, De civitate Dei, X, 6): „Ein wahres Opfer ist jedes Werk, das getan wird, damit wir in heiliger Gemeinschaft Gott anhangen“; STh II-II q. 85 a. 3 ad 3: „Von Opfer spricht man im eigentlichen Sinne, wenn an den Gott dargebrachten Dingen etwas geschieht … Der Name [sacrificium] weist selbst schon darauf hin, weil er bedeutet, eine Sache heilig zu machen“.



� 	Vgl. z. B. S.th. II-II, q 85 a 2



� 	J. Auer, Jesus Christus – Heiland der Welt. Maria – Christi Mutter im Heilsplan Gottes (KKD IV/2), Regensburg 1988, 185



� 	Vgl. K.-H. Menke, Stellvertretung, Einsiedeln 1991



� 	Vgl. M. Hauke, Priestertum I. Dogmatik, in Marienlexikon 5 (1993) 314-317



� 	Pius X, Enzyklika Ad diem illum (1904): DH 3370. Vgl. gherardini (Anm. 10) 355-360; anders Galot, Maria (Anm. 19) 288-292



� 	Vgl. J. Stern, Versöhnerin, in Marienlexikon 6 (1994) 620f



� 	Vgl. z. B. J. Alfaro, Die Heilsfunktionen Christi als Offenbarer, Herr und Priester, in Mysterium salutis III/1 (1970) 649-710; Ocariz – Mateo Seco - Riestra (Anm. 114), 151-184



� 	Vgl. z. B. s. gaspari, Maria Regina coronata di gloria. Significato teologico-liturgico, in C. Carvello – S. De Fiores (Hrsg.), Maria icona viva della Chiesa futura, Roma 1998, 251-292



� 	S.th. III q. 27-59



� 	Siehe etwa Galot, Maria (Anm. 19) 251-265; W. G. Most, Mary Coredemptrix in Scripture: Cooperation in Redemption, in miravalle (1995) (Anm. 15) 147-172; I. De La Potterie, The Mediation of the Mother of Jesus at the Incarnation: An Exegetical Study, in Miravalle (1995) (Anm. 15) 173-190; S. M. Manelli, Maria Corredentrice nella Sacra Scrittura, in: Maria Corredentrice I (1998) (Anm. 24) 37-114 (vgl. Ders., Mary Coredemptrix in Sacred Scripture, in: Miravalle [1996] [Anm. 15] 59-104); Gherardini (Anm. 10) 181-220



� 	Vgl. Meo (Anm. 40)



� 	Insbesondere Röm 5; 1 Kor 15



� 	Vgl. Hauke, Heilsverlust in Adam (Anm. 25) 261-267



� 	Vgl. z. B. H. U. V. Balthasar – J. Ratzinger, Maria – Kirche im Ursprung, Freiburg i. Br. 1980; M. Hauke, Die Problematik um das Frauenpriestertum vor dem Hintergrund der Schöpfungs- und Erlösungsordnung (KKTS 46), Paderborn 41995, 292-321. 508f; Ders., Mariologie und Frauenbild. Wachstumskräfte für einen neuen Aufbruch, in A. Ziegenaus (Hrsg.), Das Marianische Zeitalter. Entstehung – Gehalt – Bedeutung (Mariologische Studien XIV), Regensburg 2002, 229-254



� 	Lumen gentium, Kap. VIII



� 	Vgl. Menthière (Anm. 44), 140



� 	Zu den theologischen Voraussetzungen vgl. Hauke, Die trinitarischen Beziehungen Mariens (Anm. 53); A. Ziegenaus, Trinitarische Bezüge des Mariengeheimnisses, in Forum Katholische Theologie 16 (2000) 260-270; A. Amato, Maria e la Trinità, Cinisello Balsamo 2000. Versuche, die trinitarischen Beziehungen Mariens ausdrücklich mit der Mitwirkung bei der Erlösung zu verbinden, finden sich bei G. Rovira, Der dreifaltige Gott und Maria im Geheimnis der Erlösung, Sedes Sapientiae. Mariologisches Jahrbuch 4 (2/2000) 115-143; M. I. Miravalle, Our Lady‘s Coredemption and Mediation in Relation to the Most Holy Trinity, in mary at the foot of the cross (2001) (Anm. 24) 93-102; A. M. Apollonio, The Holy Spirit and Mary Coredemptrix, ibd., 61-91 = Lo Spirito Santo e la Corredentrice, in Maria Corredentrice IV (2001) (Anm. 24) 25-59.



� 	Auf Grund eines Gutachtens von Kardinal Cajetan (17. 7. 1506) (Opuscula, Bd. II, tract. 13); vgl. Benedikt XIV, De festis domini nostri Jesu Chrsti, beatae Mariae Virginis et quorundam sanctoirum, lib. 2 cap. 4; Kardinal Charles Journet, Mater dolorosa. Unsere Liebe Frau von den sieben Schmerzen, 2Stein a. Rh. 1974, S. 80-83











Johannes Stöhr�
Mar-JB2002-1-2.doc�





 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Sedes Sapientiae. Mariologisches Jahrbuch, 6 (2002) Bd. 1-2 
Herausgegeben von Dr. German Rovira und Prof. Dr. Johannes Stöhr 

Eine Veröffentlichung des Internationalen Mariologischen Arbeitskreises 
Kevelaer (IMAK) 

 

1. Auflage 2002 

ISBN: 3-928929-44-5 

© Fe-Medienverlag, Friedrich-Wirth-Str. 4, D-88353 Kisslegg 

Druck: D. und M. Gräbner, Gotenstr. 3, 96146 Altendorf 

 

 



 

Inhalt 

Heiligenverehrung und Marienverehrung ..................................3 
Leo Kardinal Scheffczyk 

Predigt in St. Martin, Freiburg ..................................................23 
Weihbischof Rainer Klug 

Marianische Spiritualität im Martyrium deutscher 
Glaubenszeugen .....................................................................29 

Helmut Moll 

Marienlehre und Marienfrömmigkeit bei den Heiligen 
der Väterzeit...........................................................................49 

Manfred Hauke 

Metaphysik der Hingabe - Die Marienverehrung der 
hl. Edith Stein.........................................................................69 

Marc Röbel 

Maria, Gefährtin des Erlösers (Lumen gentium, 61) ................85 
Manfred Hauke 

Bibliographische Notizen zur Mariologie................................123 
Johannes Stöhr 

Literaturhinweise ......................................................................130 
C. Ortiz, S. Hartmann, G. Rovira, B. Müller, J. Stöhr 

Berichte ......................................................................................137 
Margarita Broll 

1 





 

Heiligenverehrung und Marienverehrung 

Leo Kardinal Scheffczyk 

Das Thema, das unter dem Titel „Heiligenverehrung und Ma-
rienverehrung“ abgehandelt werden soll, scheint keine besondere 
Aktualität zu besitzen und nichts Neues zu erbringen. Auf dem 
Hintergrund unserer Zeit aufgetragen, kann es aber in zweierlei 
Hinsicht förderlich sein: Es kann zu einer Zeit, da die Heiligenver-
ehrung aufgrund einer vorgeblichen Konzentrierung auf den Chris-
tusgedanken zurückgebildet wird, ihren Sinn und ihre Bedeutung 
neu ins christliche Bewusstsein heben, und es kann zum Zweiten 
die herausragende Eigenart des Mariengeheimnisses und seiner 
Verehrung tiefer zu begründen helfen. Heute ist nämlich auch die 
Tendenz zu spüren, was sich etwa an der katholisch-lutherischen 
Erklärung über die „Communio Sanctorum“ zeigt1, die Marienver-
ehrung allein aus der Heiligenverehrung zu erklären, sie in die Hei-
ligenverehrung gänzlich zu integrieren und sie so ihrer besonderen 
Bedeutung für die Wirklichkeit des Glaubens zu berauben. Dabei 
darf der Gedankengang mit einer historischen Rückerinnerung be-
ginnen.  

1)  Die Wurzeln der Heiligenverehrung  

Beim Gedanken an den Zusammenhang zwischen Heiligen- und 
Marienverehrung drängt sich zunächst eine geschichtliche Erwä-
gung auf, die scheinbar gegen diesen Zusammenhang spricht. Es ist 
die Tatsache, dass die Heiligenverehrung lange vor der Marienver-
ehrung entstanden ist und so scheinbar eine späte Zutat zur Glau-
benswirklichkeit darstellt, die auch wieder, etwa aus ökumenischen 
Gründen, rückgängig gemacht werden könne. Freilich lässt sich das 
Argument von der späteren Hinzufügung so auch schon auf die 

                                                   
1  COMMUNIO SANCTORUM. Die Kirche als Gemeinschaft der Heiligen, Pa-

derborn 22000 

3 



Leo Kardinal Scheffczyk 

 

                                                  

Heiligenverehrung beziehen, so dass beide Kultformen hier schon 
eine Gemeinsamkeit zeigen, nämlich ihr Entstehen nach der bibli-
schen Zeit der Kirche. So wird von evangelischer Seite gelegent-
lich eingewandt, dass das Neue Testament eine Gemeinschaft zwi-
schen den lebenden und den verstorbenen Gerechten nicht kenne2. 
Das ist tatsächlich richtig, trifft aber als Einwand nur dann zu, 
wenn man keinerlei Entwicklungsgesetz im Glauben anerkennt, das 
nach katholischem Verständnis tatsächlich angenommen werden 
muss und das von der Glaubenstradition bestimmt wird. Als Inter-
pretationsinstanz der Heiligen Schrift verstanden, kann die Traditi-
on durchaus verständlich machen, dass sich Keime und Elemente 
der Heiligenverehrung, wenn auch verstreut und unausgereift, 
schon in den ältesten Offenbarungsurkunden finden, z. B. in den 
Engelvorstellungen des Alten Testamentes.  

Die Anerkennung der Existenz der Engel ist hier schon mit ei-
nem gewissen Verehrungsmoment verbunden, das etwa deutlich 
zutage tritt, wenn im sogenannten „Bundesbuch“ die Mahnung an 
das Volk ergeht: „Ich werde einen Engel schicken, der dir voraus-
geht. Er soll dich auf dem Weg schützen und dich an den Ort brin-
gen, den ich bestimmt habe. Achte auf ihn und hör auf seine Stim-
me … denn in ihm ist mein Name gegenwärtig“ (Ex 23, 20-22). 
Ein Verehrungsmoment klingt auch im Neuen Testament an, wenn 
Jesus seine Jünger daran erinnert, dass die Engel der Kleinen, der 
Kinder, „im Himmel das Angesicht des himmlischen Vaters sehen“ 
(Mt 18, 10 f.). Das sind noch keine Beweise für das Vorhandensein 
eines ausgeprägten Kultes; denn zur religiös-kultischen Verehrung 
gehört mehr als nur die Anerkennung einer höheren geistigen Qua-
lität bestimmter Personen; es gehört dazu vor allem die heilszuver-
sichtliche Anrufung, aber auch die Nachahmung der Verehrten. 
Diese Elemente sind im biblischen Engelglauben nicht zu entde-
cken. Dennoch ist in ihm ein Element anzuerkennen, das für jede 
religiöse Verehrung von gottnahen Personen von bleibender Be-
deutung ist: Das ist die besondere, gnadenerfüllte Nähe zu Gott, die 

 
2  E. SCHLINK, Ökumenische Dogmatik, Göttingen 1983, 590 

4 



Heiligenverehrung und Marienverehrung 

 
Heiligkeit, die solche Personen erst verehrungswürdig erscheinen 
lässt.  

Dieses Moment der gnadenhaften, geheiligten Gottesnähe war 
ein Ferment, das bereits im alttestamentlichen Denken auch eine 
Hochachtung vor lebenden und verstorbenen Gestalten wachsen 
ließ, die als „Gottesmänner“ anerkannt wurden (2 Kön 13, 14). Sie 
waren wie Elias, Elischa, der Hohepriester Onias und der Prophet 
Jeremias für den Israeliten von „wunderbarer, überwältigender 
Hoheit“ (2 Makk 15, 13) umkleidet und galten insofern als vereh-
rungswürdig.  

Aber von solcher Anerkennung geistlicher Würde aufgrund der 
Nähe zu Gott ist noch ein weiter Weg zur Verehrung verstorbener 
Gerechter, welche die eigentümlichen Subjekte der Heiligenvereh-
rung darstellen. Wenn man hier nicht zu den luftigen Theorien der 
Abkunft der christlichen Heiligenverehrung vom antiken Heroen-
kult greifen will, muss man anerkennen, dass die Heiligenvereh-
rung, obgleich nicht ohne jegliche Vorbereitung in der Anerken-
nung einer „Wolke von Glaubenszeugen“ (Hebr 12, 2) durch das 
Neue Testament, ihre eigentliche Geburt erst in der nach-
neutestamentlichen Zeit erlebt, nämlich in dem aufkommenden 
Märtyrerkult.  

Der Tatbestand, dass der Heiligenkult im Christentum mit der 
Verehrung der Märtyrer im zweiten Jahrhundert beginnt, könnte 
allerdings immer noch den Verdacht erwecken, dass die Ursache 
dafür in einer Art von verchristlichtem Heroenkult zu suchen sei, 
bei dem Menschen wegen ihrer herausragenden ethischen Leistung 
und der damit gewonnenen Vorbildhaftigkeit zur religiösen Vereh-
rung emporgetragen worden wären. Der Grund und die Wurzeln 
der Heiligenverehrung aber liegen in einem anderen Wirklichkeits-
bereich, nämlich in der religionsgeschichtlich neuartigen und ein-
zigartigen Auffassung von der in der Kirche verwirklichten Ge-
meinschaft, der später so genannten und ins Glaubensbekenntnis 
eingegangenen „Communio Sanctorum“.  

5 



Leo Kardinal Scheffczyk 

 

                                                  

Das Wesen dieser Gemeinschaft zwischen Gott in Christus und 
den Glaubenden einerseits und andererseits zwischen den Gläubi-
gen untereinander ist schon im Neuen Testament verwirklicht, vor 
allem in der „Leib-Christi-Vorstellung“. Wenn man bedenkt, was 
das Neue Testament etwa im 12. Kapitel des ersten Korintherbrie-
fes über die Gemeinschaft des Leibes Christi sagt, in der „alle 
Glieder einträchtig füreinander sorgen“, in der die Ehre oder das 
Leiden des einen Gliedes zur Ehre oder zum Leid des anderen wird 
(vgl. 1 Kor 12, 24-27), dann kann man ermessen, dass sich aus 
einer solchen gnadenhaften Solidarität und Verwiesenheit aufein-
ander eine besondere Verehrung jener Glieder entwickelte, die sich 
in der Gemeinschaft dem Leben des Hauptes am nächsten gekom-
men waren. Das waren die Märtyrer, von denen man wusste und 
sagte: sie sind die vollkommensten Nachahmer Christi, und in ih-
nen ist das Leben Christi am vollkommensten nachgebildet. Der 
Berichterstatter über das Martyrium des Bischofs Polykarp von 
Smyrna († 156) um die Mitte des zweiten Jahrhunderts versteht das 
Leiden des Bischofs als vollkommenste Angleichung an das Leiden 
Christi, das den Märtyrer zur innigsten Christusnähe erhebt. Daraus 
ergibt sich für ihn die Verehrung der Märtyrer, wie der zusammen-
fassende Satz zeigt: „Den Märtyrern erweisen wir als Schülern und 
Nachahmern des Herrn die gebührende Liebe wegen ihrer unüber-
trefflichen Zuneigung zu ihrem König und Lehrer“. Der betreffen-
de Absatz schließt mit den Worten: „Möchten doch auch wir ihre 
Genossen und Mitbrüder werden“3. So sind hier schon auf der 
Grundlage der Gemeinschaft im Leibe Christi zwei Wesensmo-
mente der Heiligenverehrung eingeschlossen: geistliche Hoch-
schätzung und Nachahmung. 

Diese wenigen Sätze, zur Zusammenfassung der frühchristli-
chen Märtyrerfrömmigkeit geeignet, lassen in sich deutlich die 
ideellen Wurzeln der Märtyrer- und damit der Heiligenverehrung 
erkennen: Ihre vollendete Christuseinigung innerhalb der Gemein-
schaft der Heiligen, ihre damit gegebene Vorbildlichkeit für das 

 
3  Martyrium Polyc., 17 

6 



Heiligenverehrung und Marienverehrung 

 
christliche Leben, zu der bald auch, etwa seit Beginn des dritten 
Jahrhunderts, die fürbittende Anrufung der Märtyrer hinzukam. Sie 
war zugleich mit dem allein den Märtyrern zugedachten Vorzug 
verbunden, dass sie als einzige nach dem Tod - nach Meinung der 
altkirchlichen Theologie - zur sofortigen Gemeinschaft mit Chris-
tus gelangten.  

Die Märtyrerverehrung, die auf dem Prinzip der höchsten Chris-
tusgemeinschaft innerhalb der solidarisch miteinander verbundenen 
und füreinander wirkenden Glaubensgemeinschaft beruhte, entwi-
ckelte sich aufgrund dieses Prinzips folgerichtig zur Verehrung der 
Bekenner, der Mönche und Asketen bis hin zu den Vorbildern des 
christlichen Lebens und den sogenannten „politischen Kanonisati-
onen“, an denen sich auch bereits manches Kritikwürdige an der 
Ausgestaltung dieses Kultes zeigte. Aber ihr Grundgedanke blieb 
klar und von dauerndem Bestand in der Kirche. Es ist der Gedanke 
von der Verbundenheit aller Glieder im Leibe Christi, in dem 
Christus als Haupt seine Heilssendung weiterführt, in dem er hei-
ligmäßige Glieder schafft und sowohl diesen als auch den sie ver-
ehrenden Gläubigen Anteil an seiner Fürbittkraft gewährt; denn er 
ist ja nach 1 Joh 2, 1 der erste Beistand und Fürsprecher beim Va-
ter. In dieser Hinsicht ist der katholische Heiligenkult tatsächlich 
nichts Geringeres als eine Ausweitung der Menschwerdung Christi, 
der seine Glieder an seinem Werk des Lobes Gottes, des Dankes 
und der Bitte beim Vater Anteil gewährt; denn der Kult bezieht 
sich zwar auf die Person des Heiligen, aber insofern als sie transpa-
rent ist für den heilschaffenden Gott in Jesus Christus. An dieser 
Stelle darf auch der niemals aufgegebene Grundsatz Erwähnung 
finden, dass der Kult der Anbetung Gott allein zukommt, während 
die Heiligenverehrung nur ein Kult der Hochschätzung ist, transpa-
rent für die Anbetung Gottes.  

Wenn man so Ursprung und Natur der Heiligenverehrung er-
wägt, wird man auch der Unterschiede der Marienverehrung ge-
wahr.  

7 



Leo Kardinal Scheffczyk 

 
2)  Die Wurzeln der Marienverehrung  

Eine erste Verschiedenheit kommt schon angesichts des Zeitun-
terschiedes bei der Entstehung der beiden Verehrungsformen in 
den Blick. Die Märtyrer- und die beginnende Heiligenverehrung 
datiert man auf die Mitte des zweiten Jahrhunderts, die Marienver-
ehrung aber erst auf die Zeit unmittelbar nach dem Konzil von E-
phesus im Jahre 431. Diese Feststellung hat zwar eine Präzisierung 
nötig, aber an dem bedeutend späteren Einsatz der Marienvereh-
rung gegenüber dem Heiligenkult ist nicht zu zweifeln. Beiden 
scheint - wie angedeutet - wiederum gemeinsam, dass sie im Neuen 
Testament noch nicht vorkommen.  

Aber diese bislang allzu sicher vorgetragene Behauptung bedarf 
einer Korrektur bezüglich der Marienverehrung. Bei genauerem 
Blick auf das Neue Testament zeigt sich nämlich, dass es in ihm 
durchaus schon Ansätze zur Marienverehrung gibt, auch wenn sie 
als solche selten anerkannt werden. Aber es ist eigentlich nicht zu 
bestreiten, dass in der ganzen Kindheitsgeschichte des Lukasevan-
geliums (Lk 1-2) der Mutter Jesu mit einer Haltung der Verehrung 
begegnet wird. Aber nicht nur das! Es gibt Stellen, wo diese Vereh-
rungstendenz sich direkt zu einem Akt der Verehrung erhebt. 
Schon in der Anrede des Engels (Lk 1, 28) „Ave Maria“, „chaire“, 
mit „jauchze, frohlocke, du Begnadete“ übersetzt, schwingt ein Ton 
der Hochschätzung und der Verehrung der einzigartig Begnadeten 
mit. Aber einen direkten Akt der Verehrung setzt Elisabeth, wenn 
sie, an Maria gewandt, ausruft: „Gesegnet bist du mehr als alle 
anderen Frauen“ (Lk 1, 42) und hinzufügt: „Selig ist die, die ge-
glaubt hat“ (Lk 1, 45). Und wenn Maria selbst im Magnifikat, ob-
wohl es ihr von manchen Exegeten aberkannt wird, auf die Zukunft 
hin weissagt: „Von nun an preisen mich selig alle Geschlechter“ 
(Lk 1, 48), so handelt es sich hier jedenfalls um eine auf die Zu-
kunft hin ausgerichtete Bekundung der Verehrung Mariens, die 
damals schon in Ansätzen vorhanden war. Im gleichen Sinne ist 
auch die Anrede des greisen Simeon an Maria, in der er ihr die 
Verwundung ihres Herzens durch das Schwert verheißt, nicht an-

8 



Heiligenverehrung und Marienverehrung 

 

                                                  

ders zu verstehen denn als erster Ausdruck der Verehrung ihrer 
herausragenden Person, auch wenn damit noch keine Anrufung 
verbunden ist. Selbst die meist negativ bewertete Szene, in der 
Jesus sich von seiner Mutter scheinbar distanziert, ist im ersten Teil 
ein Lobpreis der Mutter Jesu; denn es heißt ja in dem Wort der 
Frau aus dem Volke: „Selig die Frau, deren Leib dich getragen und 
deren Brust dich genährt hat“ (Lk 11, 27).  

Im Hinblick auf den Gesamtbefund des Neuen Testaments 
konnte deshalb sogar der evangelische Dogmenhistoriker W. Delius 
das positive Urteil fällen: „Mit Meisterhand hat Lukas hier ein Ma-
rienbild entworfen, das fast alle wesentlichen Merkmale der Ma-
rienverehrung der jahrhundertelangen Entwicklung enthält“4.  

Der dogmengeschichtlich merkwürdige Befund besteht nur in 
der Tatsache, dass die kommenden zwei Jahrhunderte, das zweite 
und dritte Jahrhundert, auf diesen Grundlagen nicht weiterbauen. 
Diese Jahrhunderte kennen auch nicht annähernd eine Marienver-
ehrung, die der Märtyrer- und Heiligenverehrung gleichkäme. 
Zwar entwickeln die sogenannten Apokryphen5, die von der Kirche 
nicht anerkannten legendären Schriften dieser Zeit, ein lebhaftes 
Interesse an Einzelheiten des Lebens und Sterbens Marias, die aber 
mehr von frommer Neugier und vom Spiel der Phantasie bestimmt 
sind, als von gläubig orientierter religiöser Verehrung. Sie sind 
zudem auch mit glaubenswidrigen Vorstellungen vermischt, ob-
gleich im Protoevangelium Jacobi eine gewisse Verehrungstendenz 
hervortritt6. Aber solche Tendenzen führten weder in der Kirche 
noch in der Theologie zur Entstehung einer förmlichen Marienver-
ehrung, obgleich die Theologie das Marienthema durchaus auf-
nahm und langsam anreicherte. Sie tat das aber nicht unter einem 

 
4  W. DELIUS, Geschichte der Marienverehrung, München 1969, 26.  
5  Vgl. G. SÖLL, Mariologie, HDG III/4 (hrsg. von M. Schmaus, 

A. Grillmeier, L. Scheffczyk, M. Seybold), Freiburg 1978, 48, 47ff.  
6  Vgl. A. ZIEGENAUS, Maria in der Heilsgeschichte: Kath. Dogmatik V, 

Aachen 1998, 197.  

9 



Leo Kardinal Scheffczyk 

 

                                                  

auf die Person und auf die Gestalt Mariens gerichteten Aspekt der 
Verehrung.  

Das geschah vielmehr unter dem sogenannten heilsgeschichtli-
chen Aspekt, in dem die Heilsführungen Gottes und die Heilstat 
Christi in den Mittelpunkt der christlichen Glaubensverkündigung 
gerückt werden. Das Erlösungswerk bildet die Mitte oder den ers-
ten Höhepunkt einer Linie, die von der Schöpfung über die Sünde 
bis zur Vollendung reicht, wobei die Einbeziehung dieser Tat in die 
Geschichte als überzeugendster Wahrheitsbeweis dient. Dieser 
heilsgeschichtliche Spannungsbogen mit dem Zentrum in Christus 
tritt schon in der Mitte des zweiten Jahrhunderts bei Justin († 165) 
zutage. Bei ihm geschieht nun auch das für die Marienlehre Be-
deutsame, dass er Maria neben Christus in diesen Spannungsbogen 
einbezieht und ihr in Antiparallele zu Eva eine Stellung im Heils-
werk einräumt. Aber das geschieht nicht im Hinblick auf die Be-
sonderheit ihrer Person oder unter Rücksicht auf ihre individuelle 
Gestalt und deren herausragende Qualitäten. Hier steht, wie in der 
ganzen Frühzeit, nicht die einzelne Person im Mittelpunkt des Inte-
resses, sondern ihre Stellung am Wendepunkt der Heilsgeschichte, 
ihre Aufgabe im von Christus vollzogenen Erlösungsgeschehen 
und ihre Tat, die sie zur Erlösung beitrug.  

Dabei sind die beiden ursprünglichen marianischen Dogmen, 
die Jungfräulichkeit und die Gottesmutterschaft, durchaus schon 
erkannt und anerkannt, aber nicht um ihrer selbst willen, nicht im 
Sinne der persönlichen Verehrung der Jungfrau-Mutter. Das lässt 
sich beispielhaft an einer zentralen Aussage Justins ersehen, in der 
er erklärt, „dass er (der Sohn Gottes) Mensch geworden ist durch 
die Jungfrau, damit auf dem gleichen Wege, auf dem die von der 
Schlange verursachte Sünde ihren Anfang nahm, die Sünde auch 
aufgehoben werde …. Durch die Jungfrau ist Jesus geboren wor-
den“7. Damit will er sagen, dass die Menschwerdung des Sohnes 
ein Heils- und Erlösungsereignis ist, in das Maria als jungfräuliche 
Mutter einbezogen ist. Der Nachdruck liegt aber auf Mariens Stel-

 
7  JUSTINUS, Dial. c. 100, 4 f.   

10 



Heiligenverehrung und Marienverehrung 

 

                                                  

lung als der neuen, der zweiten Eva, der geschichtlich auch da-
durch noch verstärkt wird, dass die Voraussage der Jungfrauenge-
burt in Jes 7,14 angenommen wird.  

Die Eva-Maria-Parallele wird von Irenäus von Lyon († 202) 
noch verstärkt und mit dem Akzent des Mitwirkens Marias am Heil 
versehen. Er sagt an entscheidender Stelle: „Wie durch den Unge-
horsam einer Jungfrau der Mensch zu Fall gebracht wurde …, 
empfing der Mensch durch eine Jungfrau, welche auf Gottes Wort 
hörte, … das Leben“8. So wurde Maria durch ihren Gehorsam für 
sich und das ganze Menschengeschlecht die Ursache des Heils9. 
Das Wort von der „Ursache des Heils“ hat, wie man sich denken 
kann, für die sich entwickelnde Marienlehre eine ungemein wichti-
ge Bedeutung. Aber es sagt, wie auch deutlich zu erkennen ist, 
noch nichts über einen persönlichen Vorzug aus, sondern über eine 
Tat Mariens von heilsgeschichtlicher Bedeutung. Die Frage, die 
wir heute bei einer entfalteten Mariologie stellen würden, nämlich, 
wie denn diese Tat mit dem Charakter und der persönlichen Aus-
stattung Mariens zusammenhänge, interessierte damals noch nicht, 
weil gegen die Juden wie gegen die Heiden die Einzigartigkeit des 
Christusereignisses und der geschichtliche Wendepunkt des Kos-
mos zu verteidigen waren.  

Eine zukunftsträchtige Weiterentwicklung der Marienlehre, die 
sich ebenfalls aus der heilsgeschichtlichen Fassung des Marienge-
heimnisses ergab, lag weiterhin in der Entdeckung der Symbolik 
von Maria und der Kirche. Ihr ging voraus die symbolische Be-
zeichnung der Kirche als der zweiten Eva, weil beide, Eva und die 
Kirche, eine neue Menschheitslinie begründeten. Eine solche Paral-
lelität konnte man nun auch auf Maria übertragen. Der erste, der 
das im Abendland nach spurenhaften Anfängen bei Tertullian 
(† 220) und Origenes († 234) tat, war der Kirchenvater Ambrosius 

 
8  IRENAEUS, Dem. evang. 32 f.  
9  IRENAEUS, Adv. Haer. III, 22, 4.  

11 



Leo Kardinal Scheffczyk 

 

                                                  

von Mailand († 379), der Maria als „typus ecclesiae“ bezeichnete10 
und damit die Bedeutung Marias für die Kirche vertiefte, ohne dar-
aus einen förmlichen Lobpreis oder eine Anrufung Mariens abzu-
leiten.  

Dass diese Folgerung dem dritten Jahrhundert noch nicht nahe 
lag, zeigt der dem gereiften Denken über Maria merkwürdig vor-
kommende Umstand, dass Maria von Theologen dieser Zeit als mit 
Makeln und Fehlern behaftete Frau ausgegeben wurde. Derselbe 
Origenes, der die Identität Marias mit der Kirche virtuell schon 
erfasst hat und der Maria schon den Aposteln gleichordnet11, 
spricht ihr doch auch gewisse Unvollkommenheiten zu. So sieht er 
z. B. in der Rückfrage Marias an den Engel einen Zweifel Marias 
aufkeimen. Auch hätte sie am Tode Christi zunächst Ärgernis ge-
nommen. Solche Töne finden sich auch bei Tertullian, der Maria 
mit der ungläubigen Synagoge vergleicht12. Nach Basilius 
dem Großen († 379), der die immerwährende Jungfräulichkeit Ma-
rias glühend verteidigt, ist sie unter dem Kreuz vom Zweifel ergrif-
fen13. Die repräsentative Auffassung von Maria als Heilstypus ließ 
die Reflexion über ihre Individualität noch zurücktreten, obgleich 
sie sich immer auch schon andeutete.  

Wenn der Blick auf Maria als Person noch nicht scharf genug 
entwickelt war, so lag dies auch daran, dass der eigentliche perso-
nale Titel für Maria, der ihre individuelle Eigenart am treffendsten 
bestimmte, noch nicht gefunden war, nämlich die Kennzeichnung 
Marias als Gottesmutter. Obgleich die Christen an den Gottmen-
schen und seinen Hervorgang aus der Jungfrau Maria glaubten, 
wagten sie den Titel „Gottesmutter“ noch nicht in Gebrauch zu 
nehmen, weil er in der Zeit des herrschenden Heidentums den An-
klang an die polytheistischen heidnischen Göttermütter wachgeru-

 
10  J. HUHN, Das Geheimnis der Jungfrau-Mutter Maria nach dem Kirchen-

vater Ambrosius, Würzburg 1954, 134 ff.  
11  G. SÖLL, Mariologie: HDG III/4, Freiburg 1978, 47ff.  
12  TERTULLIANUS, De carne Christi, 7, 13.  
13  BASILIUS, Ep. 260,9.  

12 



Heiligenverehrung und Marienverehrung 

 

                                                  

fen hätte. Als diese Gefahr aber am Anfang des vierten Jahrhun-
derts gebannt war, stellte sich der Titel bald auch ein, und, was 
genauso bedeutsam war, er verband sich sofort auch mit einer An-
rufung der Gottesmutter, nämlich in dem Gebet „Sub tuum praesi-
dium“, das wir heute noch in einer etwas erweiterten Form beten14.  

In diesem ersten Mariengebet war der Ertrag einer dreihundert-
jährigen Entwicklung zusammengefasst und in die Richtung der 
Verehrung Mariens als der großen Befreierin der Menschheit von 
allen Gefahren gedeutet. Es war aber immer erst noch ein privates 
Gebet. Die öffentliche liturgische Verehrung der Gottesmutter er-
fuhr ihren Auftrieb erst nach der dogmatischen Definierung dieses 
Titels auf dem Konzil von Ephesus im Jahre 431. Von diesem Er-
eignis her datiert das Entstehen des eigentlichen Marienkultes in 
der Kirche, der dem Kult der Märtyrer und Heiligen gleichgeordnet 
werden konnte. Während beim heiligen Augustinus trotz seiner 
relativ reich entwickelten Marienlehre noch kein Mariengebet zu 
finden ist, beginnen sich solche Gebete im Osten schon etwas frü-
her zu entfalten, so bei Gregor von Nyssa († 394) und Gregor von 
Nazianz († um 390).  

Hier spielt sich dann auch die für die Entwicklungsgeschichte 
bedeutsame Vereinigung von Märtyrer- und Heiligenverehrung 
einerseits und Marienverehrung andererseits ab. Beide genannten 
Kirchenväter wenden sich in Trauer- und Gedenkansprachen an die 
Seligen im Jenseits, erwähnen aber auch schon die fruchtbare An-
rufung Mariens in den Nöten des Lebens und des Glaubens15. Seve-
rion von Gabala († nach 408) ordnet Maria in einer Predigt sogar 
schon vor die Märtyrer und Apostel ein. Zu gleicher Zeit erfolgt 
ihre liturgische Aufnahme in die Basilius-Liturgie und in die A-
naphora des Gregor von Nazianz. So ist die dreihundertjährige 
Lücke geschlossen und Maria als Gottesmutter an die Spitze der 
verehrungswürdigen Heiligen gerückt.  

 
14  Marienlexikon VI, 327 f.  
15  GREGORIUS NAZ., Orat. 24, 10 f.  

13 



Leo Kardinal Scheffczyk 

 
Der Verfolg der beiden Linien der Entstehung der Heiligen- und 

des Werdens der Marienverehrung bietet nun aber Anlass, in der 
Weise eines Vergleiches den der Marienverehrung eigenen und 
eigentümlichen Ursprung nochmals genauer in den Blick zu neh-
men.  

3)  Das Besondere der Marienverehrung am Ursprung  

Beim Vergleich zwischen Marien- und Heiligenverehrung las-
sen sich zunächst rein äußerlich einige Unterschiede feststellen, die 
das Eigentümliche am Ursprung der Marienverehrung zu erkennen 
geben. Die Marienverehrung entstand - geschichtlich gesehen - 
nicht aus der Märtyrer- und Heiligenverehrung; denn Maria war, 
rein historisch betrachtet, keine Märtyrin, auch wenn sie später aus 
innertheologischen Gründen (etwa schon im neunten Jahrhundert) 
als über die Märtyrer erhoben angesehen und als „Königin der 
Märtyrer“ verehrt wurde. Der Märtyrerkult entstand, wie gesagt 
wurde, schon im zweiten Jahrhundert aus einem bestimmten kir-
chengeschichtlichen Anlass; die Marienverehrung ging aus den in 
der Heilsgeschichte von Gott gesetzten Grundlagen und Prinzipien 
hervor. Hier ist zur Erklärung der Gedanke hinzuzunehmen, dass 
Kirchengeschichte nicht einfach identisch mit der Heilsgeschichte 
ist, insofern die erstere auch von Menschen gewirkt und gestaltet 
wird, letztere ganz von der Souveränität Gottes bestimmt und nach 
einem besonderen Plan unter Einsatz wunderbarer Mittel und 
Werkzeuge zum vorherbestimmten Ziel geführt wird.  

Daraus darf man die Erkenntnis ableiten: Die Marienverehrung 
ist heilsgeschichtlicher Herkunft und mit heilsgeschichtlicher Not-
wendigkeit ausgestattet. Das lässt sich mit dem Hinweis darauf 
begründen, dass man von keinem einzelnen Märtyrer oder Heiligen 
Notwendigkeit für das Heil der Kirche und der Menschheit behaup-
ten kann, dass man dies aber bezüglich Marias sogar behaupten 
muss. Das liegt an einem weiteren Unterschied, der dem ebenge-
nannten eine tiefere theologische Fassung verleiht. Die Verehrung 
der Märtyrer und der Heiligen ist ein Geschehen, das sich unter den 
Gliedern der Kirche zuträgt und abspielt. Aus den irdischen Glie-

14 



Heiligenverehrung und Marienverehrung 

 

                                                  

dern werden einige durch die Gnade Gottes herausgehoben, die nun 
in besonderer Weise für die irdischen Glieder eintreten, während 
diese sie loben, bitten und ihnen nacheifern. Was sich dagegen bei 
der Verehrung Mariens ereignet, geschieht an der Spitze der Kir-
che, insofern Maria nach Augustinus das „excellentissimum 
membrum“16 der Kirche ist.  

Mit diesem Vorzug hängt noch ein anderer zusammen. Er liegt 
in dem Umstand, dass sich in der Spitze alle Kräfte des Ganzen 
vereinen und das Ganze in einem Punkt gleichsam versammelt ist. 
Maria ist die Kirche am Ursprung und die Kirche in ihrem Urbild. 
Was deshalb an ihr geschieht, sei es in ihrem eigenen Tun oder bei 
ihrer Verehrung, geschieht an der ganzen Kirche. Die Verehrung 
Mariens ist nicht ein Geschehen zwischen den Gliedern des Leibes 
Christi als solchen, sondern zwischen der Spitze der Kirche und der 
ganzen Gemeinschaft der Gläubigen, die ihrerseits bereits auf die 
ganze Menschheit bezogen und ausgerichtet ist. Man kann aus dem 
hier obwaltenden Unterschied auch folgern: Das Tun wie auch die 
daraus resultierende Verehrung Marias haben universalen Charak-
ter, das Tun und die Verehrung der Heiligen dagegen haben parti-
kulären Charakter. Das hat seine Folgerungen auch in bezug auf 
das Motiv, unter dem die Gläubigen die Heiligen und unter dem sie 
Maria verehren. Die Heiligen werden wegen besonderer einzelner 
Vorzüge und im Hinblick auf gewisse Wirkungen verehrt, die sie 
den Gläubigen erbringen sollen. Maria dagegen wird nicht wegen 
eines einzelnen Vorzugs verehrt, sondern wegen ihrer Stellung im 
Ganzen des Heilswerkes Christi. Sie hilft den Gläubigen auch nicht 
nur in bestimmten begrenzten Anliegen, sondern sie ist für sie be-
stellt zur Vermittlung des Heils im Ganzen.  

Ein gewichtiger und leicht ins Auge fallender Unterschied zwi-
schen Maria und den Heiligen ergibt sich auch aus der verschiede-
nen zeitlichen Stellung beider im Heilsgeschehen, die anders gear-
tet ist als die der zur Ehre der Altäre erhobenen Gläubigen. Maria 
war als Ursache des Heils, als jungfräuliche Mutter Gottes und als 

 
16  AUGUSTINUS, Sermo, Denis, 25, 7 

15 



Leo Kardinal Scheffczyk 

 
Gefährtin (socia) Christi am Geschehen der Erlösung beteiligt. Sie 
hat ihre Stellung im objektiven Erlösungswerk unter der Autorität 
und Initiative Christi. Die Heiligen dagegen empfangen ihre Positi-
on erst nach der von Christus erbrachten Erlösung in dem subjekti-
ven Erlösungsgeschehen, das eine Folge und Auswirkung der ob-
jektiven Heilstat Christi unter Beteiligung Mariens ist. Sie sind an 
der Ausbreitung der Wirkungen der Erlösung beteiligt, Maria da-
gegen an ihrem Ursprung und danach auch, aufgrund des Ur-
sprungs, an der Austeilung der Erlösungsfrüchte.  

Will man die Unterschiede bezüglich der Begründung der bei-
den Kulte zusammenfassen, so lässt sich sagen: Der Marienkult 
ging geschichtlich nicht aus dem Märtyrerkult hervor, sondern er 
ging aus dem Gesamtplan der Heilsgeschichte hervor, in die Maria 
als jungfräuliche Mutter Christi einbezogen ist. Darum ist es im 
Nachhinein auch verständlich, was wir über den heilsgeschichtli-
chen Anfang der Marienlehre sagten. Es darf als göttliche Fügung 
betrachtet werden, dass die Marienlehre nicht mit der Betrachtung 
der Vorzüge und Auszeichnungen Mariens begann, sondern mit 
ihrer Verknüpfung in die Heilsgeschichte; denn die Tugenden und 
Auszeichnungen Mariens waren nicht gedacht zur Schaffung und 
zum Bestaunen einer einzigartigen, herausgehobenen menschlichen 
Person, sondern sie waren ihr geschenkt als die rechten Dispositio-
nen und Vorbereitungen für ihren Heilsauftrag. Deshalb dürfen 
auch bei der heutigen Marienverehrung diese Tugenden nicht ver-
selbständigt und so aufgefasst werden, als wären sie allein Marias 
wegen geschaffen und nur als persönliche Auszeichnungen zu ver-
stehen ohne Rücksicht auf die Heilsgeschichte und auf das, was 
Maria für Christus tun sollte und getan hat.  

So lässt sich ersehen, dass der Marienkult nicht förmlich aus der 
Heiligenverehrung hervorging, sondern seine eigenen Gründe und 
Ursachen hatte. Aber es lässt sich auch nicht verkennen, dass sich 
von einem gewissen Zeitpunkt an beide Verehrungsformen berüh-
ren und eine Einheit eingehen, die heute noch besteht. Für diese 
Einheit muss es selbstverständlich gemeinsame Voraussetzungen 
und Grundlagen geben, auf denen beide Kulte aufruhen und zur 

16 



Heiligenverehrung und Marienverehrung 

 
Einigung gelangen können. Solche gemeinsamen Grundlagen gab 
und gibt es durchaus. Es sind dieselben, die schon bei der Erörte-
rung des Märtyrerkultes genannt wurden: die Einheit der Glieder 
mit Christus und untereinander, die Solidarität und der Austausch 
der Glieder miteinander, die besondere Berufung und Begnadung 
einzelner, die sich dann in besonderer Weise für die anderen ein-
setzen sollen, und zwar nach dem von Christus bestimmten Gesetz, 
dass an der Verwirklichung des Heils auch die Menschen einen von 
Christus gewährten Anteil haben sollen.  

4)  Das Herausragende der Marienverehrung in ihrem Beste-
hen  

Die Besonderheit der Marienverehrung an ihrem Ursprung ver-
leiht ihr auch eine Eigentümlichkeit in ihrem Bestand; denn der 
Ursprung besitzt immer eine prägende Kraft für das werdende 
Ganze. Deshalb ist es auch nicht überraschend, wenn die Argumen-
te für den besonderen Ursprung des Marienkultes in etwas verän-
derter Form bei der Beschreibung des Wesensbestandes dieses 
Kultes wiederkehren. Sie sollen im Folgenden unter den drei Di-
mensionen, die jedem Kult zu eigen sind, entwickelt werden: Das 
sind 1. der verehrende Dank und Lobpreis, der zuletzt auf Gott in 
Jesus Christus geht, 2. die Fürbitte und 3. die Nachahmung des 
Heiligen.  

Bei der Darstellung der Besonderheit der Marienverehrung geht 
es im Grunde um die Beantwortung der Frage, inwiefern und in-
wieweit der Marienkult die Heiligenverehrung überragt. Um dieses 
Maß der Überhöhung und des Überragens bestimmen zu können, 
darf man sachgemäß von der Wesenseigentümlichkeit ausgehen, 
aus der heraus sich der Marienkult entfaltete: Das war die Gottes-
mutterschaft. An ihr kann man im Vergleich zum Heiligenkult das 
Maß der Steigerung und der Aufgipfelung feststellen. Es besteht in 
dem Unterschied, der zwischen der Mutterschaft zu Christus und 
der Freundschaft zu ihm bei den Heiligen vorwaltet. Die Heiligen 
bezeichnen wir gemeinhin als Freunde Gottes und als Gefolgsleute 
Jesu Christi. Diese Attribute dürfen wir natürlich Maria nicht vor-

17 



Leo Kardinal Scheffczyk 

 
enthalten. Aber Mutterschaft dem Sohne Gottes gegenüber ist et-
was anderes als ein Freundschaftsverhältnis mit ihm. Dieses ist ein 
moralisches Merkmal zwischen Menschen, jenes ein seinshaftes 
Verhältnis und eine physische Einheit mit dem Gottmenschen.  

Durch die Gottesmutterschaft wird Maria in die höchstmögliche 
menschliche Gemeinschaft mit dem Sohne versetzt, die freilich 
wegen der Gottheit dieses Sohnes zugleich höchstmögliche Ge-
meinschaft des Geschöpfes mit dem göttlichen Sein und Wesen 
stiftet. Die Theologie hat diese einzigartige Nähe der Gottesmutter 
mit dem subtilsten Gedanken der Mariologie zu erfassen versucht, 
nämlich mit den Erwägungen über Marias Angrenzen an die Drei-
faltigkeit. Was man dabei mit den biblischem Denken entsprechen-
den Bezeichnungen Marias als „Tochter des Vaters“, als „Braut des 
Sohnes“ oder als „Tempel des Heiligen Geistes“ treffen wollte, war 
nicht nur die jedem Begnadeten zukommende Einwohnung der 
Dreifaltigkeit, sondern, umgekehrt, eine Einbeziehung Marias in 
die Allerheiligste Dreifaltigkeit. Diese Einheit steht zwar weit unter 
der gottmenschlichen Personeinheit Jesu Christi, aber sie ist doch 
weit über die allgemeine Einwohnung der Trinität in den Begnade-
ten erhaben. Sie hebt die Gottesmutter an Würde weit über die Hei-
ligen, die Freunde Christi, empor.  

Diese Würde ist kein moralisches Attribut, sondern sie ist etwas 
Reales und Seinshaftes, nämlich die göttliche Gnade, oder das Le-
ben und die Liebe Gottes in den drei göttlichen Personen. Sie ist 
aufgrund der Mutterschaft Mariens zum Gottmenschen zu einer mit 
keinem anderen Geschöpf vergleichbaren Mächtigkeit gesteigert. 
Deshalb legt die Theologie das „gratia plena“ des Engelsgrußes 
dahingehend aus, dass Maria die Gnade Gottes in solcher Fülle 
empfangen hat, wie sie von einem Geschöpf überhaupt getragen 
werden kann. Daraus folgt die höchste Begabung mit den überna-
türlichen Tugenden.  

Diese Fülle der Gnade ist auch das entscheidende Motiv für die 
besondere Verehrung der Gottesmutter in der Form des Lobpreises; 
denn die Heiligen werden nicht wegen ihrer menschlichen Leistun-

18 



Heiligenverehrung und Marienverehrung 

 

                                                  

gen gerühmt und geehrt, sondern wegen ihrer Transparenz für die 
göttliche Gnade. Maria ist wegen der Einzigartigkeit und Fülle 
ihrer Gnade zugleich auch das höchste Subjekt der lobpreisenden 
Verehrung, weil sie in ihrer Gnadenfülle das leuchtende Abbild des 
göttlichen Lebens und der göttlichen Heiligkeit geworden ist. Des-
halb verehren die Heiligen immer auch Maria als ihre Königin, 
während Maria selbst nicht als Verehrerin der Heiligen gelten 
kann. Sie verehrt nur Christus und die Dreifaltigkeit.  

Auf den ersten Blick scheint die einzigartige Gnadenfülle Ma-
riens die Gottesmutter so zu erheben, dass evangelische Christen 
sich immer wieder zu dem Vorwurf der Vergöttlichung eines Men-
schen veranlasst fühlen. Aber in Wirklichkeit ist Maria ein so rei-
nes und durchlässiges Abbild der göttlichen Gnade, dass hinter 
ihrer Erscheinung die göttliche Gnadenfülle immer sichtbar bleibt 
und die Gefahr der Vergöttlichung niemals ernstlich nahe kommt. 
Hier gilt der von Ildefons von Toledo († 667) geprägte Grundsatz: 
„So geht, was der Mutter gegeben wird, auf den Sohn über …. So 
fällt die im Dienste der Königin gegebene Ehre zur Ehre des Kö-
nigs aus“17. D. h. die Gottesmutterschaft, die Quelle der Fülle der 
Gnade, weist zugleich am eindringlichsten auf den Ursprung der 
Gnade in Jesus Christus hin. Den Beweis für die einzigartige Ver-
ehrungswürdigkeit Mariens um Christi willen erbringen die Heili-
gen selbst, die als außergewöhnlich Begnadete in Maria immer ihr 
höchstes Verehrungsziel anerkannten.  

Die Gottesmutterschaft, welche Maria, die das Gnadenhaupt der 
Menschheit gebar, mit dem höchstmöglichen Gnadenreichtum ei-
nes Geschöpfes ausstattete, ebnet zugleich auch den Weg zur An-
erkennung der besonderen Fürbittkraft Marias und ihrer Anrufung 
um ihre Hilfe im subjektiven Heilsprozess. Hier kommt zunächst 
wieder der Grundsatz von der Solidarität der Glieder Christi im 
Einssein und im Austausch der Gnade zur Geltung, wie er aller 
Heiligenverehrung zu eigen ist. Nur muss hier der marianische 
Unterschied wieder zur Geltung gebracht werden, der darin besteht, 

 
17   ILDEFONSUS TOLETANUS, De virginitate perpetua S. Mariae, c. 12 

19 



Leo Kardinal Scheffczyk 

 
dass Maria zwar Glied am Leibe Christi ist, aber das höchste und 
sublimste Glied, in dem die Kirche als der Leib Christi seinen Ur-
sprung hat und seine Urzelle besitzt, in der das ganze Wesen der 
Kirche präformiert und vorgebildet ist. Weil Maria das tätige, dy-
namisch wirkende Urbild der Kirche ist, kommt ihr an der Spitze 
der Kirche auch die Aufgabe zu, welche die Kirche allgemein voll-
zieht, nämlich Vermittlerin des göttlichen Lebens und der göttli-
chen Gnade zu sein.  

Wiederum ist daran zu erkennen, dass die Gnadenfülle und die 
Gnadenvorzüge Marias nicht für sie selbst gedacht sind und in ihr 
verschlossen sind. Sie sind in ihr zur Vollendung und zur Fülle 
gebracht, um von ihr mitgeteilt und verströmt zu werden. Diejeni-
ge, die das Haupt der Gnade in Jesus Christus geboren hat und der 
Welt den Spender aller Gnade geschenkt hat, vollführte damit 
schon am Ursprung das Werk der Gnadenmitteilung, wie es der 
Kirche eigen ist. Durch die leibliche Aufnahme in den Himmel zur 
Vollendung gebracht, ist aus der Analogie des Glaubens zu er-
schließen, dass Maria als die Kirche in der Vollendung dieses 
Werk der Gnadenausteilung weiter vollzieht und in höchster Uni-
versalität und Intensität vollführt, was die Heiligen in partieller und 
begrenzter Weise für uns auch tun, nämlich uns die Gnade Gottes 
zu erflehen.  

Die Theologie hat die gegenüber den Heiligen gesteigerte Uni-
versalität und Intensität der Gnadenmitteilung Marias zugespitzt 
auf den Ausdruck „fürbittende Allmacht“ gebracht. Freilich ist die 
Zuteilung der Eigenschaft der Allmacht an ein Geschöpf unstatt-
haft. Aber wie das Adjektiv „fürbittend“ zeigt, ist diese Allmacht 
nicht im eigentlichen, sondern nur im übertragenen Sinn zu verste-
hen. So bleibt der Ausdruck eine hyperbolische Kennzeichnung für 
die nicht mehr in eindeutige Begriffe zu fassende Überlegenheit 
der Fürbittkraft der Gottesmutter gegenüber der der Heiligen. Die 
Heiligenverehrung der Gläubigen als solche bestätigt, dass man die 
Heiligen für je besondere Wünsche und Nöte anruft, während die 
Anrufung Marias auf alle Fälle der menschlichen Hilfsbedürftig-

20 



Heiligenverehrung und Marienverehrung 

 

                                                  

keit, vor allem auf Bewahrung vor Sünde und Gewährung des 
Heils geht.  

Das höchste Gewicht der kultischen Verehrung kommt freilich 
der Angleichung an ihr Leben, der Nachfolge und der sogenannten 
Nachahmung zu, welche die geistige Anziehungskraft des betref-
fenden Heiligen aufnimmt und das eigene Streben nach Heiligkeit 
entfacht. Die Motivation zum Streben nach Heiligkeit, die von Ma-
ria ausgeht, ist aufgrund ihrer einzigartigen Christusgemeinschaft 
und der Strahlkraft ihrer Tugendschönheit die höchste und erha-
benste. Sie wird in den fünf „Mutter-“ und in den zwölf „Jungfrau-
enanrufungen“ der Lauretanischen Litanei zu einem hochgestimm-
ten Ausdruck gebracht. Dasselbe leistet in noch reicher entfalteter 
Weise der byzantinische Akathistos-Hymnos. In ihm wird Maria 
u. a. als die „Zusammenfassung“ alles dessen bezeichnet, was 
Christus lehrte, sie wird als „Inbegriff seiner Lehre“ und als 
„Wegweiserin“ der Gläubigen bekannt. Bemerkenswert bleibt aber, 
dass der Hauptakzent nicht auf dem liegt, was sie an nachfolge-
würdigen Eigenschaften darstellt, sondern auf dem, was ihr bei der 
Menschwerdung Christi widerfahren ist und was sie dabei mitge-
wirkt hat18. So wird die Fülle ihrer Tugenden wiederum mit ihrer 
Mitwirkung bei der objektiven Erlösung zusammengebracht. Ihre 
Vorbildhaftigkeit und ihre Anziehungskraft liegen also vor allem in 
ihrem magdlichen Dienst an der Erlösung und am Erlöser.  

Insgesamt besteht die eigentliche Vorbildlichkeit und Nachah-
mungswürdigkeit der jungfräulichen Gottesmutter in ihrem Mit-
wirken an der Erlösung. Sie ist als die Vollerlöste das Ur- und 
Vorbild des begnadeten Menschen, welcher an der Erlösung mit-
wirken soll.  

Von Maria, der Mutter und Gefährtin des Erlösers, fällt so auch 
ein gültiges Licht auf das in der Heiligenverehrung eigentlich Ge-
meinte: nicht die Nachahmung eines einzelnen Vorzugs, sondern 
der Nachvollzug in der Lebenshingabe an Christus, welche auch 

 
18  Vgl. H. STIRNIMANN, MARJAN. Marienverehrung an einer Wende, 

Freiburg/ Schw. 1989, 58f.  

21 



Leo Kardinal Scheffczyk 

 
die Teilnahme am Werk Christi erbringt. Aber auch umgekehrt 
spendet die Heiligenverehrung dem Marienkult Licht und höheren 
Sinn, insofern sie eine Vorstufe bildet, die in sich die Tendenz zu 
einer letzten Überhöhung aller ihrer Anliegen zeigt. Diese Überhö-
hung findet sie im Kult Marias, der seit jeher deshalb als cultus 
hyperduliae, als Kult gesteigerter Hochschätzung, bezeichnet, nie-
mals aber als Anbetung verstanden wurde. Heiligen- und Ma-
rienverehrung gehen so eine Verbindung miteinander ein: Die ers-
tere drängt zu ihrem einzig gearteten Höhepunkt in Maria, von ihr 
aber fällt ein erhellendes Licht auf den Sinn und die Bedeutung des 
Heiligenkultes.  

22 



 

Bei einer Dankmesse zur Heiligsprechung von Josefmaria Escrivá 
hat Weihbischof R. Klug folgende Ansprache gehalten, die auf Grund 
des besonderen Anlasses hier wiedergegeben werden soll. Die Liebe 
zur Muttergottes war für den neuen Heiligen besonders kennzeichnend 
und gab ihm immer neue Impulse zum Apostolat und zur Heiligung 
des Alltags1. 

Predigt in St. Martin, Freiburg  

Weihbischof Rainer Klug 

Am 6. Oktober hat der Papst das Leben des Priesters Josefmaria 
Escrivá der ganzen Kirche als geistgeleitetes und geisterfülltes Le-
ben vor Augen gestellt. Das Beispiel seines Lebens und die Kraft 
seiner Fürbitte sollen uns heutigen Christen helfen, unsere eigene 
Berufung zu erkennen, ihr „nachzujagen“ (Hebr 12, 14) und uns 
ganz dem Wirken der Gnade zu öffnen und Werke des Geistes zu 
tun (Gal 5, 22 f.). 

Jede Heiligsprechung, auch wenn sie zunächst nur einen be-
stimmten Personenkreis anspricht, strahlt doch auf die ganze Kir-
che aus und heiligt sie. Aus dem Land der hl. Theresia von Avila, 
des hl. Ignatius von Loyola und des hl. Johannes vom Kreuz wird 
uns mit Josefmaria Escrivá ein geistlicher Lehrer gegeben, der die 
Heiligung des alltäglichen, gewöhnlichen Lebens zum Kern seiner 
Botschaft macht. Das berufliche Leben inmitten der Welt, ein 
geistliches Leben, das aus dem Gebet und den Sakramenten 
schöpft, eine leidenschaftliche Liebe zur Eucharistie und die Treue 
zur Kirche und zum Papst sind Teilaspekte des den Alltag heili-
genden Lebens. 

Es ist klar, dass jedes Heiligenleben viele Aspekte hat, denen 
nachzuspüren sich lohnen würde. Für heute möchte ich beim Ge-

                                                   
1  Vgl. auch JOHANNES VILAR, Die Verehrung der Mutter Gottes im Leben 

des Gründers des Opus Dei, des seligen Josefmaría Escrivá, Mariologi-
sches Jahrbuch. Sedes Sapientiae, 3 (1999) Nr. 2, S. 80-94 [die Hrsg.] 

23 



Weihbischof Rainer Klug 

 

                                                  

danken der Heiligung des alltäglichen Lebens bleiben. Es ist eine 
Grundfrage des christlichen Lebens. Die Eremiten und Asketen 
haben die konsequente Nachfolge Christi in der Einsamkeit ge-
sucht. Das monastische Leben suchte die Heiligkeit im Aufbau der 
Stadt Gottes, die Mystiker in der Liebe zum kontemplativen Gebet, 
die apostolischen Gemeinschaften in gemeinsam geübter Nächsten-
liebe. 

Obwohl uns die Heiligung des gewöhnlichen, alltäglichen Le-
bens als Berufung und Lebensform eines jeden Christen schon lan-
ge gezeigt worden ist, z. B. in der „Nachfolge Christi“ des Thomas 
von Kempen, bei Ignatius, der uns lehrte, Gott auch in den kleins-
ten Dingen zu erkennen, durch eine Frau wie Franziska von Chan-
tal oder in unserer Zeit Madeleine Delbrel oder auch Schwester 
Ulrika Nisch, ist uns dennoch weitgehend die allgemeine Berufung 
zur Heiligkeit außer Blick geraten. Der Papst hat sie den Jugendli-
chen der Welt in Rom 2000 neu zugerufen: „Habt keine Angst, die 
Heiligen des neuen Jahrtausends zu werden!“ 

Die Berufung zur Heiligkeit hat eine persönliche Seite, aber 
auch eine die Kirche aufbauende und eine die Gesellschaft heilende 
Seite. 

Heiligung des Alltags bedeutet, „durch eine geheiligte und hei-
ligende Arbeit Christus in das Innerste aller menschlichen Tätigkei-
ten hineinzutragen“, so formulierte der heilige Josefmaria und setz-
te das Ziel „Jesus Christus kennen lernen, anderen helfen, ihn ken-
nen zu lernen, ihn überallhin tragen“. 

Die folgenden Worte Escrivás erinnern uns an den Schlüsselsatz 
der Pastoralkonstitution des II. Vatikanischen Konzils: 

„Meine Töchter und Söhne, dort, unter euren Mitmenschen, in 
euren Mühen, eurer Arbeit und eurer Liebe, dort ist der eigentliche 
Ort eurer tagtäglichen Begegnung mit Christus.2 … Ich träume … 
von unzähligen Kindern Gottes, die ihr Leben als gewöhnliche 

 
2  Gespräche mit Msgr. Escrivá de Balaguer, Nr. 113 

24 



Predigt in St. Martin, Freiburg 

 

                                                  

Menschen heiligen und teilhaben an den Mühen, Hoffnungen und 
Anstrengungen ihrer Mitmenschen“3. 

Das kann nur gelingen, wenn Menschen nicht nur beten, son-
dern vielmehr in einer Atmosphäre des Gebetes leben; wenn sie die 
Eucharistie, also die Feier der Messe, „zu einer Schule tiefer Spiri-
tualität und zu einem ruhigen, aber anspruchsvollen Ort der Ein-
übung in christliche Soziallehre werden lassen“, - so die Worte 
Papst Paul VI4 -, und wenn sie täglich das Evangelium „zum kon-
kreten Kompass ihres Daseins“ nehmen, - so der hl. Josefmaria5. 

Freilich scheint mir, dass dieser Weg der Heiligung von der 
theologischen Grundannahme ausgeht, dass Gott erst zu den Men-
schen getragen werden muss, dass das Gnadenwirken Gottes als ein 
in Raum und Zeit bestimmbares Eingreifen in eine ansonsten als 
profane und sündige Welt erfahren wird und dementsprechend 
auch der persönliche Weg der Heiligung geformt werden muss. 
„Demgegenüber geht eine andere Vorstellungsweise vom Wirken 
Gottes in der menschlichen Geschichte von der schöpfungstheolo-
gischen Glaubensüberzeugung aus, dass es eine völlig profane 
Welt gar nicht geben kann, dass vielmehr diese sogenannte ‚profa-
ne’ Welt immer schon umfasst und bis in die letzten Fasern durch-
drungen ist von der göttlichen Gnade. Demgemäss ist Gottes Gna-
de immer und überall in der Welt gegeben, selbst wenn sie vom 
Menschen weder erkannt, noch anerkannt wird. Dort aber, wo sie 
der Mensch in Freiheit annimmt, lebt sie als Annahme Gottes 
selbst und ist damit Heilsgeschichte“. Der Weg der Heiligung ist 
deshalb auch „zu verstehen als Geschichte der Freiheit des Men-
schen, der seine innerste Begnadigung annimmt, sie geschichtlich 
zur Erscheinung und kirchlich in die Entscheidung bringt“. So for-
mulierte es 1998 der Basler Bischof Koch6. 

 
3  Christus begegnen, Nr. 20 
4  Insegnamenti de Paolo VI, Vatikanstadt 1970, S. 1130 
5  J. ESCRIVÁ, Im Feuer der Schmiede, Nr. 754 
6  K. KOCH, Leben erspüren – Glauben feiern, Freiburg 1999, S. 134 

25 



Weihbischof Rainer Klug 

 
Ich hoffe, dass ich nicht überinterpretiert habe und glaube, dass 

es gut ist, wenn sich auch heute verschiedene Wege der Heiligung 
in unserer Kirche ergänzen. Manche gegenseitige Missverständnis-
se haben wohl darin ihren Grund, dass sie eher aus Halbwissen als 
aus theologischer Diskussion stammen. Jedenfalls muss das Span-
nungsverhältnis der verschiedenen Heiligungswege für den Aufbau 
der Kirche und für die Vergewisserung der persönlichen Entschei-
dung fruchtbar werden. Das kann aber nur durch das ständige, of-
fene theologische Gespräch gelingen. 

Schwestern und Brüder, lassen Sie mich in der gebotenen Kürze 
auch auf die Heiligung der Kirche und der Gesellschaft hinweisen, 
denn ein Christ ist Glied am Leib Christi und Mitbürger der Men-
schengemeinschaft. Was er tut und lebt, verdunkelt das Licht der 
Kirche oder lässt es zum Glauben einladend leuchten für alle. 

Das Apostolische Schreiben zur Seligsprechung von Josefmaria 
Escrivá vom 17. 5. 1992 spricht im Blick auf sein Leben von der 
„vorbildlichen Fügsamkeit gegenüber den Eingebungen des Heili-
gen Geistes, …um so der Kirche zu dienen, wie die Kirche will, 
dass man ihr dient“. Mit dem Wort vom Dienen ist schon viel 
Machtstreben bemäntelt worden. Josefmaria hat es – so bin ich 
überzeugt – im Sinne des heutigen Evangeliums verstanden: 

„Fahrt hinaus ins tiefe Wasser und werft eure Netze zum Fang 
aus“ (Lk 5, 4). Das ist schwere Arbeit. Jesus heiligt sie und macht 
sie zum Urbild für das Wirken der Apostel. Diese „verließen alles 
und folgten ihm“ (Lk 5, 11). Damit beginnt „Kirche“. Ihr zu die-
nen, dazu gehört heute Mut und Demut. 

Vor dem reichen Fischfang müssen zuerst die Netze ausgewor-
fen werden und noch davor steht das Hinausfahren ins Tiefe. Hat 
nicht der Papst in seinen Schriften zum Heiligen Jahr gerade dieses 
„Fahrt hinaus ins Tiefe“ als heutige Situation und Aufgabe unserer 
Kirche bezeichnet?  

Aber wie können wir hinausfahren, wenn wir uns gegenseitig 
Löcher in die Boote hauen? Ich beobachte gegenwärtig mit Sorge 
die Versuche Übereifriger in Deutschland, die die Kirche retten 

26 



Predigt in St. Martin, Freiburg 

 
wollen, indem sie die päpstliche Autorität für ihre Einsichten ver-
einnahmen und andererseits das Lehramt und die Aufgabe der Bi-
schöfe außer Kraft setzen, z. T. sogar diffamieren und denunzieren. 
Der früher unheilvoll wirksame sogenannte „antirömische Affekt“ 
in Deutschland darf nunmehr nicht ins Gegenteil zur Aushebelung 
der Ortskirche umschlagen. Nur in der Gemeinsamkeit von Papst 
und Gemeinschaft der Bischöfe sind wir Katholische Kirche. Nur 
gemeinsam können wir hinausfahren in die Tiefe, die Netze aus-
werfen und - so Gott will - auch reich gefüllt wieder einbringen. 
Ich denke, dass der heutige Dankgottesdienst zur Heiligsprechung 
des seligen Josefmaria Escrivá ein sprechendes Zeichen für diese 
Einheit der Kirche ist. 

Gehört Josefmaria Escrivá zu den „Politischen Heiligen“, wie 
Gisbert Kranz eine Reihe von Heiligenviten benannte? Ich wage 
keine Antwort darauf. Jedenfalls ist es von der Heiligung des Be-
rufslebens nur ein kleiner Schritt zur Veränderung der Gesellschaft. 
Hierzu müssen im gegenwärtigen Deutschland alle christlichen 
Kräfte zusammenstehen. In einem Land also, in dem Regierende 
die religiöse Eidesformel verweigern und Personen mit öffentlicher 
Verantwortung erkennbar im Ehebruch leben, in einem Land, das 
bisherige Tabus des Lebensschutzes Schritt für Schritt aufgibt, das 
die Einrichtung der Ehe nicht mehr der verbindlichen Gemein-
schaft von Mann und Frau reserviert und Familie nur noch nach der 
Existenz von Kindern definiert, dessen Rechtsprechung weltan-
schauliche Einzelinteressen gegen wohlbegründete Gemeinschafts-
interessen durchsetzt, und das wirtschaftliche Zusammenhänge 
nicht mehr in der Balance von sozialer Verantwortung und Freiheit 
halten kann. 

All das sind Wunden in unserer Gesellschaft, die auf Heilung 
und Heiligung warten. Wer sein berufliches und persönliches Le-
ben heiligen will, wie es Josefmaria Escrivá vorgeschlagen hat, 
muss konsequenterweise auch zum Reformer der Gesellschaft wer-
den. Hier müssen wir Christen mit offenem Visier Seite an Seite 
kämpfen. 

27 



Weihbischof Rainer Klug 

 
Bei seinem goldenen Priesterjubiläum am 28. März 1975 

schrieb Josefmaria Escrivá: „Nach fünfzig Jahren bin ich immer 
noch wie ein stammelndes Kind; ich beginne und beginne immer 
wieder aufs Neue in meinem täglichen inneren Kampf. Und so bis 
ans Ende der Tage, die mir noch bleiben: stets aufs Neue begin-
nend“.  

Ich denke an das Wort des Augustinus: „Wenn du, Herr, mich 
am Ende meiner Tage nicht als Sieger findest, so sollst du mich 
wenigstens als Kämpfer finden“.  

Gott hat dem heiligen Josefmaria Escrivá den Sieg geschenkt. 
Wir stehen in der täglichen Aufgabe der Bewährung und der stän-
digen Neuorientierung, wie adäquat in unserer sich rasch verän-
dernden Zeit der jeweils heutige Alltag zu heiligen ist. Der heilige 
Josefmaria Escrivá stehe uns dazu mit seiner Fürbitte bei. Amen.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

28 



 

Marianische Spiritualität im Martyrium deutscher 
Glaubenszeugen 

Ausgewählte Beispiele aus der Zeit des Nationalso-
zialismus 

Helmut Moll 

I. Der universalkirchliche Auftrag  

 Im Jahre 1994 erfolgte der Aufruf, am Ende eines leidgeprüften 
und von zwei Weltkriegen erschütterten Jahrhunderts Männer und 
Frauen dem Vergessen zu entreißen, die um ihres christlichen 
Glaubens willen einen gewaltsamen Tod erlitten haben. Der um 
sich greifenden Geschichtsvergessenheit entgegenwirkend, sollten 
die schrecklichen Höllen der sibirischen GULags und der Konzent-
rationslager in ganz Europa durch das vorbildliche Glaubenszeug-
nis der oft „stillen Helden“ gewendet werden. Der Ideengeber die-
ser weltkirchlichen Weisung war Papst Johannes Paul II. In seinem 
Apostolischen Schreiben Tertio millennio adveniente vom 10. No-
vember 1994 heißt es: „Am Ende des zweiten Jahrtausends ist die 
Kirche erneut zur Martyrerkirche geworden. Die Verfolgung von 
Gläubigen – Priestern und Laien – hat in verschiedenen Teilen der 
Welt eine reiche Saat von Martyrern bewirkt. Das Zeugnis für 
Christus bis zum Blutvergießen ist zum gemeinsamen Erbe von 
Katholiken, Orthodoxen, Anglikanern und Protestanten geworden, 
wie schon Paul VI in der Homilie bei der Heiligsprechung der Mar-
tyrer von Uganda betonte. Das ist ein Zeugnis, das nicht vergessen 
werden darf“1. 

Der aus Polen kommende Pontifex, in seiner Jugend von den 
rauchenden Schloten der Vernichtungslager in Auschwitz erschüt-

                                                   
1  Papst JOHANNES PAUL II, Apostolisches Schreiben Tertio millennio adve-

niente (10. 11. 1994), Nr. 37, in: AAS 87 (1995) 29-30; zitiert nach: VAS 
119, 33 

29 



Helmut Moll 

 

                                                  

tert, wollte mit diesem universalkirchlichen Auftrag zugleich dem 
Verdrängen der geschehenen Gräueltaten Einhalt gebieten. Wir 
brauchen uns vor der geschichtlichen Wahrheit nicht zu fürchten! 
Das objektive Erhellen des Gewesenen förderte zutage, dass es 
neben vielfältigem Versagen auch heroische Glaubenszeugnisse 
von Christen gab, deren Andenken bewahrt werden muss. Dieses 
Gedächtnis gilt nach den Worten des Papstes weltweit: „In unse-
rem Jahrhundert sind die Martyrer zurückgekehrt, häufig unbe-
kannt, gleichsam 'unbekannte Soldaten' der großen Sache Gottes. 
Soweit als möglich dürfen ihre Zeugnisse in der Kirche nicht verlo-
ren gehen. Wie beim Konsistorium empfohlen wurde, muss von 
den Ortskirchen alles unternommen werden, um durch das Anlegen 
der notwendigen Dokumentation nicht die Erinnerung an diejeni-
gen zu verlieren, die das Martyrium erlitten haben“2. 

Dieses „Anlegen der notwendigen Dokumentation“ erbrachte 
bis zur Stunde eine reichhaltige Ernte. Beim Ökumenischen Ge-
denken aller christlichen Glaubenszeugen am 7. Mai 2000 vor dem 
römischen Kolosseum lagen mehr als 11000 Namen vor, die der 
päpstlichen Kommission „Nuovi Martiri“ gemeldet worden waren.3 
In der Zwischenzeit wuchs die Zahl von Monat zu Monat, auch 
nach Abschluss des Heiligen Jahres 2000. Jüngst war zu hören, die 
Ziffer belaufe sich derweil auf mehr als 16000 Glaubenszeugen. 

II. Methodische Vorüberlegungen 

Drei Hauptkriterien müssen erfüllt sein, ohne deren Bestehen 
von einem Martyrium nicht gesprochen werden kann: der gewalt-
same Tod, das Sterben aus Hass auf den Glauben bzw. die Lehre 
der Kirche (odium fidei) und die Bereitschaft zum Martyrium trotz 

 
2  Vgl. Anm. 1. 
3  Eine erste vorläufige Bilanz legte ANDREA RICCARDI, Il secolo del marti-

rio (Milano 2000) vor; vgl. hierzu meine Besprechung „Primo bilancio del 
martirologio nel ventesimo secolo. Nota in margine ad un libro recente“, 
Divinitas 44 (2001) 179-188 sowie die zurückhaltenden Bemerkungen von 
DIEGO CONTRERAS in der spanischen Zeitschrift „Aceprensa“ (31, 12. 7. 
2000, 1). 

30 



Marianische Spiritualität im Martyrium deutscher Glaubenszeugen 

 

                                                  

Todesbedrohung. Diesbezüglich sei auf das zweibändige im Auf-
trag der Deutschen Bischofskonferenz herausgegebene Hauptwerk 
„Zeugen für Christus. Das deutsche Martyrologium des 20. Jahr-
hunderts“4 hingewiesen. Die seit Oktober 2001 bereits in dritter, 
durchgesehener Auflage vorliegende Publikation weist zugleich auf 
die methodischen Einschränkungen hin: Wir müssen zunächst von 
der Lückenhaftigkeit der schriftlichen Quellen ausgehen, auch 
wenn sie eine oft genaue Rekonstruktion der damaligen Verhältnis-
se zulassen. Zugleich stirbt die Generation von Verwandten und 
Zeitzeugen aus, auf die wir uns haben berufen können, wenn es um 
wichtige Beobachtungen ging, wenngleich wir um den begrenzten 
Wert der so genannten Oral History wissen. Zudem beschränken 
wir uns im Folgenden auf Deutschland in den Grenzen von 1937, 
ohne den größeren Blick auf seine Nachbarländer und deren Prob-
leme aus den Augen zu verlieren.  

III. Mariologische und marianische Perspektiven 

Zur besseren Einordnung des Themas „Marianische Spiritualität 
im Martyrium deutscher Glaubenszeugen. Ausgewählte Beispiele 
aus der Zeit des Nationalsozialismus“ erscheint es sinnvoll, sich die 
allgemeine theologische und kirchliche Situation zu vergegenwär-
tigen. Papst Pius IX. hatte im Jahre 1854 das Dogma der Unbe-
fleckten Empfängnis der Jungfrau Maria verkündet und damit eine 
neue Welle neuer mariologischer Forschungen und marianischer 

 
4  Diese und weitere Ausführungen können in der „Theologischen Einlei-

tung“ des Hauptwerks von HELMUT MOLL, Zeugen für Christus. Das deut-
sche Martyrologium des 20. Jahrhunderts (Paderborn u.a. 1999; ²2000; 
³2001), Band I, S. XXIV-XLIV [= Moll, Zeugen] nachgelesen werden; 
vgl. DERS., Die katholischen deutschen Martyrer des 20. Jahrhunderts. Ein 
Verzeichnis (Paderborn u.a. 1999; ²2000; ³2001) S. IX-XVI [Moll, Marty-
rer]. 

31 



Helmut Moll 

 

                                                  

Frömmigkeit ausgelöst.5 Sein Nachfolger, Leo XIII, hatte durch 
zahlreiche Rundschreiben, vor allem durch die Enzyklika „Supremi 
Apostolatus“6 von 1883, die Enzyklika Superiore anno7 von 1884 
und die Enzyklika Octobri mense8 von 1891, den Gläubigen den 
Rosenkranz empfohlen. Nicht wenige sprachen im Blick auf die 
Zeit zwischen 1854 und der Verkündigung des Dogmas von der 
leiblichen Aufnahme Mariens in die himmlische Herrlichkeit im 
Jahre 1950 von einem „marianischen Jahrhundert“. Gerade der 
Glaubenssatz von der unbefleckt Empfangenen, dem der polnische 
Martyrerpriester Maximilian Kolbe (1894-1941) so sehr anhing, 
trug in Theologie, Literatur und Wallfahrtswesen reiche Früchte. 
Erinnert sei nur an die immer wieder aufgelegte Studie der deut-
schen Konvertitin Gertrud von Le Fort „Die ewige Frau“. Sie ent-
faltet darin die gesamte Heilsgeschichte des gefallenen und erlösten 
Menschen, wenn es heißt: „Das Dogma von der Immaculata bedeu-
tet die Verkündigung dessen, was der Mensch als noch nicht gefal-
lene Kreatur war; es bedeutet das unentweihte Antlitz des Schöp-
fers, das göttliche Ebenbild im Menschen.“9  

Papst Pius XI. publizierte im Rückgriff auf das Konzil von E-
phesus (431) im Jahre 1931 die Enzyklika Lux veritatis über die 

 
5 Vgl. insbesondere Matthias JOSEPH SCHEEBEN, Die bräutliche Gottesmutter. 

Aus dem Handbuch der Dogmatik herausgehoben und für weitere Kreise 
bearbeitet von Carl Feckes (Freiburg i. Br. 1936) 110-150, GEORG SÖLL, 
Mariologie = HDG. Bd. III/4 (Freiburg – Basel – Wien 1978) 193-215, 
JOSEPH RATZINGER, Die Tochter Zion. Betrachtungen über den Marien-
glauben der Kirche = Kriterien. Bd. 44 (Einsiedeln, 4. Aufl. 1990) 61-71 
und LEO SCHEFFCZYK, Die „Unbefleckte Empfängnis“ im umgreifenden 
Zusammenhang des Glaubens, in: ders., Die Mariengestalt im Gefüge der 
Theologie. Mariologische Beiträge = MSt. Bd. XIII (Regensburg 2000) 
159-185. 

6 Die deutsche Übersetzung besorgte RUDOLF GRABER, Die marianischen 
Weltrundschreiben der Päpste in den letzten hundert Jahren (Würzburg 
²1954) 29-35. 

7  Deutsche Übersetzung vgl. Anm. 6, 41-44. 
8  Deutsche Übersetzung vgl. Anm. 6, 45-57. 
9  GERTRUD VON LE FORT, Die ewige Frau. Die Frau in der Zeit. Die zeitlose 

Frau (München 1941) 14 

32 



Marianische Spiritualität im Martyrium deutscher Glaubenszeugen 

 

                                                  

göttliche Mutterschaft Mariens; auf diese Weise stärkte er die Ban-
de mit der östlichen Christenheit wie auch mit den aus der Refor-
mation hervorgegangenen kirchlichen Gemeinschaften, die am 
Dogma von der Mutterschaft Mariens festhalten.10

Die Erscheinungen der Gottesmutter gaben der Theologie wie 
der Frömmigkeit weitere Impulse. Es sei erinnert an La Salette im 
Jahre 1846. Größere Bedeutung kam Lourdes im Jahre 1858 zu, 
wohin der Regensburger Martyrer Josef Zirkl (1875-1945) eine 
Wallfahrt unternahm.11 Ein heilsgeschichtliches Signal stellte das 
portugiesische Fatima im Jahre 1917 dar, demzufolge Papst Pius 
XII. nach 25 Jahren am 31. Oktober 1942 die „Weltweihe an das 
Unbefleckte Herz Mariens“ vornahm12; die Martyrer-Pfarrer Karl 
Borromäus Kramer13 (1881-1945) aus dem Bistum Regensburg und 
Alfons Mersmann14 (1905-1945) aus der Freien Prälatur Schneide-
mühl rekurrierten in ihrem Wirken auf Fatima. Schließlich sei das 
Augenmerk gelenkt auf die belgischen Erscheinungsorte Beauring 
in den Jahren 1932 bis 1933 und Banneux im Jahre 1933. 

Zur gleichen Zeit traten neben den bereits bestehenden nun auch 
bestimmte Kongregationen marianischer Prägung stärker in den 
Vordergrund, von denen zunächst die Rede sein soll. 

IV.  Marianische Kongregationen 

1. Gesellschaft des Katholischen Apostolates 
Wer dem Einsatz der nach dem heiligen Vinzenz Pallotti (1795-

1850) benannten Gesellschaft des Katholischen Apostolates in der 
Zeit des Nationalsozialismus nachgeht, stellt ein großes Potential 

 
10  Den Schlussteil der Ephesus-Enzyklika hat Rudolf Graber (vgl. Anm. 6) in 

deutscher Sprache abgedruckt (vgl. 141-146). 
11  Siehe EMMERAM H. RITTER, Josef Zirkl, in: Moll, Zeugen, Band I, 552-

554, hier 553 
12  Originaltext abgedruckt in: AAS 34 (1942) 345-346 
13  Vgl. EMMERAM H. RITTER, Pfarrer Karl Borromäus Kramer, in: Moll, 

Zeugen, Band I, 525-529, hier 528. 
14  Vgl. JOHANNES WIENKE – HELMUT MOLL, Pfarrer Alfons Mersmann, in: 

Moll, Zeugen, Band II, 694-697, hier 696. 

33 



Helmut Moll 

 

                                                  

an Aufbrüchen und Entwicklungen fest.15 Pallottis Wahlspruch 
„Caritas Christi urget me“ – „Die Liebe Christi drängt mich“, aus 
dem 2. Korintherbrief genommen (5,14), darüber hinaus alles „zur 
unendlichen Verherrlichung Gottes“ zu tun, verbindet sich mit der 
Spiritualität Schönstatts. Die Exerzitienkurse, die alljährlich in 
Vallendar am Rhein stattfanden, sowie die Betonung der göttlichen 
Vorsehung, gaben den Blutzeugen eine eindeutige Wegweisung. In 
diesem Zusammenhang sei vor allem auf P. Franz Reinisch16 
(1903-1942) hingewiesen, nach dem Schönstatt mithilft, „eine neue 
Blütezeit der Kirche“ heraufzuführen. Diese Kirche ist für ihn ma-
rianisch geprägt. Zwei Beispiele belegen diese Haltung: „Er freut 
sich wie ein Kind, als der Gefängnispfarrer – ein Schönstattpriester 
– ihm ein kleines Bild vom Innern des Heiligtums mitbringt. Seit-
dem betrachtet er seine Zelle als ein 'kleines Kirchlein', als 'Filiale 
des MTA-Kapellchens', und genau hinter dem Tabernakel auf dem 
Foto bewahrt er als größte Kostbarkeit Christus im Sakrament auf, 
das ihm sein 'Schutzengel' gebracht hat. Ein zweiter charakteristi-
scher Zug seiner Verbundenheit mit Maria ist mit einem Ausdruck 
verbunden, der immer wieder, bis in sein Sterbelied hinein, auf-
taucht. Er nennt die Gottesmutter mit Vorliebe 'das große Zeichen'. 
Damit greift er etwas auf, was für ihn einen dichten Sinnkontext 
besitzt. Zu Beginn des Krieges, 1940, hatte Pater Kentenich dem 
Exerzitienkurs dieses Jahres den programmatischen Titel  “Der 
apokalyptische Priester“ gegeben. Er unternahm in einer Ausle-
gung der Geheimen Offenbarung den Versuch einer heilsgeschicht-
lichen und zeitgeschichtlichen Aktualisierung dieses urchristlichen 
Trost- und Orientierungsbuches. Dabei ist die 'Frau' die Kirche, 
personifiziert in Maria; der 'Drache' sind die irdischen Mächte und 
Machthaber als Verkörperung teuflischer Mächte. Maria wird für 

 
15 Vgl. weiterführend OTMAR RIEG, Pallottiner, in: LThK³ 7, Sp. 1300-1301 

(Lit.). 
16 Aus der Fülle der Literatur sei besonders hingewiesen auf HEINRICH 

KREUTZBERG, Franz Reinisch. Ein Martyrer unserer Zeit (Limburg 1952), 
GÜNTHER M. BOLL, Pater Franz Reinisch – Die spirituellen Quellen seiner 
Kraft, in: Regnum 26 (1992) 145-156, und WERNER WEICHT, Pater Franz 
Reinisch, in: Moll, Zeugen, Band II, 836-840 (Lit.). 

34 



Marianische Spiritualität im Martyrium deutscher Glaubenszeugen 

 

                                                  

ihn zu einem „Licht-, Kampf- und Siegeszeichen“ (1, 28 u.ö.). Das 
muss Pater Reinisch innerlich gepackt haben, denn es wird zu ei-
nem seiner Lieblingsausdrücke. Seine Liebe zur Gottesmutter, die 
er seit Kindestagen in sich trägt, die stetig mit ihm gewachsen war, 
wird nun auch zu einer gläubig-hoffnungsvollen Zukunftsschau der 
Kirche: Maria ist – mit einem Ausdruck Vinzenz Pallottis – „der 
große Missionar, sie wird von hier aus universell fruchtbar sich 
erweisen. Ich glaube fest, dass von da aus die Blütezeit der Kirche 
in nächster Zeit mächtig gefördert wird“ (I, 46). In dieser Sicht 
begreift er auch den Sinn seines eigenen Lebensopfers als Saatkorn 
für diese kommende Blüte der Kirche17. 

Vergleichbare Gedanken verdanken wir dem deutschlandweit 
bekannten Pallottinerpater Albert Eise18 (1896-1942) aus dem würt-
tembergischen Oeffingen bei Stuttgart. Bereits in seinem Noviziat 
in Limburg 1919 lautete sein Ideal: „Ein feuriger Marienapostel 
will ich werden“, und: „Mögen mich meine Obern hinstellen, wo es 
auch immer sei, für Maria will ich arbeiten und ihre Ehre vermeh-
ren“. Im Jahre 1936, als er Schriftleiter der Zeitschrift „Königin der 
Apostel“ wurde, entwickelte er ein Organ, dessen Gedankengut 
ganz im Gegensatz zur Ideologie des Nationalsozialismus stand; 
bereits die Dezemberausgabe 1936 wurde daher beschlagnahmt 
und er ernstlich verwarnt. Nachdem er während eines geheimen 
Studentinnentreffens 1941 in Koblenz festgenommen worden war, 
kam der Ordensmann nach stundenlangem Verhör in das Koblen-
zer Gefängnis, von dort in das Konzentrationslager Dachau. Im 
Wissen um seinen bevorstehenden Tod schrieb er am 26. Juli 1942 
an seine „Lieben“ den „Letzten Brief“, in dem er seine Gebete 
wiederholt: „'Wenn es mit Deinen Plänen vereinbar ist, dann lass 
mich ein Opfer werden für Deine und der Gottesmutter Zwecke.' 
(...) In all diesen Dingen erlebte ich große Stunden, so vor allem an 
Mariä Heimsuchung und Maria vom Berge Karmel, und große 

 
17 GÜNTHER M. BOLL (vgl. Anm. 16), 152-153. 
18 Vgl. für das Folgende ALEXANDER HOLZBACH, Pater Albert Eise, in: Moll, 

Zeugen, Band II, 823-826 sowie EUGEN SCHMIDT, Pater Albert Eise. Ein 
Herold Mariens (Vallendar-Schönstatt 1981). 

35 



Helmut Moll 

 

                                                  

Gnadenbekundungen ... Gottes Vorsehung und Marias Schutz ist 
wunderbar mit mir“19. 

Von der Pallottinern, die im „Dritten Reich“ um ihres Glaubens 
willen verfolgt und umgebracht wurden, sollen weiterhin folgende 
genannt werden: Der Generaldirektor des St. Raphaelsvereins in 
Hamburg, P. Dr. Max Joseph Größer20 (1887-1940), der aus dem 
Westerwald kommende P. Richard Henkes21 (* 1900), der 1945 im 
Konzentrationslager Dachau starb, der Mannheimer Br. Johannes 
Leodegar Kremer22 (* 1893), der 1944 im Zuchthaus Brandenburg-
Görden gehenkt wurde, schließlich Br. Franz Xaver Maier (* 
1910) und Br. Eduard Ossowski (* 1878), welche 1942 bzw. 1944 
im Frankfurter Gestapogefängnis zu Tode kamen.23

2.  Schönstatt-Bewegung 
Aus der Gesellschaft des Katholischen Apostolates bildete sich 

die Schönstatt-Bewegung24, vor allem seit ihrer Gründung im Jahre 
1914, in Verbindung mit P. Joseph Kentenich25 (1885-1968), dem 
Gründer des Schönstattwerks, der von 1942 bis 1945 im Konzent-
rationslager Dachau interniert war. Die Schönstatt-Bewegung gab 

 
19 ANNE-BÄRBEL BLAES (Hrsg. u. bearb.), Albert Eise. Briefe aus dem Kon-

zentrationslager (Vallendar-Schönstatt 1997) 71-73, hier 72-73. 
20 ALEXANDER HOLZBACH, Pater Dr. Max Joseph Größer, in: Moll, Zeugen, 

Band II, 826-828. 
21 ALEXANDER HOLZBACH, Pater Richard Henkes, in: Moll, Zeugen, Band II, 

829-831. 
22 ALEXANDER HOLZBACH, Bruder Johannes Leodegar Kremer, in: Moll, 

Zeugen, Band II, 832-834. 
23 ALEXANDER HOLZBACH, Bruder Franz Xaver Maier und Bruder Eduard 

Ossowski, in: Moll, Zeugen, Band II, 834-835 bzw. 835-836. 
24 Weiterführend ANDREA STOSIEK, Schönstatt-Bewegung, in: Marienlexikon 

6, 53-54 sowie Engelbert Monnerjahn, Häftling Nr. 29 392. Der Gründer 
des Schönstattwerkes als Gefangener der Gestapo 1941–1945 (Vallendar-
Schönstatt 1972). 

25 Weiterführend bes. JOSEPH JOOS, Leben auf Widerruf. Begegnungen und 
Beobachtungen im KZ Dachau 1941-1945 (Trier ²1949) 132-136 und EN-
GELBERT MONNERJAHN, Häftling Nr. 29 392. Der Gründer des Schön-
stattwerks als Gefangener der Gestapo 1941-1945 (Vallendar-Schönstatt 
1972). 

36 



Marianische Spiritualität im Martyrium deutscher Glaubenszeugen 

 

                                                  

entscheidende geistliche Impulse: Der Neupriester Karl Leisner26 
(1915-1945) aus dem Bistum Münster, der mit sieben Jahren zum 
ersten Mal zur „Trösterin der Betrübten“ nach Kevelaer an der 
Hand seiner Eltern pilgerte, fand nach Exerzitien in Schönstatt eine 
„innere Mitte für sein bewegtes Leben“27; er trat während des Stu-
diums der Schönstatt-Theologengruppe bei und wurde im Konzent-
rationslager Dachau Mitglied der Schönstatt-Priestergruppe, in 
Zusammenarbeit mit dem unvergessenen Jesuitenpater Otto Pies, 
auf den die Arbeiten „Stephanus heute. Karl Leisner, Priester und 
Opfer“28 und „Geweihte Hände in Fesseln. Priesterweihe im KZ“29 
zurückgehen. Das Portal der Versöhnung der Kevelaerer Basilika, 
von Bert Gerresheim geschaffen, zeigt die Priesterweihe des 1996 
Seliggesprochenen im Dachauer Konzentrationslager. In diesem 
Zusammenhang muss auch Vikar Heinrich König30 (* 1900), Pries-
ter des Erzbistums Paderborn, genannt werden, der am 24. Juni 
1942 im Konzentrationslager Dachau starb. 

Zwei Lehrerinnen aus der Gemeinschaft der Frauen von Schön-
statt haben ihr Apostolat mit dem Tod bezahlt. Charlotte Holubars 
(* 1883), wie der evangelische Glaubenszeuge Dietrich Bonhoeffer 
(1906-KZ Flossenbürg 1945) in Niederschlesien zur Welt gekom-
men, fand ihre geistige Heimat, aus der sie fortan lebte, in Schön-
statt.31 Als sie 1929 ihre Ewig-Weihe ablegte, versprach sie: „Ich 
will der Mutter dienen als ihr Werkzeug (...). Ich will selbst echte 
marianische Frauenart verkörpern und sie andere (!) lehren.“ Nach 

 
26 Siehe vor allem das Lebensbild von HANS-KARL SEEGER, dem Präsidenten 

des Internationalen Karl-Leisner-Kreises e.V., Seliger Neupriester Karl 
Leisner, in: Moll, Zeugen, Band I, S. 433-439, aber auch M. N. L. COUVE 
DE MURVILLE, Karl Leisner. Priest in Dachau (London 1988). 

27 JOACHIM SCHMIEDL, Mit letzter Konsequenz. Karl Leisner 1915-1945 
(Münster 1999) 47. 

28  Kevelaer 1950  
29  Kevelaer 1958 
30  Vgl. PETER MÖHRING, Vikar Heinrich König, in: Moll, Zeugen, Band I, 

484-487. 
31  Für das Folgende KATHARINA LUKAS, Charlotte Holubars, in: Moll, Zeu-

gen, Band II, 898-901. 

37 



Helmut Moll 

 

                                                  

der Machtübernahme Adolf Hitlers am 30. Januar 1933 geriet die 
Volksschullehrerin im saarländischen Heusweiler, wo die Be-
kenntnisschule bald in eine nationalsozialistische Schule umge-
wandelt wurde, in die Fänge der Geheimen Staatspolizei: Ihr fielen 
im November 1942 Abschriften aller bisherigen Briefe P. Kente-
nichs aus Dachau in die Hände. Daraufhin verhaftet und nach Kob-
lenz gebracht, ging ihr Leidensweg in das Konzentrationslager 
Ravensbrück. Am 18. Oktober 1944, dem dreißigsten Gründungs-
tag Schönstatts, erneuerte sie ihre Ganzhingabe an Gott durch die 
Hände der Dreimal Wunderbaren Mutter von Schönstatt. Wenige 
Tage später, am 9. November 1944, starb sie. 

Das zweite Mitglied der Frauen von Schönstatt, die Mittelschul-
lehrerin Maria Laufenberg32 (1910-1944), entstammte dem lothrin-
gischen Nilvingen, wuchs aber in Duisburg auf. Der Kampf um den 
Erhalt der Konfessionsschule, den sie 1937 in Osnabrück erlebte, 
zehrte an ihren Kräften. Eine Strafversetzung nach Esterwegen 
folgte. Am 20. August 1939 schrieb sie in ihr Tagebuch: „Siehe, 
Gottesmutter, alles, alles gebe ich dir zurück, lass es mich immer 
voller tun, und du nimm mich auch ernst! Suscipe! (...) Lehre du 
mich sterben. Läutere mich gründlich, und dann, bitte bald (...)“ 
Am folgenden 18. Oktober finden wir die Worte: „Suscipe! (...) 
lass mich Brennholz im Opfer- und Liebesfeuer sein, das vom Ka-
pellchen aus die ganze Welt entzünden will“. Die so genannte 
Blankovollmacht sollte sie bald einlösen: Wegen Magenstörungen 
und Entkräftung wurde sie in ein Sanatorium eingewiesen, von dort 
sollte sie sich zu Hause erholen. Binnen kurzen stand ein Platz im 
Sanatorium Sackenbach bei Lohr am Main zur Verfügung, das sie 
sogleich nutzte. Da aus statistischen Gründen keiner in einem Sa-
natorium sterben durfte, wurde für die Sterbende eine neue Unter-
kunft gesucht. Während einer Zugfahrt kam sie noch bis Mecher-
nich in der Eifel, wo sie am 7. März 1944 im Kreuser Stift ver-
schied. 

 
32  Siehe ERIKA STENGER und GISELA BARTSCH, Maria Laufenberg, in: Moll, 

Zeugen, Band II, 901-904 samt weiterführender Literatur. 

38 



Marianische Spiritualität im Martyrium deutscher Glaubenszeugen 

 

                                                  

3. Maristen-Schulbrüder 
Es gehört zu den Grundsätzen des Gründers der Maristen-

Schulbrüder des heiligen Marzellin Champagnat (1789-1840), 
Menschen heranzubilden, die aus dem Geist Mariens leben, dem 
Wahlspruch folgend: „Durch Maria zu Jesus“.33 Johannes Goe-
bels34, 1896 in Meiderich bei Duisburg geboren, wuchs als ältestes 
von neun Kindern in einem katholischen Elternhaus auf. Nach dem 
Besuch der Volksschule trat er Anfang 1913 bei den „Kleinen Brü-
dern Mariens“ ein, erhielt mit dem Beginn des Noviziats den Na-
men Johannes Xaver und wurde Lehrer an verschiedenen Stätten 
der Kongregation. Als Erzieher an der Landwirtschaftsschule im 
münsterländischen Lüdinghausen erfolgte seine und vieler seiner 
Kollegen Verhaftung. Der Vorwurf lautete, sie hätten die natürliche 
soziale Erziehung der Schüler nicht hinreichend gefördert. Auch 
wegen antinationalsozialistischer Beeinflussung der Jugend festge-
nommen, kam Br. Johannes Xaver zunächst in das Gefängnis 
Recklinghausen, dann in das Konzentrationslager Dachau, wo der 
„treue Sohn Mariens“, von Jesuitenpater Otto Pies versehen, im 
Alter von 48 Jahren an Meningitis verstarb. 

4. Kongregation der Schulschwestern de Notre Dame 
Ein Mitglied der Kongregation der Schulschwestern von Unse-

rer Lieben Frau, Sr. M. Epiphania Pritzl35 wurde im Konzentrati-
onslager Ravensbrück zur Martyrerin. Nachdem Barbara Pritzl 
1881 im böhmischen Hirschau zur Welt gekommen war, trat sie 
bereits als Aspirantin am 15. September 1893, dem Fest der 
Schmerzhaften Mutter Gottes, in die Kongregation ein. Sie stellte 
ihr ganzes Ordensleben unter den Schutz der Mater dolorosa. Die 
ausgebildete Lehrerin und spätere Direktorin von Marienbad erlitt 
nach der Eingliederung des Sudetenlandes in das Deutsche Reich 

 
33  Eine erste Orientierung bietet HELMUT PETER, Maristen-Schulbrüder, 

Marienlexikon 4, 326. 
34  Vgl. das Lebensbild von Bernhard-K.: KLETZMEIER und HELMUT MOLL, 

in: Moll, Zeugen, Band II, 817-819. 
35  Siehe THEKLA HOFER, Schwester M. Epiphania (Barbara) Pritzl, in: Moll, 

Zeugen, Band II, 888-891. 

39 



Helmut Moll 

 

                                                  

nicht wenige heimtückische Diskriminierungen vielfältiger Art. 
Offenkundigen Rechtsverletzungen und der bloßen Willkür der 
Machthaber ausgesetzt, wurde die mutige Ordensfrau nach Ra-
vensbrück eingewiesen, wo sie am 18. März 1944 umkam. Der 
Nekrolog der Kongregation hält u.a. Folgendes fest: „Eine kindli-
che Verehrung trug sie zur lieben Mutter Gottes und suchte auch 
den Herzen der Kinder diese einzupflanzen“. 

5. Kongregation der Hünfelder Oblaten 
In die Kongregation der Oblaten der Unbefleckten Jungfrau Ma-

ria36 trat im Jahre 1916 der 1897 nahe bei Hildesheim geborene 
Friedrich Lorenz37 (1897-1944) ein, der nach dem Studium der 
Philosophie und Theologie an der Ordenshochschule der Oblaten in 
Hünfeld bei Fulda im Jahre 1924 zum Priester geweiht wurde. 
Nach zehnjähriger Tätigkeit als Volksmissionar wurde P. Lorenz 
zur Militärseelsorge einberufen, betreute insgeheim polnische 
Priester im Bistum Kulm (Chelmno) und kam 1941, nachdem er 
aus der Militärseelsorge entlassen worden war, an seine alte Seel-
sorgestelle in Stettin-Züllchow, wo er, zusammen mit dem Berliner 
Priester Herbert Simoleit und Prälat Dr. Carl Lampert, durch einen 
bewusst angesetzten Spitzel verraten wurde. Die drei Priester wur-
den 1943 vor dem Reichskriegsgericht zum Tode verurteilt, P. Lo-
renz am 13. November 1944 in Halle exekutiert. Sein am gleichen 
Tag hinterlassenes „Testament“ offenbart seine marianische Gesin-
nung: „Es geschehe der heilige Wille Gottes! Er wollte, dass ich 
nicht länger als 48 Jahre leben, nicht länger als 20 Jahre Priester 
sein sollte. (...) Ich sterbe als katholischer Priester und als Oblate 
der Unbefleckten Jungfrau Maria im Namen des Vaters und des 

 
36  Einen Überblick bietet KARL SUSO FRANK, Oblaten. III. Rel. Gemein-

schaften a) 1), LThK³ 7, Sp. 964. 
37  Vgl. insbesondere THOMAS KLOSTERKAMP, Pater Friedrich Lorenz, in: 

Moll, Zeugen, Band II, 820-822 und WOLFGANG KNAUFT, „Fall Stettin“ 
ferngesteuert (Berlin 1994) 26-33 und 43-52. 

40 



Marianische Spiritualität im Martyrium deutscher Glaubenszeugen 

 

                                                  

Sohnes und des Heiligen Geistes. Amen! Gelobt sei Jesus Christus 
und die Unbefleckte Jungfrau Maria. Amen!“38

V. Haftstätten 

Die Zeit des Nationalsozialismus kannte unterschiedliche Grade 
der Freiheitsberaubung: Untersuchungshaft, Gefängnis, Strafan-
stalt, Zuchthaus, Arbeitslager, Arbeitserziehungslager, Konzentra-
tionslager. Ausgewählte Beispiele sollen im weiteren Verlauf da-
von künden, wie die Glaubenszeugen auf die Entbehrung der Frei-
heit reagierten, welcher Hilfen sie sich bedienten und warum sie 
den Gekreuzigten verehrten, unter dessen Kreuz sie die Gottesmut-
ter, die mater dolorosa, anriefen. 

1.  Konzentrationslager Dachau 
Der Würzburger Diözesanpriester Georg Häfner, als Pfarrer von 

Oberschwarzach wegen der Verteidigung der Unauflöslichkeit der 
Ehe in das Netz der Geheimen Staatspolizei geraten und in das 
Konzentrationslager Dachau überstellt, kündet in seinen Briefen an 
seine Verwandten von seiner tiefen Verbundenheit mit Gott im 
Sakrament der Eucharistie, aber auch mit der Gottesmutter. Seine 
dort niedergelegten Betrachtungen „kennzeichnen die Kirchenge-
meinschaft, die Häfner lebte und lehrte. Zur Schule des Betens 
gehört Häfners Anhalten zum Rosenkranzgebet. In der regelmäßig 
geübten Form entwickelt sich gleichsam die marianisch geprägte 
Gehorsamshaltung, werkzeuglich von Gott über sich verfügen zu 
lassen. Zugleich wird der Beter in den gesamten heilsgeschichtli-
chen Wirkungszusammenhang Gottes gestellt. Häfners Doppel-
hoffnung auf die göttliche und menschliche Hilfe bricht durch, 
wenn er am 17. Mai 1942 aus Dachau schreibt: „Beten und hoffen 
wir weiter auf Gott und Muttergottes“39. Wenn der in Würzburg 
geborene Priester seine in Liebe verbundenen Eltern am 10. Januar 

 
38  ALFONS SCHRODI, Verurteilt zum Tod durch Enthauptung. Pater Friedrich 

Lorenz OMI. Ein Opfer der Nazi-Justiz (Mainz o.J. [1993]) 53. 
39  GÜNTER PUTZ, Gott ist der Grund. Das Lebenszeugnis von Georg Häfner 

– Einsichten in das Priesteramt (Würzburg 2000) 41. 

41 



Helmut Moll 

 

                                                  

1942 auf das Marienheiligtum Frankens, die Wallfahrtskirche Ma-
riä Heimsuchung, hinweist und darum bittet: „Besucht fleißig das 
Käppele“40, dann verdichtet sich hier seine marianisch orientierte 
Spiritualität. In seinem Brief vom 12. Juli 1942 legt er seinen El-
tern die Worte ans Herz: „Beten und hoffen wir weiter auf Gott und 
Muttergottes.“41

Das Würzburger Käppele birgt ein altes Vesperbild. Die Pietà 
zeigt uns den von blutenden Wunden gezeichneten Herrn, von sei-
ner Mutter auf dem Schoss gehalten.42 In ihr erfüllt sich die Prophe-
tie des greisen Simeon, der bei der Darstellung Jesu im Tempel 
vorherverkündigte, dass Jesus das Zeichen des Widerspruchs sei 
und zu Maria sagte: „Dir selbst aber wird ein Schwert durch die 
Seele dringen.“ (Lk 2, 35; vgl. Zweites Vatikanisches Konzil, 
Dogmatische Konstitution über die Kirche, Art. 57). Die Dogmati-
sche Konstitution über die Kirche des Zweiten Vatikanischen Kon-
zils kleidet die Vorausverkündigung in folgende Worte: „Ihre Ver-
einigung mit dem Sohn hielt sie in Treue bis zum Kreuz, wo sie 
nicht ohne göttliche Absicht stand (vgl. Joh 19,25), heftig mit ih-
rem Eingeborenen litt und sich mit seinem Opfer in mütterlichem 
Geist verband, indem sie der Darbringung des Schlachtopfers, das 
sie geboren hatte, liebevoll zustimmte. Und schließlich wurde sie 
von Christus Jesus selbst, als er am Kreuz starb, dem Jünger zur 
Mutter gegeben mit den Worten: Frau, siehe da dein Sohn“ (Art. 
58). Der eindringliche Ton des Stabat mater dolorosa drückt diese 

 
40  PAUL-WERNER SCHEELE – KLAUS WITTSTADT, Georg Häfner. Priester 

und Opfer. Briefe aus der Haft. Gestapodokumente (Würzburg 1983) 98 
(Brief Nr. 1). 

41  Vgl. Anm. 39, 113 (Brief Nr. 10). 
42  Detaillierte Auskunft geben HANS DÜNNINGER, Processio peregrinationis. 

Volkskundliche Untersuchungen zu einer Geschichte des Wallfahrtswesens 
der heutigen Diözese Würzburg, Würzburger Diözesangeschichtsblätter 24 
(1962) 52-188, hier 62-69, und KARL KOLB, Käppele. Rokoko-Kleinod in 
Würzburg. Einführung: JOSEF DÜNNINGER (Würzburg 1976). – Im Früh-
jahr 1933 rief Kaplan Fritz Keller von Düren die Nachtwallfahrt zur 
Heimbacher Pietà ins Leben, die bis heute die Erinnerung an ihn wach 
hält; vgl. AUGUST BRECHER, Pfarrer Fritz Keller, in: Moll, Zeugen, Bd. I, 
16-18, hier 17.  

42 



Marianische Spiritualität im Martyrium deutscher Glaubenszeugen 

 

                                                  

Empfindungen in theologisch sublimer und sprachlich kaum über-
bietbarer Weise aus43, in Anlehnung an das auf Maria bezogene 
Wort der Klagelieder: „Ihr alle, die ihr des Weges zieht, schaut 
doch und seht, ob ein Schmerz ist wie mein Schmerz, den man mir 
angetan“ (Klgl 1 12), wenn es dort heißt: 

„Christi Mutter stand mit Schmerzen bei dem Kreuz und weint 
von Herzen, als ihr lieber Sohn da hing. Durch die Seele voller 
Trauer, schneidend unter Todesschauer, jetzt das Schwert des Lei-
dens ging. 

Welch ein Schmerz der Auserkornen, da sie sah den Eingebor-
nen, wie er mit dem Tode rang! Angst und Jammer, Qual und Ban-
gen, alles Leid hielt sie umfangen, das nur je ein Herz durchdrang. 

O du Jungfrau der Jungfrauen, woll auf mich in Liebe schauen, 
dass ich teile deinen Schmerz, dass ich Christi Tod und Leiden, 
Marter, Angst und bittres Scheiden fühle wie dein Mutterherz!“44

Pfarrer Häfner wollte mit den an seine Verwandten gerichteten 
Appellen auf die Vereinigung des Leides Christi und seiner Mutter 
mit dem der Häftlinge aufmerksam machen. Das Stabat mater do-
lorosa gibt zugleich Kraft, den eigenen Schmerz im Wissen um die 
Schmerzen des Gekreuzigten und seiner unter dem Kreuz stehen-
den Mutter geduldig und tapfer zu tragen. Schließlich klingt der 
Gedanke der Sühne an: für die Ungerechten und Sünder im Gebet 
und im Opfer einzutreten. 

Kaplan Hans Haun erinnert sich an seinen ehemaligen Pfarrer 
Häfner, wenn er unter dem 14. Januar 1986 bezüglich des Rosen-
kranzgebetes zu Protokoll gab: „(...) auch seinen Haushälterinnen 
empfahl er dringend außer dem selbstverständlich täglichen Got-
tesdienstbesuch das tägliche Beten des Rosenkranzes“45 In dieser 

 
43  Vgl. hierzu FRANZ KARL PRASSL, Stabat mater dolorosa I., in: LThK³ 9, 

Sp. 908-909. 
44 Text: HEINRICH BONE, zitiert nach: Gebet- und Gesangbuch für das Erzbis-

tum Köln (Köln 1949) 837-838. 
45 Vgl. Anm. 39, 39-40. 

43 



Helmut Moll 

 

                                                  

Haltung, die er persönlich vorlebte, bis in die letzten Tage seines 
Lebens, starb Pfarrer Häfner am 20. August 1942.  

2. Konzentrationslager Buchenwald  
Der christliche Gewerkschaftler Otto Gerig46, 1885 in der badi-

schen Kleinstadt Rosenberg unweit von Bad Mergentheim zur Welt 
gekommen, kam 1910 in das Rheinland, trat in die Zentrumspartei 
ein, für die er von 1921 bis 1924 als Abgeordneter in den preußi-
schen Landtag, von 1923 bis 1933 für den Wahlkreis Köln-Aachen 
in den Berliner Reichstag einzog. Nach der Selbstauflösung der 
Zentrumspartei am 5. Juli 1933 versuchte der fünffache Familien-
vater zunächst durch die Übernahme eines Feinkost-
Lebensmittelgeschäftes in Köln-Deutz den Lebensunterhalt zu be-
streiten, ab dem Jahre 1937 als kaufmännischer Angestellter bei 
den Kölner Ford-Werken. Da er und seine Freunde niemals die 
Nationalsozialistische Deutsche Arbeiterpartei gewählt hatten, 
wurden sie im Zuge der „Gewitteraktion“ nach dem fehlgeschlage-
nen Attentatsversuch auf Adolf Hitler vom 20. Juli 1944 gefangen 
genommen und verhaftet. Nach Aufenthalten im berüchtigten Köl-
ner Gestapo-Gefängnis und dem Konzentrationsaußenlager Köln-
Deutz ging der Leidensweg in Richtung Weimar in das KZ Bu-
chenwald. 

Dem Zeitzeugen Josef Baumhoff, der überlebte, verdanken wir 
seinen ausführlichen Bericht vom 21. November 1944 über die 
dann folgenden Ereignisse. Hier zufolge begannen die aus Köln 
deportierten acht Katholiken „gleich nach der Ankunft in Buchen-
wald (...) eine Novene zur Gottesmutter, der wir unsere Anliegen 
ans Herz legten. Im Anschluss daran folgte eine weitere tägliche 
Marienverehrung.“47 Aus der Kraft dieser marianisch geprägten 
Frömmigkeit, die beispielhaft genannt werden muss, versteht sich 
die vertrauensvolle Haltung des letzten Briefes Gerigs an seine 

 
46  Vgl. für das Folgende REIMUND HAAS, Otto Gerig, in: MOLL, Zeugen, 

Band I, 299-302; jetzt ausführlicher DERS., Gerig, Otto, in: BBKL XIX 
(2001) Sp. 530-538. 

47  Vgl. Anm. 46, 301. 

44 



Marianische Spiritualität im Martyrium deutscher Glaubenszeugen 

 

                                                  

Familie. Mit Datum vom 22. September 1944 wünschte der beken-
nende Katholik seinen Lieben: „Bleibt gesund und tapfer, dann 
werden wir schon durchstehen“48. Doch Gerig, der sich in seinem 
letzten Brief noch „gesund“ nannte, hielt den unwirtlichen Zustän-
den des Lagers nicht stand. Am 3. Oktober 1944 starb er an „Herz-
insuffizienz bei Bronchitis“.49

3. Zuchthaus Brandenburg-Görden  
Die Kraft des Rosenkranzgebetes, gerade in schier aussichtslo-

ser Lage, macht der Bamberger Rechtsanwalt Hans Wölfel50 deut-
lich. Von einer 21-jährigen Parteigenossin denunziert, wurde der 
Familienvater, der das NS-Regime ebenso konsequent wie gradli-
nig abgelehnt hatte, am 12. Oktober 1943 in seiner Bamberger 
Wohnung verhaftet, vier Wochen lang im Landgerichtsgefängnis 
Bamberg inhaftiert und alsdann in die Berliner Haftanstalt Moabit 
verlegt. Während der Hauptverhandlung vor dem 6. Senat des 
Volksgerichtshofes wurde er am 10. Mai 1944 in Potsdam wegen 
„Wehrkraftzersetzung“ zum Tode verurteilt. In das Zuchthaus 
Brandenburg-Görden an der Havel überstellt, bewährte sich in sei-
nen letzten Lebenstagen das christliche Fundament, auf dem er 
stand. „Wie während seines gesamten Lebens fand er auch in der 
tristen Gefängniszelle Trost und Halt in seinem christlichen Glau-
ben. Ein deutsches Missale, eine Bibel, ein Buch von den Engeln 
und ein Rosenkranz begleiteten“51 ihn auf seinem letzten Wege. In 
der Betrachtung der freudenreichen, schmerzhaften und glorreichen 
Gesätze des Rosenkranzes fand dieser katholische Laie „Trost und 

 
48  Vgl. Anm. 46, 301. 
49  Ebd. 
50  Für das Folgende siehe WERNER ZEIßNER, Hans Wölfel, in: Moll, Zeugen, 

Band I, 87-90. 
51  Vgl. Anm. 50, 89. - Der Volksschullehrer Joseph Roth hatte sich im Kon-

zentrationslager Buchenwald einen Rosenkranz aus Holzstückchen gebas-
telt, den er auch zusammen mit anderen Mithäftlingen betete; vgl. HEIN-
RICH WALLE, Joseph Roth, in: Moll, Zeugen, Bd. I, 318-322, hier 321 und 
Helmut Moll, „Wenn wir heute nicht unser Leben einsetzen...“ Martyrer 
des Erzbistums Köln aus der Zeit des Nationalsozialismus. Hrsg. Bil-
dungswerk der Erzdiözese Köln (Köln ³2000) 68-69. 

45 



Helmut Moll 

 

                                                  

Halt“ bis zu seinem letzten Atemzug. Papst Pius XI. hatte ange-
sichts der bedrohlichen Lage in der Welt die Gläubigen in aller 
Welt in seiner Enzyklika Ingravescentibus malis (1937) auf das 
Rosenkranzgebet als Zuflucht der Kirche nachhaltig aufmerksam 
gemacht: „Lasst uns mit allen Kräften und mit kindlichem und 
unermüdlichem Nachdruck die erhabene Mutter des Herrn bitten, 
dass diese den christlichen Kult und die Menschlichkeit zerstören-
den Kräfte vernichtet werden und dass der müden angsterfüllten 
Menschheit der wahre Friede geschenkt werde! Wenn man so ü-
berall in rechter Absicht, mit großem Vertrauen und frommer Ge-
sinnung beten wird, so darf man hoffen, dass die selige Jungfrau 
wie in der Vergangenheit so auch in unseren Tagen von ihrem gött-
lichen Sohne erlangen wird, dass die Sturmeswogen eingedämmt 
und beruhigt werden können und dass ein glorreicher Sieg diesen 
lobenswürdigen Gebetskrieg der Christgläubigen krönt.“52

Ausblick 

Die Blutzeugen unter Hitlers Terror verbanden sich in ihrer leib-
lichen und seelischen Not mit dem Leid ihres gemarterten Herrn, 
dem bis in den Tod nachzufolgen sie sich vorgenommen hatten. Im 
Blick auf den am Kreuz Durchbohrten erblickten sie zugleich die 
Mater dolorosa. In der Lauretanischen Litanei wenden sich die 
Gläubigen in zwölf Marien-Anrufungen als Königin an sie und 
flehen um ihre mächtige Hilfe. In acht Akklamationen rufen sie die 
Himmelsbewohner an und flehen sie als Königin der Engel, der 
Patriarchen, der Propheten, der Apostel, der Martyrer, der Beken-
ner, der Jungfrauen und aller Heiligen an. Die Regina martyrum 
bildet den Fluchtpunkt der Martyrer des 20. Jahrhunderts, der Blut-
zeugen aus der Zeit des Nationalsozialismus, aus der Zeit des 
Kommunismus, ferner der Zeugen des so genannten martyrium 
puritatis wie schließlich derjenigen aus den Missionsgebieten. Sie 
alle, die bekannten und die unbekannten Martyrer, verzweifelten 

 
52 Deutsche Übersetzung nach RUDOLF GRABER (vgl. Anm. 6), 147-153, hier 

151. 

46 



Marianische Spiritualität im Martyrium deutscher Glaubenszeugen 

 

                                                  

nicht ob der schier unerträglichen Schmerzen und Peinigungen, 
weil sie aus einer christlichen fundierten Spiritualität lebten, in der 
die Mariologie ihren legitimen Platz einnahm, ist doch die Gottes-
mutter „Typus und klarstes Urbild im Glauben und in der Liebe“, 
wie es die Dogmatische Konstitution über die Kirche des Zweiten 
Vatikanischen Konzils ausdrückte (vgl. Art. 53)53.  

 

 
53 Vgl. BERNHARD KÖTTING, Maria Mutter und „Königin“ und ihre Heilsbe-

deutung, in: German Rovira (Hrsg.), Ungetrübter Spiegel. Maria, Mutter 
der Kirche (Essen 1992) 89-95. 

47 





 

Marienlehre und Marienfrömmigkeit bei den Heili-
gen der Väterzeit 

Manfred Hauke 

1. Einführung 

In den ersten Jahrhunderten formuliert die Kirche die Grundla-
gen ihres Glaubens an den dreifaltigen Gott und an Jesus Christus, 
wahrer Gott und wahrer Mensch. Die Wertschätzung und Vereh-
rung Mariens ist dabei integrierender Bestandteil des Christusglau-
bens. Dies zeigt sich vor allem im Umfeld des Konzils von Ephe-
sus (431), das Maria feierlich als Theotókos bekennt, als „Gottes-
gebärerin“. 

Die Keimzellen für die Marienlehre und Marienfrömmigkeit der 
Väterzeit finden sich bereits in der Heiligen Schrift1. Die Gottes-
mutterschaft ist beispielsweise einschlussweise enthalten in der 
Aussage des hl. Paulus, wonach Gott in der Fülle der Zeit seinen 
Sohn sandte, „geboren von einer Frau“ (Gal 4, 4). Und bei Lukas 
wird Maria „Mutter des Herrn“ genannt, Mutter des göttlichen 
Kyrios (Lk 1, 43). In der lukanischen Kindheitsgeschichte zeigen 
sich auch besonders deutlich die entscheidenden Motive der kirch-
lichen Marienverehrung: „Siehe, von nun an preisen mich selig alle 
Geschlechter“, singt Maria im Magnifikat (Lk 1, 48), und bei der 
Verkündigung begrüßt der Engel die heilige Jungfrau: „Gegrüßet 
seist du Maria, voll der Gnade, der Herr ist mit dir“ (Lk 1, 28). 

                                                   
1  Vgl. L. SCHEFFCZYK, Das biblische Zeugnis von Maria (Maria in der 

Heilsgeschichte I), Wien 61990; A. ZIEGENAUS, Maria in der Heilsge-
schichte. Mariologie (Katholische Dogmatik V), Aachen 1998, 75-142. 
160-192. 

49 



Manfred Hauke 

 

                                                  

Die Väterzeit2 meditiert und vertieft die biblischen Ansätze. 
Hervorragende Zeugen für den Glauben der alten Kirche sind die 
Heiligen, vor allem in den Schriften der Kirchenväter. Die Heiligen 
der Väterzeit3 sind dabei natürlich nicht wie isolierte Meteoriten zu 
würdigen, sondern gleichsam wie die Gipfel eines gewaltigen Ge-
birges. Ihre Lehre und ihre Frömmigkeit bezeugen den Glauben der 
gesamten Kirche. 

Die Väterzeit umspannt einen Zeitraum von ungefähr 700 Jah-
ren. Als Endpunkt gilt in der Regel Isidor von Sevilla im Westen († 
636) und Johannes von Damaskus im Osten († vor 754). Als heili-
ge Glaubenszeugen könnten wir eine gewaltige Anzahl von Män-
nern und Frauen auf ihre Marienlehre und Marienfrömmigkeit hin 
untersuchen. Aus dieser Wolke von Zeugen werden in der Folge 
nur einige hervorragende Beispiele vorgestellt.  

Das Thema des Vortrags ist nicht einfachhin „Die Marienvereh-
rung bei den Heiligen der Väterzeit“, sondern „Marienlehre und 
Marienfrömmigkeit bei den Heiligen der Väterzeit“. Mit „Marien-
frömmigkeit“ ist gemeint die Nachahmung Mariens im christlichen 
Leben, das Gedächtnis der Gottesmutter in der Liturgie, die Vereh-
rung Mariens im Bild, die Weihe von marianischen Heiligtümern 
und die Anrufung der heiligen Jungfrau im Gebet. Die Marien-
frömmigkeit steht dabei in engem Zusammenhang mit der Lehre 
von Maria, der heiligen Jungfrau und Gottesgebärerin. Natürlich 
gibt es stets eine Wechselbeziehung zwischen Marienlehre und 
Marienfrömmigkeit, aber gerade in der alten Kirche ist sehr deut-

 
2  Vgl. G. SÖLL, Mariologie (Handbuch der Dogmengeschichte III/4), Frei-

burg i. Br. 1978, 24-134; S. ALVAREZ CAMPOS (Hg.), Corpus Marianum 
patristicum, 8 Bde., Burgos 1970-1985; G. GHARIB u. a. (Hg.), Testi Ma-
riani del primo millennio, 4 Bde., Rom 1988-1991; L. GAMBERO, Maria 
nel pensiero dei padri della Chiesa, Cinisello Balsamo 1991; S. DE FIO-
RES, Maria Madre di Gesù. Sintesi storico-salvifica, Bologna 1992, 109-
143; ZIEGENAUS (1998) 142-160. 192-203; E. PERETTO, Percorsi mariolo-
gici nell‘antica letteratura cristiana, Vatikanstadt 2001 

3  Vgl. Marienlexikon, 6 Bde., St. Ottilien 1988-1994, passim; F. HOLBÖCK, 
Geführt von Maria. Marianische Heilige aus allen Jahrhunderten der Kir-
chengeschichte, Stein am Rhein 1987, 54-196 

50 



Marienlehre und Marienfrömmigkeit bei den Heiligen der Väterzeit 

 

                                                  

lich der Vorrang der Marienlehre. Erst weil die hervorragende Stel-
lung Mariens in der Heilsgeschichte immer deutlicher erkannt 
wird, wächst die Verehrung der Gottesmutter im gläubigen Lob-
preis4. 

Dieser Vorrang der Marienlehre zeigt sich sehr deutlich beim 
Thema der Anrufung Mariens um ihre Fürsprache. Die frühesten 
Zeugnisse für die Anrufung Mariens, auf die wir noch zurück-
kommen, finden sich erst im 3. beziehungsweise 4. Jahrhundert. 
Mariologische Aussagen gibt es dagegen schon bei den Apostoli-
schen Vätern. Die Marienlehre bildet das dogmatische Fundament, 
auf dem die Marienfrömmigkeit begründet ist. Erst in einem zwei-
ten Schritt beeinflusst dann auch die Marienverehrung die Mario-
logie. Bevor wir einzelne Ausdrucksformen der Marienfrömmig-
keit beleuchten, sollen darum zunächst die Grundlinien der Marien-
lehre vorgestellt werden.  

2. Lehrmäßige Grundlagen der Marienverehrung 

2. 1 Maria als „neue Eva“ und jungfräuliche Gottesmutter 
Die untrennbare Verbindung Mariens mit dem Christusgeheim-

nis zeigt sich beispielhaft in einem Text des syrischen Bischofs 
Ignatius von Antiochien, der um das Jahr 107 in Rom als Blutzeuge 
starb:  

„Einen Arzt gibt es, aus Fleisch zugleich und aus Geist, gezeugt 
und ungezeugt, im Fleische erschienener Gott, im Tode wahrhafti-
ges Leben, aus Maria sowohl wie aus Gott, zuerst leidensfähig und 
dann leidensunfähig, Jesus Christus, unser Herr“5. 

Ignatius verteidigt die Gottheit Jesu Christi gegen das Judentum 
und (vor allem) die Menschheit Christi gegen den Doketismus, 
nach dem Jesus nur zum Schein Mensch geworden und nur zum 
Schein gestorben ist. Der Bischof von Antiochien betont daher, 

 
4  Vgl. L. SCHEFFCZYK, Maria in der Verehrung der Kirche (Maria in der 

Heilsgeschichte III), Wien 21992, 10 
5  IGNATIUS ANT., Ad Eph. 7, 2 (ed. J. A. Fischer, 147-149) 

51 



Manfred Hauke 

 

                                                  

dass Jesus Christus „wahrhaft“ (alethôs) von einer Jungfrau gebo-
ren und unter Pontius Pilatus ans Kreuz geschlagen wurde6. Jesus 
Christus, der einzige Herr, Gott und Mensch zugleich, ist geboren 
aus Maria. 

Eine synthetische Darstellung der gesamten Heilsgeschichte 
findet sich am Ende des zweiten Jahrhunderts in den Schriften des 
hl. Irenäus von Lyon. Wichtig ist dabei die Gegenüberstellung von 
Eva und Maria, ein Vergleich, der auf den Philosophen und Märty-
rer Justin zurückgeht. Die biblische Parallele von Adam und Chris-
tus, dem sich die Antithese von Eva und Maria zuordnet, ist Ire-
näus wichtig für die Wertung der Heilsgeschichte. Der Kirchenva-
ter wendet sich gegen die Gnostiker, die in Gott, in Christus und in 
die Heilige Schrift eine kontradiktorische Zweiheit hineintragen. 
Der Vater Jesu Christi wird bei den Häretikern gegen den Schöp-
fergott ausgespielt, der himmlische Christus gegen den irdischen 
und das Neue Testament gegen das Alte. Das zentrale Anliegen des 
Irenäus ist dagegen die Einheit: die Einheit Gottes, Christi und der 
Heilsgeschichte. Im Zentrum der Einheit steht die Menschwerdung 
Christi, die Gott und Mensch ebenso miteinander verbindet wie den 
Anfang und das Ende der Geschichte. Ein Kernbegriff ist dabei die 
„Rekapitulation“, in der Christus das erneuert und vollendet, was 
durch den Sündenfall Adams verlorengegangen ist. Das Christus-
geschehen steht dadurch mit der ganzen Geschichte in Verbindung 
und nicht nur mit einem Teil7. 

Mit diesem Zentralpunkt der irenäischen Theologie wird auch 
Maria verbunden8. Wie der Ungehorsam Evas als universale Ursa-
che des „Todes“ (im umfassenden Sinne) erscheint, so der Gehor-
sam Mariens als Ursache des „Heiles“: 

 
6  IGNATIUS ANT., Ad Smyrn. 1, 1 (ed. J. A. Fischer 205); vgl. Ad Trall. 9, 1 

(ed. J. A. Fischer 177) 
7  Vgl. M. HAUKE, Heilsverlust in Adam. Stationen griechischer Erbsünden-

lehre: Irenäus – Origenes - Kappadozier, Paderborn 1993, 197. 261 f. 
8  Vgl. hierzu M. HAUKE, Heilsverlust in Adam, 265-267 

52 



Marienlehre und Marienfrömmigkeit bei den Heiligen der Väterzeit 

 

                                                  

„Gleichwie … Eva … durch ihren Ungehorsam sowohl für sich 
wie für das ganze Menschengeschlecht Ursache des Todes gewor-
den ist: so ist auch Maria … durch ihren Gehorsam für sich wie für 
das gesamte Menschengeschlecht Ursache des Heiles geworden“9.  

Eva und Maria sind nicht nur symbolhafte „Typen“ von Unheil 
und Heil, sondern deren bewirkender Grund (causa). Die Wirkur-
sächlichkeit beider Stammmütter wird umschrieben mit dem Bild 
des „Fesselns“ und „Lösens“10. Die von Eva geschaffene Situation 
erscheint als unentwirrbarer Knoten, der von Maria zurückge-
schlungen wird. Irenäus gebraucht hier nicht das Wort „Rekapitula-
tion“, sondern den verwandten Ausdruck des „Rückkreislaufs“ 
(recirculatio): 

Im „Rückkreislauf von Maria zu Eva“ wird „das Gebundene da-
durch gelöst, dass die Bänder der Knoten zurückgeschlungen wer-
den“11. 

„Was die Jungfrau Eva durch Unglauben gebunden, das hat die 
Jungfrau Maria durch Glauben gelöst“12. 

Die Stellung Mariens als zweite Eva wird von John Henry 
Newman mit einem gewissen Recht als „die grundlegende Lehre 
des Altertums in bezug auf sie“ bezeichnet. „Eva hatte eine klar 
umgrenzte, wesentliche Stellung im Alten Bunde. Das Schicksal 
des Menschengeschlechts lag bei Adam. In Adam sind wir ge-
fallen. Er war es, der uns vertrat. Selbst wenn Eva gefallen wäre, 
Adam aber standgehalten hätte, hätten wir jene übernatürlichen 
Vorrechte nicht verloren, die ihm als unserem Stammvater verlie-
hen worden waren. Doch obgleich Eva nicht das Haupt des 
menschlichen Geschlechtes war, hatte sie doch in bezug auf das 
Menschengeschlecht eine eigene Stellung; denn Adam, der von 
Gott den Auftrag erhalten hatte, allen Dingen ihren Namen zu ge-
ben, nannte sie ´Mutter aller Lebendigen´ [Gen 3, 20], ein Name, 

 
9  IRENAEUS, Adv. haer. III, 22, 4 (SC 211, 440) 
10  Vgl. Adv. haer. V, 19,1 (SC 153, 248) 
11  Adv. haer. III, 22, 4 (SC 211, 440) 
12  Adv. haer. III, 22, 4 (SC 211, 442-444) 

53 



Manfred Hauke 

 

                                                  

der sicherlich nicht bloß eine Tatsache, sondern auch eine Würde 
ausdrückte“13. 

Die Hinweise Newmans treffen einen Zentralpunkt der patristi-
schen Mariologie, auch wenn die Eva-Maria-Parallele nicht immer 
den gleichen Stellenwert bekommt wie bei Irenäus14. Maria tritt 
hier in die Mitte der Heilsgeschichte an der Seite Christi, des neuen 
Adams. Die Parallele mit Eva bezieht sich vor allem auf das Jawort 
Mariens bei der Verkündigung, vor dem Ereignis der Menschwer-
dung Gottes. Ihre Mutterschaft ist eine aktive Mitwirkung am 
Heilsgeschehen, auch wenn ihre Heiligkeit vom Heilswerk Christi 
abhängt.  

Diese Abhängigkeit von Christus zeigt sich bei Irenäus etwa in 
einer Bemerkung zur Taufe: der Sohn Gottes öffnet „als Reiner 
rein den reinen Mutterschoß, der die Menschen in Gott wiederge-
biert“15. Der „reine Mutterschoß, der die Menschen in Gott wieder-
gebiert“, ist sowohl die Kirche, die von Irenäus als „jungfräuliche 
Mutter“ beschrieben wird16, als auch Maria. Deren jungfräuliche 
Mutterschaft bezieht sich auf Christus, dehnt sich aber auch auf die 
Christgläubigen aus17. 

Schon bei Irenäus zeigen sich also mit aller Deutlichkeit zwei 
Grundlinien der patristischen Mariologie: die jungfräuliche Got-
tesmutterschaft und die Aufgabe als „neue Eva“. 

 
13  J. H. NEWMAN, Die katholische Marienverehrung, in DERS., Polemische 

Schriften (Ausgewählte Werke IV), Mainz 1959, 23 f (engl. Letter to Pu-
sey, 1866). 

14  Vgl. L. CIGNELLI, Maria Nuova Eva nella Patristica greca (sec. II-V), 
Assisi 1966; G. SÖLL, „Eva-Maria-Parallele”: Marienlexikon 2 (1989) 
420 f. 

15  IRENAEUS, Adv. haer. IV, 33, 11 (SC 100, 830) 
16  So in dem Brief an die Gemeinden von Lyon und Vienne: EUSEBIUS, Hist. 

Eccl. V,1,45 (SC 41, 18); vgl. IRENÄUS, Adv. haer. IV, 31,3; Demonstratio 
94 (die Kirche als Mutter) 

17  Vgl. SÖLL, Mariologie 39 

54 



Marienlehre und Marienfrömmigkeit bei den Heiligen der Väterzeit 

 

                                                  

2. 2  Maria als Jungfrau 
Eine gesamthafte Schau Mariens spiegelt sich auch in der Be-

zeichnung „Jungfrau“, die sich in den Kindheitsgeschichten bei 
Matthäus und Lukas findet (Mt 1, 18-25; Lk 1, 26-38). Matthäus 
zitiert dabei ausdrücklich die Weissagung von Jesaja nach dem 
Text der Septuaginta: „Siehe, die Jungfrau wird ein Kind empfan-
gen, einen Sohn wird sie gebären, und man wird ihm den Namen 
Immanuel geben“ (Jes 7, 14 LXX: Mt 1, 21). In der Väterzeit wird 
„die Jungfrau“ (he parthénos) schon sehr früh zu einem bevorzug-
ten Ehrentitel für Maria, dem sich seit dem 2. Jh. kommentierende 
Adjektive beigesellen, insbesondere „die heilige Jungfrau“. Bei 
Hippolyt heißt es etwa: „Der Logos hat das heilige Fleisch aus der 
heiligen Jungfrau angezogen“18. In der Bezeichnung Mariens als 
„die Jungfrau“ zeigt sich eine gesamthafte Schau der Person Ma-
riens, in der das leibliche Element ebenso einbezogen ist wie die 
geistliche Dimension.  

Am Ende des 4. Jahrhunderts sieht sich die Kirche gezwungen, 
die Jungfräulichkeit Mariens in der Geburt und nach der Geburt 
eigens zu verteidigen. Besonders hervorgetreten sind dabei Ambro-
sius und Hieronymus. In der Formel des Taufbekenntnisses natus 
ex Maria virgine sehen sie die virginitas ante partum und in partu 
eng miteinander verbunden19. 

In der Verteidigung der immerwährenden Jungfräulichkeit Ma-
riens spielt auch die gelebte Wirklichkeit der gottgeweihten Jung-
fräulichkeit in der Kirche eine große Rolle. Die Jungfräulichkeit 
Mariens in der Geburt wurde angegriffen von Jovinian, einem ehe-
maligen Mönch. Nach Jovinian, wie über 1000 Jahre später bei 
Martin Luther, gibt es keinerlei Unterschied im Wert der christli-
chen Lebensstände. Der Jungfräulichkeit eignet nach Jovinian der 
gleiche Rang wie der Ehe. Es sei falsch, sich mit der Ehelosigkeit 
um des Himmelreiches willen besondere Verdienste erwerben zu 

 
18  De Antichristo 4 (GCS Hippolyt II, 6); vgl. SÖLL, Mariologie, 63 
19  Vgl. SÖLL, Mariologie, 74 f. 

55 



Manfred Hauke 

 

                                                  

wollen. In diesen Zusammenhang fällt dann auch die Leugnung der 
Jungfräulichkeit Mariens in der Geburt20. 

Jovinian wird von Synoden in Rom und in Mailand verurteilt. In 
dem von Ambrosius formulierten Mailänder Synodalschreiben 
heißt es:  

„Gut ist die Ehe, durch die der Fortbestand der Menschheit ge-
währleistet wird, aber besser noch ist die Jungfräulichkeit, durch 
die das Erbe des Himmelreiches erworben wird … Christus wählte 
für sich, als besondere Gabe, die Jungfräulichkeit, … und zeigte in 
sich selbst, was er in seiner Mutter erwählt hatte“21. 

Die Wertschätzung der heiligen Jungfrau ist verbunden mit dem 
christlichen Ideal der Jungfräulichkeit, das häufiger von Frauen als 
von Männern gelebt wurde. Hieronymus schreibt dazu: „Der Tod 
ist von Eva, das Leben aber durch Maria. Deshalb ergoss sich auch 
reicher die Gabe der Jungfräulichkeit auf die Frauen, weil dieselbe 
von einer Frau den Anfang genommen hatte“22. Athanasius, ein 
großer Förderer des monastischen Lebens, bezeichnet Maria als 
„Spiegel“, in den alle Jungfrauen hineinschauen sollen, um nach 
dem Bilde Mariens ihre Seele zu schmücken. Maria und die gott-
geweihten Jungfrauen werden gleichsam in einer Perspektive zu-
sammengeschaut: „Mit Bewunderung blicken die Heiden zu den 
Jungfrauen als dem Tempel des Logos empor. Man findet nämlich 
diesen heiligen, himmlischen Beruf in keiner anderen Religion, als 
nur bei uns Christen. In der Tat ein deutlicher Beweis, dass bei uns 
die wahre Gottesverehrung besteht“23. 

 
20  Vgl. L. SCHEFFCZYK, „Jovinian”, Marienlexikon, 3 (1991) 445 
21  AMBROSIUS, Ep. 42, 3 (PL 16, 1124) 
22  Ep. 22, 21 (CSEL 54, 173) 
23  ATHANASIUS, Apol. ad Const., 33 (SC 56 bis, 166). Das jungfräuliche 

Leben der Vestalinnen, das man gegen diese Aussage anführen könnte, 
war weder freiwillig noch auf Lebenszeit (vgl. SC 56bis, 166, Anm.). Vgl. 
M. HAUKE, Jungfrauen. Maria als Vorbild der Jungfrauen, Marienlexikon 
3 (1991) 484-487 

56 



Marienlehre und Marienfrömmigkeit bei den Heiligen der Väterzeit 

 

                                                  

2. 3  Die Gottesmutterschaft 
Die Jungfräulichkeit Mariens ist untrennbar verbunden mit ihrer 

einzigartigen Würde als Gottesmutter. Die Voraussetzung für die-
sen Titel ist, systematisch gesehen, die hypostatische Union, d. h. 
die Einheit der göttlichen und der menschlichen Natur Jesu Christi 
in der Person oder Hypostase des ewigen Sohnes Gottes. Kraft 
dieser Verbindung der beiden Naturen in der Einzigkeit der Person 
ergibt sich die logische Folgerung der Idiomenkommunikation, d. 
h. die Eigenschaften (idiomata) der göttlichen und der menschli-
chen Natur sind verbunden in der göttlichen Person des Sohnes. 
Aus diesem Grunde lässt sich beispielsweise sagen „Gott ist ge-
storben“, nicht in seiner Gottheit, aber in seiner mit der Hypostase 
des ewigen Wortes untrennbar verbundenen Menschheit. Dement-
sprechend ist Maria „Mutter Gottes“, nicht weil sie die Gottheit 
Jesu erzeugt hätte, sondern weil sie den menschgewordenen Sohn 
Gottes geboren hat. 

Die Einzigkeit des Subjektes in Jesus Christus und die Idiomen-
kommunikation finden sich von der Sache her schon im Neuen 
Testament und in den frühesten Kirchenvätern. Schwierigkeiten 
erhoben sich dagegen von Seiten der antiochenischen Theologie, 
die seit dem 4. Jh. dazu neigte, Göttliches und Menschliches in 
Jesus Christus auf zwei verschiedene Subjekte zu verteilen. Nesto-
rius, der aus diesem theologischen Milieu stammte, lehnte darum 
den Titel der „Gottesgebärerin“ ab (Theotokos), der in der Volks-
frömmigkeit längst verwurzelt war und erstmals ausdrücklich be-
zeugt ist am Beginn des 4. Jahrhunderts24. Die feierliche Definition 
der Bezeichnung „Gottesgebärerin“ auf dem Konzil von Ephesus 
im Jahre 431 hat die Christologie geklärt und gleichzeitig die Ma-
rienverehrung wirksam gefördert. Kennzeichnend für diese Ent-
wicklung ist die Cyrill von Alexandrien zugeschriebene Marien-
predigt auf dem Konzil von Ephesus. Maria wird darin benannt als 
„Zepter des wahren Glaubens“25. 

 
24 Vgl. ZIEGENAUS, Mariologie, 206 f. 
25  CYRILL VON ALEXANDRIEN, Sermo 4 (PG 77, 992 A–996 C) 

57 



Manfred Hauke 

 

                                                  

2. 4 Maria als Urbild der Kirche 
Die Aufgabe Mariens als Gottesgebärerin begründet ein einzig-

artiges Verhältnis zu dem menschgewordenen Sohn Gottes, aber 
auch zur Kirche. Maria und die Kirche werden in der Väterzeit 
gleichsam in einer Perspektive zusammengeschaut. Ein Zeugnis 
dafür ist die bereits zitierte Aussage des hl. Irenäus, wonach „der 
reine Mutterschoß, der die Menschen in Gott wiedergebiert“ so-
wohl auf Maria als auch auf die Kirche bezogen werden kann. 
Ambrosius nennt Maria typus Ecclesiae, „Urbild der Kirche“:  

„Sehr zu recht wird Maria Braut genannt, aber auch Jungfrau. 
Sie ist nämlich das Bild der Kirche, die makellos ist, aber auch 
Braut. Sie hat uns jungfräulich vom Heiligen Geist empfangen und 
uns jungfräulich ohne Klage geboren. Vielleicht ist auch aus die-
sem Grunde Maria, die Allheilige, einem als Braut vermählt, aber 
von einem anderen Mutter geworden. Auch die einzelnen Kirchen 
werden zwar vom Heiligen Geist und von der Gnade befruchtet, 
sind aber gleichwohl sichtbar an den Bischof gebunden, der sie 
zeitweise leitet“26. 

2. 5 Die Heiligkeit Mariens 
Die jungfräuliche Gottesmutterschaft beinhaltet eine einzigarti-

ge Heiligkeit Mariens. In den ersten Jahrhunderten finden sich 
noch Äußerungen, die in Maria nicht nur ein strahlendes Vorbild 
der Tugenden sehen, sondern ihr auch moralische Unvollkommen-
heiten und kleine Sünden zuschreiben27. Diese Hinweise sind frei-
lich zu konfrontieren mit der Gesamtschau Mariens als neuer Eva, 
in der sich die vollkommene Heiligkeit des paradiesischen Ur-
sprungs erneuert. Nach dem Konzil von Ephesus, das Maria als 
„Gottesgebärerin“ herausstellt, wird die Sündenlosigkeit Mariens 
immer deutlicher erkannt. Spitzenaussagen dazu finden sich bei-
spielsweise im 8. Jh. bei Andreas von Kreta, der die Heiligkeit 
Mariens auf die Empfängnis im Schoße Annas und die Geburt aus-

 
26  AMBROSIUS, Exp. in Lc, 2, 7 (CCL 14, 33) 
27  Vgl. SÖLL, Mariologie 47 f., 63-66, 81-88; ZIEGENAUS, Mariologie 288 f; 

DERS., „Sündenlosigkeit”, Marienlexikon, 6 (1994) 331 f. 

58 



Marienlehre und Marienfrömmigkeit bei den Heiligen der Väterzeit 

 

                                                  

dehnt28. Darin ist sachlich enthalten auch die Freiheit von der Erb-
sünde, obwohl die systematische Lehre von der Erbsünde im grie-
chischen Osten bis zum heutigen Tage nicht so klar ausgeprägt ist 
wie seit Augustinus im Westen29. Bei Augustinus finden wir die 
bemerkenswerte Aussage, dass „die heilige Jungfrau Maria“ „we-
gen der Ehre des Herrn“ „ganz und gar nicht in Frage“ kommt, 
„wenn von Sünden die Rede ist“30. Allerdings war Augustinus 
„noch nicht imstande, sein Axiom von der Allgemeinheit sowohl 
der Erbsünde wie der Erlösungsbedürftigkeit mit der auch von ihm 
der Gottesmutter zugebilligten Sonderstellung theologisch zu ver-
söhnen“31. Der entscheidende Schritt für diese Versöhnung zeigt 
sich erst im Mittelalter, sobald die Freiheit Mariens von der Erb-
sünde als „Vorauserlösung“ formuliert wird, als praeredemptio32. 
Diese systematische Voraussetzung finden wir in der Väterzeit 
noch nicht, aber gleichwohl beinhalten die Gehalte der jungfräuli-
chen Gottesmutterschaft und der Aufgabe Mariens als neuer Eva 
eine größtmögliche Heiligkeit. Das 1854 formulierte Dogma von 
der Erbsündenfreiheit Mariens stellt die denkerische Grundlage 
sicher für die makellose Heiligkeit Mariens. 

2. 6   Die leibliche Aufnahme in den Himmel 
Die Heiligkeit Mariens, der allzeit jungfräulichen Gottesmutter, 

begründet auch eine Sonderstellung bezüglich ihres Endschick-
sals33. Um das Jahr 500 finden wir in Jerusalem Zeugnisse von ei-
ner Marienkirche, in der das Grab der Gottesmutter verehrt wird. 
Das Fest der „Entschlafung“ Mariens (koimesis) wird seit dem 6. 

 
28  ANDREAS VON KRETA, Canon in Beatae Annae conceptionem (PG 97, 

1313 B); Hom. I in Nativ. B. Mariae (PG 97, 811 f.); Hom. I in Dor-
mitionem S. Mariae (PG 97, 1067f). Vgl. M. JUGIE, L´Immaculée Concep-
tion dans l´Écriture Sainte et dans la Tradition Orientale, Rom 1952, 105-
114; JOHANNES PAUL II, Enzyklika Redemptoris Mater, Nr. 10, Anm. 25. 

29  Vgl. HAUKE, Heilsverlust in Adam 
30  AUGUSTINUS, De natura et gratia 36, 42 (PL 44, 267) 
31  SÖLL, Mariologie, 87 
32  Vgl. SÖLL, Mariologie, 167-176 
33  Vgl. SÖLL, Mariologie, 112-129 

59 



Manfred Hauke 

 

                                                  

Jh. im gesamten oströmischen Reich gefeiert. Es verbindet sich mit 
der gläubigen Überzeugung, dass Maria mit Leib und Seele in die 
himmlische Herrlichkeit aufgenommen worden ist. Ein hervorra-
gendes Zeugnis für den Glauben der Kirche an die Aufnahme Ma-
riens findet sich z. B. bei Johannes von Damaskus: 

„Es musste die, die in der Geburt die Jungfrauschaft unversehrt 
bewahrt hatte, auch nach dem Tode ihren Leib von aller Verwe-
sung frei bewahren. Es musste die, die den Schöpfer als Kind in 
ihrem Schoß getragen hatte, in den Zelten Gottes weilen. Es musste 
die Braut, die der Vater angelobt hatte, in dem himmlischen Braut-
gemach Wohnung nehmen. Es musste die, die ihren Sohn am 
Kreuze geschaut hatte und damals ihr Herz durchbohrt fühlte vom 
Schwert der Schmerzen, die sie, als sie ihn gebar, nicht geduldet 
hatte, ihn jetzt an der Seite des Vaters sitzen sehen. Es musste die 
Mutter Gottes besitzen, was ihrem Sohne gehört, und von jeglicher 
Kreatur als Mutter Gottes und seine Magd verehrt werden“34. 

2. 7   Die Gnadenmittlerschaft 
Die Mitwirkung Mariens, der neuen Eva, bei der Erlösung setzt 

sich fort in ihrer Fürbitte am Throne Gottes in der himmlischen 
Herrlichkeit. Die vermittelnde Aufgabe Mariens erreicht dabei eine 
universale Ausdehnung. Als exemplarisches Zeugnis sei zunächst 
die schon erwähnte berühmteste Marienpredigt des Altertums ge-
nannt, die Cyrill von Alexandrien auf dem Konzil von Ephesus 
gehalten haben soll. Darin heißt es beispielsweise: „durch dich 
wird das gefallene Geschöpf in den Himmel erhoben“, „durch dich 
wird allen Gläubigen die Taufe zuteil“, „durch dich werden die 
Völker zur Umkehr geführt“35. Die Anrufungen der Mittlerschaft 
Mariens (mit der Formel „durch dich …“) schließen mit der Wen-
dung: „durch dich herrschen die Könige, durch die heilige Dreifal-

 
34  JOHANNES VON DAMASKUS, In dormitionem II, 14, dt. bei R. GRABER/A. 

ZIEGENAUS, Die marianischen Weltrundschreiben der Päpste von Pius IX. 
bis Johannes Paul II. (1849-1988), Regensburg 1997,. Nr. 197. 

35 CYRILL VON ALEXANDRIEN, Sermo 4 (PG 77, 992B–996C). Übersetzung 
nach A. MÜLLER, Ecclesia-Maria. Die Einheit Marias und der Kirche (Pa-
radosis 5), Freiburg/Schweiz 1955, 155 f. 

60 



Marienlehre und Marienfrömmigkeit bei den Heiligen der Väterzeit 

 

                                                  

tigkeit“36. Maria scheint hier gesehen zu werden als personales 
Werkzeug für das Wirken des dreifaltigen Gottes, entsprechend zur 
trinitarischen Funktion der Kirche, die bei Cyrill deutlich betont 
wird37. 

Besonders markante Aussagen zur Gnadenmittlerschaft Mariens 
im christlichen Altertum finden sich beim hl. Germanus, Patriarch 
von Konstantinopel (715-730)38: 

„Wenn du nicht den Weg wiesest, würde niemand ein geistli-
ches Leben führen und niemand Gott in der Wahrheit anbeten; 
denn damals wurde der Mensch geistlich, als du, Gottesgebärerin, 
die Wohnstätte des Heiligen Geistes wurdest. Niemand wird von 
der Kenntnis Gottes erfüllt außer durch dich, Allheilige, niemand 
wird gerettet außer durch dich, Jungfrau und Mutter; niemand wird 
erlöst außer durch dich, Gottesgebärerin“39. Germanus kann sogar 
betonen: Maria ist Mittlerin (mesites) zwischen Gott und den Men-
schen; darum ist sie für uns so notwendig wie die Luft zum At-
men40. 

Die Mittlerschaft Mariens ist nach der Enzyklika Redemptoris 
Mater nicht eine Vermittlung neben Christus und an ihm vorbei, 
sondern eine Mittlerschaft „in Christus“41. Eine vergleichbare chris-
tozentrische Sicht ist auch bei Aussagen wie des hl. Germanus 
selbstverständlich vorausgesetzt: die Heiligkeit Mariens geht auf 
das Einwirken Gottes zurück, der die zukünftige Gottesmutter zum 
„Gotteskind“ schlechthin macht42. Weil Maria das Leben selbst 
geboren hat, kennt ihre Hilfe keine Grenzen43. 

 
36 Sermo 4 (PG 77, 992 C) 
37 Vgl. MÜLLER, Ecclesia-Maria, 157 
38 Vgl. HOLBÖCK 178-181; E. TRAPP/J. MADEY, Germanos I: Marienlexikon 

2 (1989) 627 f. 
39 GERMANUS, Hom. II in Dorm. (PG 98, 349) 
40 GERMANUS, Hom Hom. III in Dorm. (PG 98, 365) 
41 Redemptoris Mater (1987), n. 38. 
42 Hom. I in Praesent. Deiparae (PG 98, 300 B) 
43 Hom. II in Dorm. (PG 98, 349 A/B) 

61 



Manfred Hauke 

 

                                                  

3. Die Marienfrömmigkeit bei den Heiligen der Väterzeit 

In großen Zügen haben wir nun die lehrmäßigen Grundlagen der 
altkirchlichen Marienverehrung dargelegt: Maria als neue Eva, als 
heilige Jungfrau und als Gottesmutter, die mit Leib und Seele in 
den Himmel aufgenommen ist und am Throne Gottes als Gnaden-
mittlerin für uns eintritt. Dabei angeklungen sind schon manche 
Aspekte der Marienfrömmigkeit, die nun an ausgewählten Beispie-
len noch näher beleuchtet werden soll. 

3. 1   Die Nachahmung des Beispiels Mariens 
Die Nachahmung des Beispiels Mariens gilt nicht nur, wie be-

reits beschrieben, für die Jungfrauen, sondern für alle Christen. 
Ambrosius betont etwa:  

„Maria hat nicht gezweifelt, sondern geglaubt und hat deshalb 
die Frucht ihres Glaubens erlangt. ´Selig, die geglaubt hat´. Selig 
aber auch ihr, die ihr gehört und geglaubt habt: in der Tat, jede 
Seele, die glaubt, empfängt und gebiert das Wort Gottes und ver-
steht dessen Wirken. In jedem sei die Seele Mariens, um den Herrn 
zu lobpreisen; in jedem sei der Geist Mariens, um in Gott zu jauch-
zen: auf leibhafte Weise ist die Mutter Christi nur eine einzige, 
aber im Glauben gebären alle Seelen Christus…“44. 

Die Nachahmung Mariens gründet auf der einzigartigen Stel-
lung der Gottesmutter als Urbild der Kirche, die ihrerseits als Jung-
frau, Braut und Mutter auf Christus hingeordnet ist. 

3. 2  Die Verankerung der Marienverehrung im sakramen-
talen Kern der Kirche 

Für die Marienverehrung ist entscheidend die Verankerung in 
der Liturgie der Kirche, der „goldenen Norm für christliche Fröm-
migkeit“45. In der Tat findet Maria ihren Platz schon in den ältesten 
Zeugnissen der Väterzeit für die Taufe und die Feier der Eucharis-
tie. Das Apostolische Glaubensbekenntnis geht auf ein in drei Fra-

 
44 Exp. in Lc, II, 26 (CCL 14, 42) 
45 PAUL VI, Apost. Schreiben Marialis Cultus (1974), 23 

62 



Marienlehre und Marienfrömmigkeit bei den Heiligen der Väterzeit 

 

                                                  

gen geteiltes Bekenntnis zurück, das der Taufbewerber beim 
Taufakt selbst zu bejahen hat: das Bekenntnis gilt Vater, Sohn und 
Heiligem Geist. Schon die Traditio apostolica des Hippolyt be-
zeugt das Bekenntnis zu Christus, qui natus est de Spiritu Sancto ex 
Maria virgine46. Dieses Grundereignis im Leben des Christen führt 
zur Zusammenschau des jungfräulichen Ursprungs des menschge-
wordenen Sohnes Gottes aus Maria mit der Neugeburt zur Got-
teskindschaft in der Taufe. Papst Leo d. Gr. beispielsweise kann 
deshalb beide Ereignisse, die Jungfrauengeburt und die Taufe, eng 
zusammenschauen: 

„Den Ursprung, den (Christus) im Schoße der Jungfrau nahm, 
legte er in den Taufbrunnen: er verlieh dem Wasser, was er der 
Mutter verlieh: die Kraft des Allerhöchsten und die Überschattung 
des Heiligen Geistes, die bewirkte, dass Maria den Heiland gebar; 
sie bewirkt auch, dass das Wasser den Gläubigen zeugt“47. 

Maria findet ihren festen Platz nicht nur im Taufsymbolum, 
sondern auch im Zentrum der Messfeier, im eucharistischen Hoch-
gebet. Hippolyt erwähnt die heilige Jungfrau im anamnetischen 
Teil vor den Einsetzungsworten: Gott hat seinen „geliebten Knecht 
Jesus Christus“, sein von ihm selbst „untrennbares Wort“, durch 
das „alles geschaffen“ ist, „vom Himmel gesandt in den Schoß 
einer Jungfrau. Im Leib getragen, wurde er Mensch und offenbarte 
sich als dein Sohn, geboren aus dem Heiligen Geist und der Jung-
frau“48. 

3. 3 Das Mariengedächtnis im liturgischen Jahreskreis49

Im liturgischen Jahreskreis gibt es ein eigenes Gedächtnis Ma-
riens zunächst im Zusammenhang mit dem Weihnachtsfest. Dies 
geschieht vielerorts (mit unterschiedlichen Datierungen) im 5. Jh., 
vor allem nach dem Konzil von Ephesus. Dieses Gedächtnis enthält 

 
46 Trad. apost., 21 (Fontes christiani 1, 262) 
47 LEO D. GR., Hom. 25 (In Nat. Domini), 5 (CCL 138, 138), dt.: GRA-

BER/ZIEGENAUS, Nr. 349 
48 Trad. apost. 4 (Fontes christiani 1, 222-224) 
49 Vgl. DE FIORES, Maria 239-241 

63 



Manfred Hauke 

 

                                                  

bald auch einen Hinweis auf das Ende der irdischen Pilgerschaft 
Mariens, analog zu den noch älteren Festen der Märtyrer, deren 
Todestag als „Geburtstag“ für die himmlische Herrlichkeit gefeiert 
wird. Seit dem Ende des 6. Jahrhunderts, auf Initiative des byzanti-
nischen Kaisers Mauritius, wird in der gesamten Kirche das Fest 
der „Entschlafung Mariens“ bzw. der „Aufnahme Mariens“ began-
gen (15. August). Im 6. Jh. kommen dann hinzu das Gedächtnis der 
Verkündigung des Herrn (am 25. März), der Geburt Mariens (am 8. 
September), der Empfängnis Mariens durch Anna (am 8. Dezem-
ber) und das der Hypapante (der „Begegnung“ des Herrn mit sei-
nem Volk), das im Westen „Darstellung des Herrn“ genannt wird 
(am 2. Februar). Das Fest der Hypapante nimmt seinen Ausgang 
bereits im Jerusalem des 4. Jahrhunderts. Auf diesen Festkalender 
beziehen sich zahlreiche Predigten der Väterzeit seit dem 5. Jahr-
hundert. 

3. 4 Marienbilder 
Zeugnisse für die Verehrung Mariens sind auch die Darstellun-

gen der Gottesmutter im Bild. Die wohl ältesten marianischen 
Fresken, vermutlich aus der Mitte des 2. Jahrhunderts, sind in der 
römischen Priscillakatakombe enthalten. Dort finden wir ein Me-
daillon der Verkündigung des Engels an Maria und ein Bild, in 
dem ein Prophet auf einen Stern über dem Haupt Mariens deutet, 
die das Jesuskind auf dem Schoß trägt. Dieses Fresko bezieht sich 
vielleicht auf die Weissagung Bileams, der einen Stern als Zeichen 
des Messias sah (Num 24, 17)50. 

Für die Verehrung der Gottesmutter im Bild sind besonders 
kennzeichnend die Ikonen in den Marienkirchen Konstantinopels51. 
Die erste Marienkirche, nach ihrem Erbauer „Wohnung der Got-
tesgebärerin im Bezirk des Kyros“ genannt, ist dort im 5. Jh. be-
zeugt und enthielt eine als wundertätig verehrte Ikone. Bei dieser 
Kirche wohnte im 6. Jh. der berühmteste byzantinische Hymnen-

 
50 Vgl. A. DUCAY, „Rom”, Marienlexikon,5 (1993) 519-536, hier 520 
51 Vgl. dazu G. A. B. SCHNEEWEISS, „Konstantinopel”, Marienlexikon 3 

(1991) 623-635 

64 



Marienlehre und Marienfrömmigkeit bei den Heiligen der Väterzeit 

 

                                                  

dichter, Romanos der Melode. Die dichterische Berufung dieses 
Heiligen soll auf eine Erscheinung der Gottesmutter zurückgehen52. 
Die „heiligste“ Marienikone in Konstantinopel, die der Legende 
nach vom Evangelisten Lukas gemalt worden sein soll, ist der Ü-
berlieferung nach um das Jahr 438 aus dem Heiligen Land in die 
oströmische Hauptstadt gelangt. Maria wird dort dargestellt als Ho-
degetria, als „Wegweiserin“ zu dem Christusknaben, der den Bet-
rachter segnet. Die Hodegetria-Kirche wurde errichtet auf Initiative 
der Kaiserin Pulcheria in der Nähe der Hagia Sophia. Die hl. Pul-
cheria spielte eine wichtige Rolle bei der Definition des Titels der 
Gottesgebärerin auf dem Konzil zu Ephesus: sie bekämpfte Nesto-
rius und arbeitete mit dem hl. Patriarchen Cyrill von Alexandrien 
zusammen, der ihr einige theologische Abhandlungen widmete53. 
Pulcheria stiftete in der Hodegetriakirche zur Verehrung der Ma-
rienikone eine große Feier, die allwöchentlich am Dienstag began-
gen wurde. Die Teilnehmer bereiteten sich vor durch eine Nacht-
wache und ein ganztägiges Fasten. 

Von dem oströmischen Kaiser Leo III. wurde im 8. Jh. der Bil-
derstreit ausgelöst, der im byzantinischen Reich zur Zerstörung 
zahlreicher wertvoller Ikonen führte. Für die theologische Über-
windung des Bildersturms ist wichtig das II. Konzil von Nizäa 
(787), dessen theologische Stellungnahme vorbereitet worden ist 
durch Johannes von Damaskus. 

3. 5 Marienreliquien 
In Konstantinopel wurden neben den Ikonen auch zwei Marien-

reliquien innig verehrt. In der Blachernenkirche wurde ein „Ge-
wand Mariens“ aufbewahrt, während im Viertel der Kupferschmie-
de, in der Chalkopatreia-Kirche, ein „Gürtel Mariens“ gezeigt wur-
de, dessen Verehrung mit einem jährlichen Fest verbunden war. 
Teile dieser (vom historischen Ursprung her nicht ganz unproble-

 
52 Vgl. HOLBÖCK 145f; J. KODER, Romanos Melodos: Marienlexikon 5 

(1993) 538f. 
53  Vgl. E. GRÜNBECK, „Pulcheria”, LThK3 8 (1999) 742 

65 



Manfred Hauke 

 

                                                  

matischen) Reliquien54 kamen in der Zeit des lateinischen Kaiser-
reiches auch in den Westen (Stückchen vom „Gürtel Mariens“). 

Dem Gewand und dem Gürtel Mariens, aber auch den Ikonen, 
wurden viele Errettungen aus Feindeshand zugeschrieben, ange-
sichts der Bedrängnis durch Awaren und Perser (627), durch Ara-
ber (674/78, 717/18), Bulgaren (813, 924) und Waräger aus Russ-
land (860, 1048). Das „Gewand Mariens“ ging schon 1434 durch 
einen Brand verloren. 

Die byzantinische Kirche feiert bis heute am 2. Juli das Fest der 
Gewandniederlegung Mariens. In dessen Festtroparion heißt es: 

„Gottesgebärerin, Immerjungfrau, der Menschen Schutz, Kleid 
und Gürtel deines makellosen Leibes hast du als machtvollen Um-
hang deiner Stadt geschenkt. Aufgrund deines samenlosen Gebä-
rens sind sie unversehrt erhalten geblieben. Denn bei dir wurde die 
Natur erneuert und die Zeit. Deshalb flehen wir dich an: Friede 
schenke dem Reich und unseren Seelen das große Erbarmen“55. 

Die Errichtung von Marienkirchen, in denen ein Bild der Got-
tesmutter verehrt wurde, bekam durch das Konzil von Ephesus 
(431) einen gewaltigen Aufschwung. In Ephesus gibt es schon vor 
dem Konzil eine Marienkirche56. 

3. 6 Die Anrufung Mariens 
Die erste Spur für eine Anrufung Mariens findet sich unter den 

Graffiti im ältesten Teil der Verkündigungskirche in Nazaret, aus 
dem 2. bzw. 3. Jahrhundert. Dort sind eingeritzt u. a. die ersten 
Grußworte des Engels bei der Verkündigung: Chaire Maria, 
„Gegrüßet seist du Maria“57. Die erste literarische Bezeugung einer 
Anrufung Mariens findet sich dagegen in einer Predigt des hl. Gre-
gor von Nazianz. Der Heilige erzählt, wie Justina, eine christliche 

 
54  Dazu L. HEISER, „Gewandniederlegung Mariens”, Marienlexikon, 2 

(1989) 630; F. TSCHOCHNER, „Gürtel Mariae”, Marienlexikon, 3 (1991) 
54; E. H. RITTER, „Reliquien”, Marienlexikon, 5 (1993) 453 f.  

55  Anthologion IV, 1968, 756, zitiert bei HEISER, 630 
56  Vgl. W. GESSEL, „Ephesos”, Marienlexikon, 2 (1989) 367-370, hier 368 
57  Vgl. DE FIORES, Maria, 135 

66 



Marienlehre und Marienfrömmigkeit bei den Heiligen der Väterzeit 

 

                                                  

Jungfrau, die sich durch strahlende Schönheit auszeichnete, von 
dem Verführer Cyprian bedrängt wurde: die Jungfrau ruft in dieser 
Gefahr vertrauensvoll Christus an, ihren Bräutigam, aber auch die 
Jungfrau Maria, und wird von den Nachstellungen des Bösen be-
freit58. Die Predigt ist gehalten worden im Jahre 379, aber das be-
richtete Ereignis bezieht sich auf das Ende des 3. Jahrhunderts, auf 
das Martyrium von Justina und Cyprian während der Christenver-
folgung des Diokletian. 

Aus dem 3. (oder 4.) Jh. stammt auch das älteste uns erhaltene 
Mariengebet, das im Osten wie im Westen weite Verbreitung ge-
funden hat und noch heute bekannt ist. Die älteste bekannteste Fas-
sung findet sich auf einem ägyptischen Papyrus: 

„Unter den Schutz deiner vielfachen Barmherzigkeit fliehen wir, 
Gottesgebärerin; verachte nicht in Nöten unsere Bitten, sondern 
rette uns aus Gefahren, du allein Jungfräuliche (mone hagné), du 
allein Gesegnete“59. 

3. 7 Die Marienweihe 
In der Väterzeit finden wir auch die ersten Spuren einer Weihe 

an Maria. „Weihe“ meint, dass eine Sache, eine Person oder eine 
Gemeinschaft der Gottesmutter übereignet wird. Diese Weihe wird 
ausgedrückt im Gebet, das die Hingabe an Maria beschreibt und 
sich dem Schutz der Gottesmutter anvertraut60. Die ältesten Zeug-
nisse für eine solche Weihe finden sich in der Konsekration von 
Marienkirchen. Schon hier wird deutlich, dass es nicht um eine 
bloße Fürbitte geht, sondern um eine bleibende Wirkung des Se-
gens und des Schutzes. 

Die erste völlige Selbstübereignung an Maria findet sich, so 
scheint es, in einer Predigt des hl. Johannes von Damaskus, der die 
mariologische Lehre der Väterzeit zusammenfasst: 

 
58  Vgl. Oratio 24, 10 f. (SC 284, 56-60) 
59  Vgl. Th. MAAS-EWERD, „Sub tuum praesidium”, Marienlexikon 6 (1994) 

327f; Übersetzung ergänzt von M. HAUKE. S. a. DE FIORES, Maria, 136 
60  Vgl. SCHEFFCZYK, Maria in der Verehrung der Kirche, 38 f. 

67 



Manfred Hauke 

 

                                                  

„Auch wir stellen uns heute Dir vor, o Herrin, jungfräuliche 
Gottesgebärerin: wir binden unsere Seelen an Dich, unsere Hoff-
nung, wie an einen ganz und gar festen Anker, und weihen Dir 
unseren Geist, unsere Seele, unseren Leib, all unser Sein…“61. 

4. Ergebnis 

Die Heiligen der Väterzeit bieten eindrucksvolle Zeugnisse für 
die Entfaltung der Marienlehre und Marienfrömmigkeit in den ers-
ten christlichen Jahrhunderten. Die Nachahmung, die Anrufung, 
das Gedächtnis und die Feier Mariens gründen auf dem christlichen 
Zentralgeheimnis der Menschwerdung Gottes, von dem die blei-
bende Aufgabe der neuen Eva und jungfräulichen Gottesmutter 
nicht wegzudenken ist. Marienlehre und Marienfrömmigkeit haben 
sich nach der Väterzeit weiter entfaltet, aber schon in den Heiligen 
der christlichen Frühzeit finden wir die zentralen Motive des Ma-
riengeheimnisses, von der einzigartigen Heiligkeit an bis hin zur 
Aufnahme mit Leib und Seele in die himmlische Herrlichkeit, von 
der immerwährenden Jungfräulichkeit und der Mitwirkung bei der 
Erlösung bis hin zur universal ausgerichteten Gnadenmittlerschaft. 
Die Heiligen der Väterzeit bilden eine erquickende Quelle für die 
Glaubenslehre und die Frömmigkeit, eine frische Quelle, aus der zu 
schöpfen auch heute noch reichen Ertrag bringt. 

 
61  JOHANNES VON DAMASKUS Hom. in Dorm. I, 14 (PG 96, 720). Vgl. S. DE 

FIORES, „Consacrazione”: DE FIORES/MEO (1986) 394-417, hier 400 

68 



 

Beim folgenden Beitrag handelt es sich um die fast wörtliche Wiedergabe 
eines Vortrages auf der IMAK-Tagung, nicht um eine eigentliche wissen-
schaftliche Monographie. [Anm. der Herausgeber] 

Metaphysik der Hingabe 

Die Marienverehrung der hl. Edith Stein 

Marc Röbel 

Eine Darlegung der „Marienverehrung der hl. Edith Stein“ steht 
vor einer sachlichen Schwierigkeit: Edith Stein gilt zu Recht nicht 
nur als bedeutende Mystikerin, als große Heilige und Mitpatronin 
Europas. Sie war außerdem noch eine Philosophin, die Hanna-
Barbara Gerl in ihrer Biographie „Unerbittliches Licht“ folgen-
dermaßen beschreibt: „In Edith Stein verkörpert sich nicht der ü-
berwiegend gewohnte Typ der christlichen Frau, das Karitative der 
Elisabeth, das Mütterlich-Sorgende der großen volkstümlichen 
Heilerinnen Hildegard, Walburga, Odilia, oder das Dienende, wie 
es in der Küchenschwester Ulrika Nisch, zeitgleich zu Edith Stein 
hervorgehoben wurde. [...] Sie verkörpert vielmehr Intellekt, nicht 
selten auch die Spröde des Intellekts1„. Das will in diesem Kontext 
sagen: es findet sich in ihren Schriften nur auf den zweiten oder 
dritten Blick Erbauliches, Erhellendes und Erhebendes über Maria. 
Der Blick Edith Steins auf Maria ist auch nicht so sehr biblisch, 
dogmatisch oder historisch und schon gar nicht hagiographisch 
bestimmt. Ihre marianische Perspektive ist eher philosophisch-
spekulativ. Doch ist das Nach-Denken ihrer Ausführungen zweifel-
los der Mühe wert. 

Mariologische Fundorte im Werk Edith Steins 
Wer zudem als Leser ihrer philosophischen Werke erwarten 

sollte, Immer-Schon-Gewusstes bzw. Immer-Schon-Geglaubtes 

                                                   
1  HANNA-BARBARA GERL, Unerbittliches Licht. Edith Stein. Philosophie-

Mystik-Leben, Mainz 1999 3, S. 43 

69 



Marc Röbel 

 

                                                  

über Maria einfachhin bestätigt zu bekommen, der weiß wenig über 
das Leben dieser großen Frau: wenig über dieses dreizehnjährige 
jüdische Mädchen, das beschließt, mit dem Beten aufzuhören und 
nicht mehr zu glauben; wenig über die engagierte Frauenrechtlerin 
und Studentin, die als Schülerin und Assistentin Edmund Husserls 
durch die harte Begriffs- und Denkschule der Phänomenologie 
geht; wenig über ihr geistiges Ringen mit den Großen der christli-
chen Überlieferung - mit Thomas von Aquin, den Exerzitien des hl. 
Ignatius und mit Teresa von Avila - die ihr allmählich den Weg in 
die Kirche bahnen.  

Nun könnte der marianisch Interessierte in einige Verlegenheit 
geraten, findet sich doch in ihren „Gesammelten Werken“ keinerlei 
geschlossene Abhandlung über die Bedeutung Mariens. War Edith 
Stein überhaupt eine Mariologin? Die Antwort auf diese Frage 
muss wohl ehrlicherweise lauten: nein. Aber vielleicht ist ja gerade 
dies schon der entscheidende Verständnisschlüssel: der Umstand 
nämlich, dass die Bemerkungen und Reflexionen über Maria im 
Werk der heiligen Philosophin quasi nur eingestreut sind in andere 
Sachzusammenhänge. Über Maria lässt sich - nach Edith Stein - so 
ohne weiteres gar nicht losgelöst und isoliert von anderen Zusam-
menhängen sprechen. Wer Edith Stein nach Maria fragt, der denkt 
mit ihr nolens volens auch nach über das Wesen und die Bestim-
mung der Frau, ja des Menschen überhaupt. Die marianischen Ein-
streuungen zerstreuen aber nicht den Blick; sie öffnen ihn für das 
Ganze. Der „Aufblick zur Immaculata“2 wie Edith Stein ihn ver-
steht, lässt nämlich das menschliche Ganze aufleuchten, die Natur 
des Weiblichen und des Menschen überhaupt, die hingeordnet ist 
auf eine „Metaphysik der Hingabe“.  

In der Metaphysik der Hingabe, die Edith Stein hier spekulativ 
entfaltet, kreuzen sich philosophische und theologische Anthropo-

 
2  Vgl. EDITH STEIN, Das Ethos der Frauenberufe (1930), in: E. Stein, Die 

Frau. Fragestellungen und Reflexionen, Edith Stein Gesamtausgabe 13, 
Schriften zur Anthropologie und Pädagogik 1, Einl. Von Sophie Binggeli, 
Bearb. von Maria Amata Neyer, Freiburg im Breisgau 2000, S. 20 u. S. 
23. 

70 



Die Marienverehrung der hl. Edith Stein 

 

                                                  

logie, werden „Kreuzeswissenschaft“, wie unsere Autorin im An-
schluss an den hl. Johannes vom Kreuz sagt. Vollendetes Frausein 
und Menschsein gelingt im Aufblick zu Maria, ja mehr noch: in der 
konkreten „Marien-Nachfolge“3.  

Um dies zu verstehen, müssen wir zuvor unser Augenmerk rich-
ten auf die Situation der Frau im Deutschland der späten Weimarer 
Republik. Denn die tiefgründigsten Reflexionen Edith Steins über 
die Gottesmutter finden sich in den Vorträgen und Vorlesungsrei-
hen, die sie in den späten zwanziger und frühen dreißiger Jahren 
über „Probleme der Mädchenbildung“, „Mütterliche Erziehungs-
kunst“4 oder die „Sendung der katholischen Akademikerin“5 gehal-
ten hat. Die Frage nach Maria setzt für Edith Stein ganz lebens-
praktisch an: Frauenbildung und Aspekte der Mädchenerziehung 
sind die Folie, vor der sie ihr Marien-, Frauen- und Menschenbild 
entfaltet. Gefragt ist Edith Stein in unserem Zusammenhang zu-
nächst als Frau mit ihren spezifischen gesellschaftlichen Erfahrun-
gen in der Weimarer Republik, sodann als Berufsphilosophin und 
schließlich als „Sponsa Christi“6, die zur „Marien-Nachfolge“ ein-
lädt. Drei Etappen sollen somit den Aufblick zu Maria an der Hand 
Edith Steins bestimmen: Der erste Abschnitt betrachtet mit einem 
Wort der heiligen Philosophin das „Frauenleben im Licht der E-
wigkeit“ (1.). Die zweite Etappe handelt von der „Metaphysik der 
Hingabe“ (2.) und der Schlussteil nimmt Maria als „Urbild einer 
theologischen Anthropologie“ (3.) in den Blick, die sich für Edith 
Stein in der konkreten „Marien-Nachfolge“ auch lebenspraktisch 
realisieren soll.  

 
3  E. STEIN, Probleme der neueren Mädchenbildung (1932), in: E. Stein, Die 

Frau, S. 179. 
4  E. STEIN, Mütterliche Erziehungskunst (1932), in: E. Stein, die Frau, S. 

115-126. 
5  E. STEIN, Sendung der katholischen Akademikerin, in: E. Stein, Die Frau, 

S. 223-224.  
6  E. STEIN, Mädchenbildung, S. 179. 

71 



Marc Röbel 

 

                                                  

1. „Frauenleben im Licht der Ewigkeit“ 
Dass ausgerechnet die hochbegabte jüdische Intellektuelle Edith 

Stein sich einmal für das katholische Frauenideal würde begeistern 
können, geschweige denn das Marienideal und sogar die „Marien-
Nachfolge“, das war nicht auszurechnen. Auf die Breslauer Abitu-
rientin Edith Stein schmiedeten ihre Mitschülerinnen im Jahre 1911 
folgenden kecken Vers: „Gleichheit der Frau und dem Manne, so 
rufet die Suffragette, sicherlich sehen dereinst im Ministerium wir 
sie“7. Das Engagement Edith Steins in der Frauenbewegung und ihr 
mutiges Eintreten für die Frauenrechte ist zugleich ein bitterer Be-
leg für die Zurückweisung der Frau noch in der späten Weimarer 
Republik: die erste Reifeprüfung einer Schülerin lag erst wenige 
Jahre zurück, auch ihren Platz an den deutschen Universitäten 
mussten sich die Frauen erst mühsam erstreiten. Die Reformziele 
der damaligen Frauenbewegung waren somit: Bildung von Frauen 
durch Frauen und die politische Gleichstellung der Frau, vor allem 
im Blick auf das Wahlrecht und den Rechtschutz.  

Als selbstbewusste Studentin trat Edith Stein einigen reform-
freudigen Frauenverbänden bei. Aber auch an der geliebten Uni-
versität, sei es in Breslau oder später in Göttingen oder Freiburg, 
stößt sie nicht so sehr als Jüdin auf den Widerstand des akademi-
schen Establishments, sondern als Frau. Auch später, als bienen-
fleißige und kongeniale Assistentin des Universitätsphilosophen 
Edmund Husserl bekommt sie diese Vorbehalte noch am eigenen 
Leib zu spüren. Konnte sich die junge, mit „summa cum laude“ 
promovierte Akademikerin in ihrem wissenschaftlichen Eros ernst 
genommen fühlen, wenn sie von Husserl mit „Fräulein“ tituliert 
wurde, dagegen männliche, vielleicht nicht einmal annähernd so 
begabte Schüler mit „Herr Doktor“8? Und was hätte bei ihren phi-
losophischen und wissenschaftlichen Talenten näher gelegen als 
eine Habilitation? Zwar wird sie offiziell und in einem Gutachten 
nominell von ihrem philosophischen Lehrer Husserl unterstützt. 

 
7  Zit. bei GERL, Unerbittliches Licht, S. 43 f.  
8  Vgl. GERL, Unerbittliches Licht, S. 50. 

72 



Die Marienverehrung der hl. Edith Stein 

 

                                                  

Doch in kleinen Kreisen hörte man ihn häufiger sagen, eine Profes-
sur sei „nichts für Frauen“9. Von 1919 bis 1931 wird sie sich insge-
samt viermal um eine Habilitation bemühen. Immer erfolglos, aber 
wohl nicht umsonst. Denn womöglich hat die verschlossene Tür zu 
den höchsten akademischen Etagen ihr den Weg zu einer inneren 
Auseinandersetzung mit der Frage nach dem Wesen der Frau erst 
erschlossen. In den Jahren 1928 bis 1931 ist sie jedenfalls in katho-
lischen und pädagogischen Kreisen bei Kongressen und Studienta-
gen eine gefragte Rednerin, die sich die Frauenthematik ganz zu 
eigen gemacht hat. Im Jahre 1922 hatte sie die Taufe empfangen 
und wurde in die katholische Kirche aufgenommen. Was könnte 
Edith Stein als zeitkritische Intellektuelle wohl angezogen haben 
am Specificum Catholicum? Ihre zum größten Teil schockierte Fa-
milie glaubte jedenfalls, „die katholische Religion bestehe darin, 
auf den Knien zu rutschen und den Priestern die Füße zu küssen“10 
– so jedenfalls beschreibt ein naher Verwandter die Fassungslosig-
keit der Familie Stein über ihre Konversion. Sollte es möglich sein, 
dass sie als Frau ausgerechnet in der Kirche die Erfüllung gesucht 
und gefunden hat, die ihr im politischen und gesellschaftlichen 
Leben versagt blieb? Wie auch immer: genau dies - „Frauenleben 
im Licht der Ewigkeit“ - ist der Rahmen, in dem die Philosophin 
Edith Stein tiefer nach Maria fragt:  

2. „Metaphysik der Hingabe“ – ein philosophischer Aufblick 
zur „Immaculata“ 

Es war nämlich ausgerechnet die Philosophie, die einstige ancil-
la theologiae, die der aufstrebenden und hochbegabten Philosophin 
Edith Stein den Weg zur Ancilla Domini gewiesen hat. Doch ging 
diesem Glaubensweg ein steiniger Denkweg voraus, der von der 
Geistesgeschichte alles andere als vorgezeichnet schien. Die Be-
trachtungen Edith Steins über die Natur (also das Wesen) und die 

 
9  Vgl. CHRISTIAN FELDMANN, Edith Stein - Jüdin, Christin, Ordensfrau, 

Freiburg 1998, S. 42. 
10  FELDMANN, Edith Stein, S. 52. 

73 



Marc Röbel 

 
Bestimmung der Frau vermitteln eine Ahnung davon. Dieses Feld 
hatte die Universitätsphilosophie weitgehend der Psychologie 
kampflos übergeben. War doch die Philosophie, die „Liebe zur 
Weisheit“, nach Kant und erst recht im Anschluss an Nietzsche in 
eine metaphysische Sackgasse geraten. Die Weisheit, der ihre Lie-
be fortan gelten sollte, ging nicht mehr aufs Ganze: allgemeine 
Wesenszuschreibungen schienen ausgeschlossen, die Denkaussicht 
„meta ta physika“ war verbaut. Die Frau, der Mensch, das Ding „an 
sich“ schien auf dem Weg des weisheitsliebenden Denkens nicht 
mehr erreichbar. Einzig das „Ding für uns“, das Ding „für mich“ 
schien erkennbar am Erfahrungshorizont des Subjektdenkens. Die 
Frage nach der Frau und dem Menschen war damit weitgehend 
delegiert an die exakten Naturwissenschaften und die Psychologie, 
die freilich noch in ihren universitären Kinderschuhen steckte. 
Auch Edith Stein hatte sich als junge Breslauer Studentin den 
Schuh der Psychologie angezogen, stolperte jedoch nach ersten 
ausgiebigen Gehversuchen über die Grenzsteine dieser Disziplin: 
sie kam darin nicht weiter auf ihrem eigenen Denkweg, die Schuhe 
waren einige Nummern zu klein für ihre eigene Frageunruhe.  

Einen Ausweg auf dem Denkweg boten Edmund Husserl und 
seine neue phänomenologische Methode. Der Weg nach Göttingen 
wurde zum Ausweg aus der metaphysischen Sackgasse, nicht nur 
für Edith Stein, sondern für auch für andere Vertreter der Philo-
sophie des 20. Jahrhunderts: in Göttingen ließ sich eine junge Phi-
losophengeneration in ihrem Frage-Eros befeuern von Husserls 
„Logischen Untersuchungen“ und seinem programmatischen Ruf: 
„Zurück zu den Sachen!“. Diese Philosophie traute der eigenen 
Wahrnehmung und dem objektiven Erkenntnisvermögen wieder 
stärker über den philosophischen Weg. Seit langer Zeit war wieder 
die Rede vom Sein der Dinge, von der Wahrheit des Seins, von der 
Möglichkeit, die Dinge (objektiv) zu erkennen. In der Sprache E-
dith Steins klingt diese phänomenologische Einsicht so an: „Der 
theoretische Verstand ist darauf abgestimmt, die Welt zu erkennen. 
Der objektiven Seinsordnung entspricht die Gesetzlichkeit, die dem 
Verstand das Verstehen vorschreibt, das hin zur Übereinstimmung 

74 



Die Marienverehrung der hl. Edith Stein 

 

                                                  

mit dem objektiven Sein zur Wahrheit führt“11. Auch andere junge 
Philosophen traten in diesen Jahren den Rückweg zur Seinsphilo-
sophie an. So feierte etwa Peter Wust, der „Philosoph von Müns-
ter“ und ein wichtiger Weggefährte Edith Steins in deren Münste-
raner Jahren, in seinen überfüllten Vorlesungen und vielgelesenen 
Schriften die „Auferstehung der Metaphysik“12. 

Es ist wohl kein Zufall, dass sich ausgerechnet aus dem Schü-
lerkreis um Husserl angesichts solcher geistiger Vorgaben die Auf-
geschlossenheit für christliche Denkformen allmählich zunahm. 
Auch Edith Stein wurde durch den Wahrheitsanspruch und das 
über alle subjektive Erfahrung hinaus objektiv Gültige in den Bann 
katholischen Denkens gezogen. Eine durchlesene Nacht bringt es 
schließlich an den Tag: im Haus ihrer Freundin, der Philosophin 
Hedwig Conrad-Martius, war sie auf die Autobiographie der gro-
ßen Teresa gestoßen. „Das ist die Wahrheit“ sagt Edith nach voll-
endeter Lektüre. Als sie die Buchdeckel schließt hat sich die ihr die 
Welt des Katholischen eröffnet.  

Damit aber ist die Ancilla Domini fast schon erreicht. Die junge 
Philosophin wagt sich auf den Vorhof des Glaubens, die „praeam-
bula fidei“: sie studiert und übersetzt John Henry Newmann, sie 
befasst sich intensiv mit dem hl. Thomas von Aquin (und unter 
seiner Anleitung mit den Großen der Seinsphilosophie) sie entdeckt 
die Anschlussfähigkeit der philosophia perennis an die Fragen ihrer 
eigenen, der phänomenologischen Richtung, und übersetzt die an-
tiken und mittelalterlichen Denkbemühungen in die Begriffe der 
modernen Philosophie - nicht nur sprachlich, sondern vielmehr 
gedanklich13. So begrifflich (und als beliebte Lehrerin und ge-

 
11  Edith Stein in einem Artikel über den Intellekt und die Intellektuellen. Zit. 

bei FELDMANN, Edith Stein, S. 18. 
12  Der Titel dieses von Peter Wust 1920 publizierten Werkes ist in manchen 

Philosophenkreisen jener Zeit gleichsam zu einem „Schlachtruf“ in der 
Auseinandersetzung mit der Subjektphilosophie geworden. 

13  Vgl. die Übersetzung des thomasischen Quaestiones „De Veritate“ durch 
Edith Stein und ihr Grundlagenwerk „Endliches und ewiges Sein“ als 
Summarium dieser Übersetzungsbemühungen.  

75 



Marc Röbel 

 

                                                  

schätzte Dozentin auch lebenspraktisch) gerüstet nimmt Edith Stein 
das Phänomen „Frau“ in den Blick und entfaltet ihre Metaphysik 
der Hingabe.  

Dabei nimmt sie das begriffliche Rüstzeug der klassischen Me-
taphysik zu Hilfe. Von Aristoteles übernimmt sie den Hyle-
morphismus, die Unterscheidung von Form und Materie, Leib und 
Seele und fragt mit dem Stagiriten nach Ursache und Zweck. Dabei 
macht sie die jedermann zugänglichen und augenfälligen Erfah-
rungstatsachen zum Ausgangspunkt ihrer Betrachtung: „Es ist nicht 
nur der Körper so verschieden gebaut“ - so lautet ihre Schlussfol-
gerung - „es sind nicht nur einzelne physiologische Funktionen 
verschieden, sondern das ganze Leibesleben ist ein anderes, das 
Verhältnis von Leib und Seele ist ein anderes und innerhalb des 
Seelischen das Verhältnis von Geist und Sinnlichkeit, ebenso das 
Verhältnis der geistigen Kräfte zueinander“14; da muss [...] auch ein 
verschiedener Seelentypus vorhanden sein“. Die gemeinsame Men-
schennatur von Männern und Frauen, das ihnen gemeinsame 
menschliche Wesen, steht für sie dabei nicht in Frage. Wohl aber 
die verschiedene Wesensart und die unterschiedliche Bestimmung. 
Edith Stein spricht in diesem Zusammenhang von der „Doppel-
Spezies“15 der Geschlechter. Den Menschen betrachtet sie mit 
Thomas von Aquin als Psycho-Physikum, oder klassisch formu-
liert: „Anima corporis forma“. Kurz gesagt: wenn Frauen und 
Männer sich in ihrem Körperbau und in ihren Körperfunktionen so 
grundlegend unterscheiden, der Mensch aber eine Leib-Seele-
Einheit ist, dann stehen diese Unterschiede in einer Beziehung zum 
seelischen Bereich. Beides wirkt aufeinander ein, ja der unter-
schiedliche Seelentypus verleiblicht sich in einem unterschiedli-
chen Körperbau. Konkret gesagt: der weibliche Körperbau und 
Seelentypus ist auf ein Ziel hin angelegt, auf ein „Telos“ um mit 
Aristoteles zu sprechen. Dieses Ziel kennzeichnet ihr ganzes Sein 
und heißt bei Edith Stein: „Zur Gefährtin des Mannes und zur 

 
14  E. STEIN, Mädchenbildung, S. 167. 
15  Ebd., S. 167. 

76 



Die Marienverehrung der hl. Edith Stein 

 

                                                  

Menschenmutter ist die Frau bestimmt“16. Aus der Physis der Frau 
und ihrer (philosophisch gesprochen) Potenz zur Mutterschaft (und 
der damit verbundenen größeren Nähe zum Kind) leitet unsere 
Philosophin die geschlechtsspezifischen Unterscheidungsmerkmale 
ab: also auf Seiten der Frau eine stärker ausgeprägte Emotionalität 
und Einfühlungsgabe sowie die (tendenziell) größere Sorge um das 
lebendige und konkrete Ganze (einer Familie, einer Gemeinschaft, 
einer Schulklasse etc.)17. 

Das alles mag einem (nach „klassischen“ Rollenvorstellungen) 
nicht nur evident erscheinen, sondern beinahe selbstverständlich. 
Edith Stein ist sich aber über die Provokation ihrer Darlegungen 
vollkommen im Klaren; weiß sie doch dass nicht wenige Philoso-
phen (und „-Innen“) zu ganz anderen Einsichten kommen, weil sie 
der klassischen Metaphysik an diesem Punkt die Gefolgschaft ver-
weigern und auch der biblischen Auskunft in dieser Frage nicht 
über den Weg trauen. Man denke nur - Jahre später - an Simone de 
Beauvoir und ihre ebenso viel zitierte wie erschütternde Behaup-
tung: „Man kommt nicht als Frau zur Welt, man wird es. Kein bio-
logisches, psychisches, wirtschaftliches Schicksal bestimmt die 
Gestalt, die das weibliche Menschenwesen im Schoß der Gesell-
schaft annimmt“18. Die Frau als Opfer der Männergesellschaft, die 
Frau – ein Gedankenkonstrukt der Männerphilosophie.  

Ist auch Edith Stein mit ihrem Frauenbild in die Fänge einer me-
taphysischen Männerphilosophie geraten? Sie würde ganz im Ge-
genteil die metaphysische Sicht der Frau, die auch die weiblichen 
Wesenszüge mitbedenkt, geradezu als Befreiung empfinden. In 
einer kritischen Diagnose hält sie ihrer Zeit einmal einen Spiegel 
der unterschiedlichen Frauenbilder vor. In ihrem Vortrag „Das 
Ethos der Frauenberufe“ hält Edith Stein fest: „Viele von den Bes-

 
16  E. STEIN, Ethos der Frauenberufe, S. 18. 
17  Dagegen lautet die kritische Anfrage der Philosophin HANNA-BARBARA 

GERL „Gibt es die „weibliche Eigenart“?“, GERL, Unerbittliches Licht, S. 
65-68. 

18  SIMONE DE BEAUVOIR, Das andere Geschlecht. Sitte und Sexus der Frau, 
Hamburg 1952, S. 285.  

77 



Marc Röbel 

 

                                                  

ten fast erdrückt unter der Doppellast von Berufs- oder oft nur Er-
werbsarbeit und Familienpflichten; immer in Aktion, abgehetzt, 
nervös, gereizt: wo sollen sie die innere Ruhe und Heiterkeit her-
nehmen, um andern Halt, Stütze, Führung zu bieten?“19 Und scho-
nungslos fährt die Philosophin in ihrer scharfzüngigen Analyse 
fort: „Daneben die vielen Oberflächlichen und Haltlosen, die dem 
Genuss nachjagen, um die innere Leere auszufüllen, Ehen schlie-
ßen und lösen, Haushalt und Kinder sich selbst oder fremden 
Dienstboten überlassen, die nicht gewissenhafter sind als sie; wenn 
sie zur Erwerbstätigkeit genötigt sind, sie nur als Mittel zum 
Zweck, d. h. zum Unterhalt und möglichst ausgiebigen Lebensge-
nuss verrichten: bei ihnen kann weder von Beruf noch von Ethos 
die Rede sein“20.  

Die Ursache dieser gesellschaftlichen Auflösungserscheinungen 
sieht Edith Stein in einer „Seinsvergessenheit“, die von der 
menschlichen Doppelnatur absehen will, von den wesentlichen 
Unterschieden zwischen Mann und Frau. Doch die heilige Philoso-
phin belässt es nicht bei der zeitdiagnostischen Kritik. Die philoso-
phische Anthropologie, die sie als Therapie bereithält, ist „gratia 
plena“, weil vollends marianisch inspiriert. Denn das Schlüsselwort 
dieser Anthropologie heißt: „Hingabe“. Diese Metaphysik der Hin-
gabe gewinnt Edith Stein im Aufblick zur Immaculata. Die Etap-
pen dieses Aufblicks seien kurz umrissen: Der Mensch ist – von 
seiner leiblichen Verfasstheit her, ein Doppelwesen, das Wesen der 
Ergänzung. Der Mann ist, wie die heilige Edith im Anschluss an 
Thomas von Aquin sagt, „Prinzip und Ziel des Weibes“21. Das aber 
meint keineswegs eine anthropologische Degradierung der Frau, 
sondern will sagen „dass der Sinn des weiblichen Seins sich in der 
Vereinigung mit dem Mann erfüllt“22. Die allerdings vollzieht sie 
als Gegenüber des Mannes, als vollwertige Hilfe und nicht in einer 

 
19  E. STEIN, Ethos der Frauenberufe (1930), in: E. Stein, Die Frau, S. 26. 
20  Ebd., S. 27. 
21  E. STEIN, Mädchenbildung, S. 175. 
22  Ebd., S. 175. 

78 



Die Marienverehrung der hl. Edith Stein 

 

                                                  

„erniedrigenden Rolle, die der personalen Würde des Menschen 
nicht entspricht“23. Diese Metaphysik der Hingabe aber ist für Edith 
Stein gar nicht denkbar ohne eine Philosophie der Liebe. Oder, mit 
den Worte unserer Philosophin treffender und schöner ausgedrückt: 
„Sich liebend einem andern Wesen hingeben, ganz eines andern 
Eigentum zu werden und diesen andern ganz besitzen, ist tiefstes 
Verlangen des weiblichen Herzens“24. Man kann über die philoso-
phische Herkunft dieser Auskunft spekulieren und bei dieser Philo-
sophie der Liebe an klassische oder moderne Vordenker denken, 
etwa an Pascal und seine Philosophie des Herzens oder an das 
„Wertfühlen“ bei Scheler. Die eigentlich forma dieser Denkform 
aber ist wohl in Maria zu sehen, der Ancilla Domini. Oft finden 
sich nämlich in Edith Steins philosophischen Betrachtungen über 
Sein und Sendung der Frau Formulierungen wie diese: „Wieder 
kann uns der Aufblick zur Gottesmutter wegweisend sein“25. 

3. „Ich bin die Magd des Herrn“ - Maria als Urbild einer 
theologischen Anthropologie 

Dass die Verschiedenheit der Geschlechter nicht nur eine Frage 
der philosophischen Anthropologie und Metaphysik ist, sondern 
darüber hinaus eine religiöse, ja eine „Ewigkeitsbedeutung“ hat, 
auch das läßt sich ablesen an Maria: „So verlangt die philosophi-
sche Anthropologie von sich aus nach Ergänzung durch eine theo-
logische Anthropologie, d. h. eine Herausstellung des Menschen-
bildes, das in unserer Glaubenslehre enthalten ist“26. Und genau 
diese theologische Anthropologie arbeitet Edith Stein an Maria 
heraus. In der Tradition der Kirchenväter stellt sie die Frau in einen 
großen heilsgeschichtlichen Bogen, der mit dem Buch Genesis bei 
Eva ansetzt und aufgipfelt in der Gottesmutter, der neuen Eva: 
„Dass an der Schwelle vom alten zum neuen Bunde neben dem 

 
23  Ebd., S. 175. 
24  E. STEIN, Frauenberufe, S. 25.  
25  Ebd., S. 23. 
26  E. STEIN, Theoretische Begründung der Frauenbildung (1932/33), in: E. 

Stein, Die Frau, S. 226. 

79 



Marc Röbel 

 

                                                  

neuen Adam die neue Eva steht, ist der deutlichste Beweis für die 
Ewigkeitsbedeutung und den Ewigkeitswert der Geschlechtertren-
nung“27, so formuliert die Tochter Israels, als sie selbst längst schon 
zum neuen Bund gefunden hat. Und noch eine neue Einsicht geht 
ihr an Maria auf, die das Frauenbild des Alten Testamentes über-
steigt: das Ideal der Virginität, der Jungfräulichkeit. Auch darin ist 
Maria ganz „Magd des Herrn“, ein biblischer Terminus der häufig 
wiederkehrt in ihren Ausführungen über die Frau. Neben die Hoch-
schätzung der Mutterschaft in der alttestamentlichen Tradition tritt 
die Jungfräulichkeit Mariens, die „entgegen allen Traditionen ihres 
Volkes nicht Ehe und Mutterschaft für sich gewollt“ hat.28 Die 
Aufwertung der Frau ist hier wohl mit Händen zu greifen; muss sie 
doch ihre Würde nicht länger über die körperliche Vereinigung mit 
ihrem Mann, die Mutterschaft und die Zahl der (männlichen) 
Nachkommen definieren. Zugleich sieht Edith Stein in Maria die 
„Idee der Individualität“29 verkörpert, da sich ihre freie Lebenswahl 
so sehr von dem entfernt, „was nach der ganzen Tradition ihres 
Volkes Frauenaufgabe war“30. Maria erscheint in „ihrer Jungfräu-
lichkeit als „reines Urbild des Frauentums“31. Das alte Ideal der 
maternitas wird im Urbild der mater-virgo erweitert. Edith Stein 
selbst hat ja als Schwester Teresia Benedicta a Cruce die Lebens-
form einer „Ancilla Domini“, einer „Sponsa Christi“ für sich ge-
wählt. Und doch sieht sie nicht in der Ausschließlichkeit, sondern 
im Zusammenspiel der Elemente Mutterschaft-Jungfräulichkeit das 
„Ziel aller Frauenbildung“32. Das meint nun lebenspraktisch: auch 
die unverheiratete, kinderlose Frau kann und sollte geistige Mutter-
schaft ausüben, etwa als Lehrerin und Erzieherin, in der Katechese 
etc. Und umgekehrt: auch die verheiratete Frau und Mutter ist be-
rufen, ihre Aufgabe in jungfräulicher Haltung zu erfüllen. 

 
27  E. STEIN, Mädchenbildung, S. 176 f.. 
28  Ebd., S. 177. 
29  Ebd., S. 179.  
30  Ebd., S. 179. 
31  Ebd., S. 178. 
32  Ebd.. S. 180. 

80 



Die Marienverehrung der hl. Edith Stein 

 

                                                  

Gegen ein solches Denken könnten gewiss Einsprüche erhoben 
werden. Eine („zeitgeistlich“ inspirierte) Intervention könnte etwa 
lauten: Kann sich eine solche Philosophie über den Rahmen des 
Katholischen hinaus überhaupt Gehör verschaffen? Sind nicht die 
anthropologischen Befunde dieser Philosophie in katholischen 
Denkmustern verhaftet und „stark zeitbedingt“33, wie selbst Auto-
rinnen meinen, die das Werk Edith Steins ansonsten mit kritischer 
Sympathie begleiten? Speziell das Bild der Heiligen von der Ehe, 
ihre Vorstellung von einer Unterordnung der Frau im Gehorsam 
müsse als „besonders unbefriedigend“ gelten. Aber es fragt sich 
doch: Wem gilt denn eigentlich dieser Gehorsam? Das Frauenideal 
der Edith Stein ist ja keineswegs identisch mit dem „Heimchen am 
Herd“. Auch will sie in ihrem Eheverständnis die Rolle der Frau 
nicht einschränken auf „Kinder, Küche, Kirche“ (um es einmal in 
die Sprachform des gängigen und plakativen Schlagwortes zu brin-
gen). Das Frauenbild der heiligen Edith Stein lässt sich nur in ma-
rianischer Perspektive zutreffend auslegen, nämlich im Urbild der 
„Magd des Herrn“. Auch lässt sich ihre Ehevorstellung nicht in 
kleinbürgerliche Vorstellungen einschmelzen, sondern nur in me-
taphysischen, religiösen (ja man könnte sagen: sakramentalen) Ka-
tegorien ausdrücken. So schreibt sie über die Hingabe der Frau: 
„Wo diese Hingabe einem Menschen gegenüber erfolgt, ist sie eine 
verkehrte Selbstpreisgabe, eine Versklavung und zugleich ein un-
berechtigter Anspruch, den kein Mensch erfüllen kann. Nur Gott 
kann eines Menschen Hingabe ganz empfangen und so empfangen, 
dass der Mensch seine Seele nicht verliert, sondern gewinnt“34. Und 
ganz ähnlich an anderer Stelle: „Das Mädchen, das eine Ehe ein-
geht, soll wissen, dass die Ehe diese erhabene Symbolbedeutung 
hat und dass sie im Mann das Bild des Herrn ehren soll“35. Auf die 
Einsprüche also nun das „Respondeo“: von Maria her gewinnt E-
dith Stein ein Frauenbild und einen Ehebegriff, der sogenannte 

 
33  SOPHIE BINGGELI, Einleitung zu E. Stein, Die Frau, XI. 
34  E. STEIN, Ethos der Frauenberufe, S. 26. 
35  E. STEIN, Aufgabe der Frau als Führerin der Jugend zur Kirche (1932), 

in: E. Stein, Die Frau, S. 219. 

81 



Marc Röbel 

 

                                                  

„zeitbedingte“ Kategorien (wie „vorkonziliar“, „patriarchalisch“ 
oder „kleinbürgerlich“) weit hinter sich lässt und durchstößt zu 
einer sakramentalen Sicht der Ehe und des Menschen. Allein dieser 
Aspekt lohnte, in einer „Theologie der Ehe“ näher entfaltet und 
durchbuchstabiert zu werden.  

Das Nachdenken Edith Steins geht aber über die Skizzierung 
zweier weiblicher Lebensentwürfe weit hinaus. Nicht nur die Ehe-
frau und Mutter, nicht nur die Sponsa Christi, die hinter Kloster-
mauern das Leben einer „Ancilla Domini“ führt, ist hier gemeint. 
Es geht hier um den marianischen Horizont einer großen anthropo-
logischen und ekklesiologischen Perspektive. Denn Sponsa Christi 
ist ja auch ein Bild für die Kirche, für jede Christenseele (wie Ma-
ria Vorbild der Kirche und aller Erlösten ist)36. Damit aber ist end-
lich das erreicht, was man mit Edith Stein das Ideal der „Marien-
Nachfolge“ nennen könnte.  

Die Marien-Nachfolge sieht in Maria zunächst das Vorbild: 
„Braut Christi sein: d. h. dem Herrn angehören und der Liebe 
Christi nichts voranstellen. Die Liebe Christi über alles stellen – 
nicht bloß in theoretischer Überzeugung, sondern in Gesinnung des 
Herzens und Praxis des Lebens -, das heißt frei sein von allen Ge-
schöpfen, von falscher Bindung an sich selbst und an andere, und 
das ist der innerste, geistige Sinn von Reinheit“37. Aber die Ma-
riennachfolge im Denken Edith Steins bleibt nicht auf das Ideal, 
auf Gesinnung und Lebenspraxis der Christen beschränkt. Die 
Verbindung mit Maria stellt sich für sie ganz und gar organisch 
dar, etwa wenn sie in Maria die „Urzelle dieser erlösten Mensch-
heit“38 sieht, „als übernatürliches Organ der Mutterschaft der Kir-
che“39. Sie spricht von einer wesentlichen Organstellung Mariens 
im mystischen Kirchenleib und nennt sie mit der Tradition sogar 

 
36  Ebd. S. 181. 
37  Ebd., S. 181. 
38  E. STEIN, Aufgabe der Frau, S. 210. 
39  Ebd. S. 210. 

82 



Die Marienverehrung der hl. Edith Stein 

 

                                                  

das „Herz der Kirche“40 Die gläubig gewordene Philosophin Edith 
Stein lässt dabei keinen Zweifel am konkreten Wirklichkeitsgehalt 
dieser Verbindung zu Maria. Sie wird nicht müde zu betonen, dass 
sie hinter den Bildern und Termini „etwas durchaus Reales“41 sieht.  

Damit ist ein weiteres Kennzeichen ihrer Marien-Nachfolge ge-
nannt: der Realitätsgehalt. Mit einem kritischen Seitenblick auf 
eine allzu volkstümliche, da allzu emotionale Marienverehrung 
bemerkt sie: „Religiöse Bildung muss im Objektiven verankert 
sein“42, und stellt außerdem fest, sie müsse „viel stärker auf dogma-
tische Grundlagen gestellt werden [...]; die überlieferten Formen 
[...], wie sie in den Kongregationen üblich sind, scheinen mir heute 
keine durchschlagende Kraft mehr zu haben: die Poesie der Ma-
rienlieder und Maiandachten, die Symbolik der Marienfarben und -
fahnen übt gewiss ihren Zauber auf kindliche Gemüter; sie ist ü-
berdies geeigneter Ausdruck echter Marienliebe.“43 Aber im Blick 
auf die gefährdete und orientierungssuchende Jugend ihrer Zeit 
bemerkt sie auch: „Gegenüber der realen Gewalt der Versuchung 
und der Leidenschaft versagen die zahmen Mittel der Psychologie 
und Ästhetik“44. Was also ist zu tun? Wie könnte eine angemessene 
Marienverehrung aussehen? Edith Stein bringt es auf die mariani-
sche Kurzformel: „auf allen Stufen - Marienkindschaft“45. Und sie 
steht ganz in der Tradition der Kirche und ihrer späteren Ordens-
gemeinschaft, des Karmel, wenn sie ihren Lesern einen mariani-
schen Weiheakt nahe legt: „Nur wer an die unbegrenzte Macht der 
„Hilfe der Christen“ glaubt, wird sich ihrem Schutz übergeben – 
nicht bloß in mit- und nachgesprochenen Gebetsworten, sondern in 
einem von innen heraus vollzogenen, vollkräftigen Akt der Über-
gabe. Und wer in Marias Schutz steht, den wird sie bewahren“46. 

 
40  Ebd., S. 212 
41  Ebd., S. 212 
42  Ebd., S. 214 
43  Ebd., S. 218 
44  Ebd., S. 219 
45  Ebd., S. 213 
46  Ebd., S. 218 

83 



Marc Röbel 

 
 

84 



 

Maria, Gefährtin des Erlösers (Lumen gentium, 61) 

Die Mitwirkung Mariens bei der Erlösung als For-
schungsthema1

Manfred Hauke 

1. Die Aktualität des Themas 

Die Mitwirkung Mariens bei der Erlösung gehört zu den am 
meisten diskutierten mariologischen Themen der letzten hundert 
Jahre. Einer der bekanntesten deutschen Mariologen des 20. Jahr-
hunderts, Heinrich Maria Köster, konnte bereits vor über 30 Jahren 
feststellen: Das „zentrale Thema der Mariologie zwischen 1910 
und 1960 ist die Mitwirkung Mariens zu unserem Heile. Die ver-
schiedenen Namen Mittlerin, Miterlöserin, Gefährtin Christi, Neue 
Eva, Geistliche Mutter der Menschen heben jeweils besondere 
Sinnmomente daran hervor, meinen aber nur diese eine Sache“2. 
Der Gehalt der Mitwirkung bildet die Grundlage fast aller Maria 
zugewiesenen Eigenschaften, angefangen beim vornehmsten Titel, 
dem der „Mutter Gottes“3. 

Die Mitwirkung Mariens im Erlösungsgeschehen gehört zu den 
grundlegenden Lehren, die von der katholischen Theologie ein-

                                                   
1  Die Originalfassung dieses Beitrags erschien auf italienisch: Maria, 

„compagna del Redentore“. La cooperazione di Maria alla salvezza come 
pista di ricerca, Rivista teologica di Lugano 7 (2002) 47-70. Der Artikel 
wurde für die deutsche Ausgabe aktualisiert. 

2  H. M. KÖSTER, Die Mariologie im 20. Jahrhundert, in H. VORGRIMLER – 
R. VANDER GUCHT (Hrsg.), Bilanz der Theologie im 20. Jahrhundert, Bd. 
III, Freiburg i. Br. 1970, 126-147 [137] 

3  Dies betont zurecht A. ZIEGENAUS, Maria in der Heilsgeschichte. Mario-
logie (Katholische Dogmatik V), Aachen 1998, 333: „Die Mitwirkung 
Mariens am Heilsgeschehen wird mit verschiedenen Titeln und Bezeich-
nungen zum Ausdruck gebracht. Zentral und fundamental ist die Gottes-
mutterschaft”. 

85 



Manfred Hauke 

 

                                                  

stimmig angenommen werden. Als Beweis dafür verwiesen wir auf 
das achte Kapitel von Lumen gentium, wobei wir uns auf einige 
zentrale Feststellungen beschränken. Bezüglich der Verkündigung 
an Maria betont das Zweite Vaticanum mit den Kirchenvätern, 
„dass Maria nicht bloß passiv von Gott benutzt wurde, sondern in 
freiem Glauben und Gehorsam zum Heil der Menschen mitgewirkt 
hat“4. „Im Hinblick auf die Verdienste ihres Sohnes auf erhabenere 
Weise erlöst“, ist Maria „mit ihm in enger und unauflöslicher Ver-
bindung geeint …“5. „Indem sie Christus empfing, gebar und nähr-
te, im Tempel dem Vater darstellte und mit ihrem am Kreuz ster-
benden Sohn litt, hat sie beim Werk des Erlösers in durchaus ein-
zigartiger Weise in Gehorsam, Glaube, Hoffnung und brennender 
Liebe mitgewirkt zur Wiederherstellung des übernatürlichen Le-
bens der Seelen. Deshalb ist sie uns in der Ordnung der Gnade 
Mutter“6. Indem das Konzil Maria „Gefährtin“ (socia) des Erlösers 
nennt7, greift es einen Begriff auf, der sich der besonderen Wert-
schätzung Papst Pius‘ XII erfreute8. Zu Recht konnte festgestellt 
werden: „Das Zentrum der konziliaren Mariologie ist die Mitwir-
kung der Mutter des Herrn im Heilsgeschehen“9. 

Trotz der sicheren Grundlage, die vom Zweiten Vaticanum ver-
bürgt ist, bedarf die Lehre von der marianischen Mitwirkung einer 
weiteren Vertiefung. Dies gilt für ihre mannigfachen geschichtli-
chen und vor allem systematischen Aspekte, für ihre Verbindung 
mit anderen Bereichen der Theologie und für ihre Verortung im 
ökumenischen Umfeld. Die Mitwirkung Mariens „ist eines der 

 
4  Lumen gentium, 56 
5  Lumen gentium, 53 
6  Lumen gentium, 61 
7  Lumen gentium, 61 
8  Vgl. ZIEGENAUS (Anm. 3) 335-337; I. M. CALABUIG, Riflessione sulla 

richiesta della definizione dogmatica di „Maria corredentrice, mediatrice, 
avvocata”, Marianum 61 (1999) 129-175, hier 133 

9  A. ESCUDERO CABELLO, Approcci attuali e proposte teologiche sul tema 
della cooperazione mariana, Marianum 61 (1999) 177-211, hier 177 f.: „Il 
centro della dottrina mariana conciliare è la cooperazione della madre del 
Signore all’opera della salvezza”. 

86 



Maria, Gefährtin des Erlösers (Lumen gentium, 61) 

 

                                                  

wertvollsten, aber auch umstrittensten Themen, höchst aktuell, aber 
ebenso in hohem Maße heikel“10. 

Die Gemüter vieler Theologen haben sich erhitzt aufgrund der 
dem Heiligen Vater unterbreiteten Bitten, ein neues marianisches 
Dogma zu definieren: demnach soll feierlich erklärt werden, dass 
Maria Miterlöserin ist, Mittlerin aller Gnaden und Fürsprecherin 
des Volkes Gottes. Die Auflistung dieser drei Titel (insbesondere 
die Beifügung von „Fürsprecherin“) geht zurück auf die mariani-
schen Botschaften der „Frau aller Völker“, welche die holländische 
Seherin Ida Peerdeman (1905-1996) in den fünfziger Jahren emp-
fangen haben will11. Am 31. Mai 2002 hat der zuständige Bischof, 
J. M. Punt von Amsterdam, die 1945-1959 gegebenen Botschaften 
als glaubwürdig anerkannt (constat de supernaturalitate)12. Die 

 
10  S. M. MANELLI, Maria Corredentrice. Nuovi saggi di soteriologia maria-

na, Divinitas 44 (2001) 73-90, hier 90 („una delle tematiche mariane più 
preziose ma anche più scottanti, più attuali ma anche più delicate“); s. a.: 
B. GHERARDINI, La Corredentrice nel mistero di Cristo e della Chiesa, 
Rom 1998, 9: der „unwegsamste“ Pfad der Mariologie (il sentiero „più 
impervio” della mariologia) 

11  R. LAURENTIN, Pétitions internationales pour une définition dogmatique 
de la médiation et la corédemption,  Marianum 58 (1996) 429-446, hier 
442f; P. M. SIGL, Die Frau aller Völker. Miterlöserin, Mittlerin, Für-
sprecherin, Lütisburg (Schweiz) 1998, 104-293; A. B. CALKINS, The 
Theological Relevance of Our Lady of All Nations and the Amsterdam Ap-
paritions, in: M. I. MIRAVALLE (Hrsg.), Contemporary insights on a fifth 
Marian Dogma. Mary Coredemptrix, Mediatrix, Advocate. Theological 
Foundations III, Goleta, CA 2000, 217-224; P. KLOS, The Specific Mes-
sages of Our Lady of All Nations Regarding the Fifth Marian Dogma,  
ibd., 225-234. Eine deutsche Ausgabe der Botschaften findet sich bei J. F. 
KÜNZLI, Die Botschaften der Frau aller Völker, Jestetten 71990. Die das 
Dogma betreffenden Aussagen finden sich in den Jahren 1951-1959. 

12 Der Wortlaut der Stellungnahme und andere Materialien zum Thema sind 
zugänglich über die Internetadresse der „Familie Mariens der Miterlöse-
rin“: www.laudate.org. 

87 



Manfred Hauke 

 

                                                  

theologische Diskussion um die visionären Ereignisse ist damit 
freilich noch nicht abgeschlossen13. 

Die Initiative zugunsten des neuen Mariendogmas geht aus von 
einer katholischen Laienorganisation, Vox Populi Mariae Medi-
atrici, und wird koordiniert von Mark I. Miravalle, Professor für 
Mariologie an der Franziskanischen Universität von Steubenville 
(USA). Miravalle ist auch der Verfasser der offiziellen Bittschrift, 
die 1993 dem Heiligen Vater überreicht wurde. Diese Broschüre 
zur Unterstützung der Initiative ist in mehreren Sprachen verbrei-
tet14. Miravalle ist auch Herausgeber von vier Sammelbänden mit 
wissenschaftlichen Beiträgen zum Thema15. Die Initiative zuguns-
ten des neuen Mariendogmas hat einen beachtlichen Erfolg erzielt: 
während des Konsistoriums im Mai 2001 wies Kardinal Aponte 
Martinez auf die Unterschriften von über 550 Bischöfen und von 

 
13  Dies beweisen etwa die kontroversen Leserbriefe in Die Tagespost, 

4.7.2002, S. 12; 9.7.2002, S. 12; 16.7.2002, S. 12. Vgl. auch die sehr kriti-
schen Hinweise des bekannten Mystikexperten J. BOUFLET, Faussaires de 
Dieu: enquête, Paris 2000, 560-570, insbesondere 565 (Verbindung zwi-
schen Ida Peerdeman und der inzwischen kirchlich verurteilten kanadi-
schen Pseudo-Mystikerin Marie-Paule Giguère; zu diesem Punkt vgl. 
auch CALABUIG [Anm. 8] 149 f, der freilich den Unterschied zwischen 
Peerdeman und Giguère betont). 

14  Auch auf deutsch: M. I. MIRAVALLE, Maria Miterlöserin Mittlerin 
Fürsprecherin. Vorwort von Luigi Kardinal Ciappi OP, Santa Barbara, 
CA 1993 

15  M. I. MIRAVALLE (Hrsg.), Mary Coredemptrix Mediatrix Advocate. Theo-
logical foundations. Towards a Papal Definition? Santa Barbara, CA 
1995; Mary Coredemptrix, Mediatrix, Advocate. Theological Foundations 
II. Papal, Pneumatological, Ecumenical, Santa Barbara, CA 1996; Con-
temporary insights on a fifth Marian Dogma. Mary Coredemptrix, Media-
trix, Advocate. Theological Foundations III, Goleta, CA 2000; Mary Co-
redemptrix. Doctrinal Issues Today, Goleta, CA 2002. Vgl. auch DERS., 
The Dogma and the Triumph, Santa Barbara, CA 1998 

88 



Maria, Gefährtin des Erlösers (Lumen gentium, 61) 

 

 Kreuz. 

                                                  

mehr als 6 Millionen Gläubigen16 hin. Darunter befinden sich unter 
anderem die schriftlichen Ermutigungen der Kardinäle Arns (Sao 
Paolo), Gagnon (Rom), Glemp (Warschau), Lustiger (Paris), 
O‘Connor (New York) und Schönborn (Wien)17. Eine begeisterte 
Fürsprecherin des gewünschten Dogmas war Mutter Teresa von 
Kalkutta18. 

Unser Beitrag möchte sich nicht zu dieser Initiative äußern (dies 
würde den Rahmen des vorliegenden Artikels sprengen), sondern 
hat ein bescheideneres Ziel: es sollen einige wichtige Gesichts-
punkte ins Licht gestellt werden bezüglich der Mitwirkung Mariens 
im Erlösungswerk, das Jesus Christus in seinem Erdenleben voll-
bracht hat. Es handelt sich also um die (seit Scheeben so genannte) 
„objektive Erlösung“, d. h. um das Heilswerk Christi an sich, im 
Unterschied zur „subjektiven Erlösung“, der Zuwendung der von 
Christus verdienten Gnade an die erlösungsbedürftigen 
Menschen19. Die Unterscheidung ist wichtig, um den einzigartigen 
Beitrag Mariens zu würdigen: während alle Erlösten sich für das 
Heil der konkreten Menschen einsetzen können, ist die Mutter des 
Herrn einbezogen in die heilsgeschichtliche Grundlegung der 
Erlösung selbst, von der Menschwerdung des Sohnes Gottes bis 
zum Tod des Erlösers am

 
16  LUIS CARDINAL APONTE MARTINEZ, Mary Co-redemptrix and the New 

Evangelization, in MIRAVALLE (2002) (Anm. 15) 1-5, hier 5; vgl. auch M. 
I. MIRAVALLE, Maternal Mediation, John Paul II, and Vatican II; A Re-
sponse to a Statement of an International Theological Commission, in: 
DERS. (2000) (Anm. 15) 109-123, hier 119 (1997); 
www.voxpopuli.org/bulletin.asp (11.6.2000): mehr als 540 Bischöfe, dar-
unter 45 Kardinäle, über 6 Millionen Gläubigen aus circa 170 Ländern. 

17  Vgl. die Liste der Kardinäle in SIGL (Anm. 11) 90f, sowie die Hinweise in 
MIRAVALLE (2000) (Anm. 15) 118 (O‘CONNOR); 164 f. (SCHÖNBORN). 

18  Vgl. SIGL (Anm. 11) 92; MIRAVALLE (2000) (Anm. 15) 179 
19  Vgl. z. B. J. GALOT, Maria, la donna nell’opera della salvezza, Roma 

21991, 243-245; A. M. CALERO, La Vergine Maria nel mistero di Cristo e 
della Chiesa. Saggio di mariologia, Leumann (Torino) 1995, 297; GHE-
RARDINI (Anm. 10) 43 

89 



Manfred Hauke 

 

                                                  

2. Wurzeln der neueren Auseinandersetzung über den Titel 
„Miterlöserin“ 

2. 1 Die theologische Entwicklung bis zum Vorabend des 
Zweiten Vatikanums 

Die systematische Diskussion über die Mitwirkung Mariens am 
Heilsgeschehen hat sich konzentriert auf den Begriff der „Miterlö-
sung“. Trotzdem muss dieses Wort unterschieden werden von der 
entsprechenden Lehre: oft wird der Gehalt, der normalerweise mit 
dem Fachbegriff der „Miterlöserin“ verbunden ist, auch von Theo-
logen vertreten, die bezüglich des sprachlichen Ausdrucks Vorbe-
halte anbringen. Ein klassisches Beispiel ist M. J. Scheeben, der 
größte deutsche Mariologe des 19. Jahrhunderts20: der Titel corre-
demptrix habe den Vorteil der Kürze und könne (eine entsprechen-
de Erklärung vorausgesetzt) leicht im richtigen Sinne verstanden 
werden, könne aber eine Gleichordnung mit Christus auf demsel-
ben Niveau bzw. eine „Ergänzung der Kraft Christi“ nahelegen. 
„Unverfänglicher“ sei daher der Ausdruck adiutrix (bzw. adiutori-
um) redemptoris in redemptione, „Gehilfin des Erlösers“ in seinem 
Werke21. Andererseits vertritt Scheeben eine „unmittelbare Teil-
nahme“ Mariens „an der berufsmäßigen Wirksamkeit ihres Sohnes, 
worin sie als seine geistliche Braut in der Wiedergeburt der 
Menschheit mit ihm zusammen wirken soll“22. Diese Teilnahme 
vollziehe sich in Christus und durch Christus, und in diesem Sinne 
könne man Maria „mit Recht und zugleich ganz unverfänglich“ 
„Miterlöserin“, corredemptrix nennen23. 

 
20  Vgl. L. SCHEFFCZYK, Scheeben, Marienlexikon 5 (1993) 700f 
21  Vgl. M. J. SCHEEBEN, Handbuch der katholischen Dogmatik, V/2, Frei-

burg i. Br. 21954, Nr. 1775-1776 
22  Ibd., Nr. 1769 
23  Ibd., Nr. 1801-1802. Problematisch ist es folglich, sich für den Titel auf 

Scheeben zu berufen, ohne dessen Vorbehalte zu erwähnen (dies geschieht 
bei J. B. CAROL, De corredemptione Beatae Virginis Mariae. Disquisitio 
positiva, Vatikanstadt 1950, 440-444). Ebenso fragwürdig ist es aber, nur 
die Vorbehalte geltend zu machen: so bei R. LAURENTIN, Le titre de Coré-
demptrice. Étude historique, in Marianum 13 (1951) 396-452, hier 413, 
und CALERO (Anm. 19) 284. 

90 



Maria, Gefährtin des Erlösers (Lumen gentium, 61) 

 

                                                  

Trotz der notwendigen Unterscheidung zwischen dem Titel 
„Miterlöserin“ und dessen Gehalt scheint es nützlich, eine kurze 
geschichtliche Übersicht zum Gebrauch des Begriffes corre-
demptrix zu geben24. Wissen sollte man um die Vorbereitung in der 
Väterzeit, die auf mannigfaltige Weise eine Mitwirkung Mariens 
bei der Erlösung betont. Ein herausragendes Beispiel ist Irenäus, 
der Maria (aufgrund ihres Jawortes bei der Verkündigung) „Ursa-
che des Heiles“ nennt (causa salutis) und sie vorstellt als neue Eva 
an der Seite Christi, des neuen Adams25. Seit dem 10. Jh. bekommt 
Maria gelegentlich den Titel „Erlöserin“ (redemptrix). Hinzukom-
men ähnliche Ausdrücke, wie etwa „Heilbringerin“ (salvatrix) und 
„Versöhnerin“ (reconciliatrix). Das Mittelalter betont die Gegen-
wart und das Mitleiden Mariens unter dem Kreuz. In den Visionen 
der hl. Birgitta sagt Jesus beispielsweise: „Meine Mutter und ich 
haben den Menschen mit einem einzigen Herzen erlöst, ich durch 
das Leiden in meinem Herzen und in meinem Fleische, sie durch 

 
24  Zu den geschichtlichen Einzelheiten vgl. LAURENTIN (Anm. 23); DERS., 

Maria als Urbild und Vorbild der Kirche in Mysterium salutis IV/2 (1973) 
316-337, hier 330-333; A. MÜLLER, Marias Stellung und Mitwirkung im 
Christusereignis, in Mysterium salutis III/2 (1969) 393-510, hier 500 f.; 
CALERO (Anm. 19) 284 f. Für die geschichtlichen Daten bezüglich des ge-
samten Inhaltes der marianischen Mitwirkung bei der Erlösung (also über 
den corredemptrix-Titel und das entsprechende Vokabular hinausgehend) 
vgl. auch CAROL (Anm. 23) (1950); CALERO (Anm. 19) (1995) 282-309; 
B. DE MARGERIE, Mary Coredemptrix in the light of Patristics, in MIRA-
VALLE (1995) (Anm. 15) 3-44; GHERARDINI (Anm. 10) (1998) 109-146. 
221-318; AA. VV., MARIA CORREDENTRICE. Storia e teologia, 5 Bde., Fri-
gento 1998-2002, passim; AA. VV., MARY AT THE FOOT OF THE CROSS: 
Acts of the International Symposium on Marian Coredemption, New Bed-
ford, MA 2001, passim; S. M. PERILLO, Maria Corredentrice. Sintesi sto-
rica, in Corredemptrix. Annali mariani 2000 del Santuario 
dell‘Addolorata, Castelpetroso 2001, 45-76; MIRAVALLE (2002) (Anm. 
15) passim 

25  Vgl. M. HAUKE, Heilsverlust in Adam, Paderborn 1993, 265-267 

91 



Manfred Hauke 

 

                                                  

den Schmerz und die Liebe ihres Herzens“26. Papst Johannes Paul 
II. hat daran erinnert anläßlich des 600jährigen Jubiläums der Ka-
nonisation der Heiligen: Birgitta rief Maria an „als Unbefleckte, 
Schmerzensmutter und Miterlöserin; dabei hob sie die einzigartige 
Stellung Mariens hervor in der Heilsgeschichte und im Leben des 
christlichen Volkes“27. In die Betrachtung der Passion fügt sich 
auch das erste Zeugnis des Begriffes corredemptrix ein. Es findet 
sich in einem Hymnus des 15. Jahrhunderts, belegt in einem Manu-
skript aus Salzburg28. 

Gegen die Verbreitung des Titels wendet sich 1673 Adam von 
Widenfeld in seinem Opusculum Monita salutaria Beatae Virginis 
Mariae ad cultores suos indiscretos: „Hüte dich davor, mir auf 
übertreibende Weise oder durch unmäßigen Eifer irgendetwas zu-
zuschreiben, was allein Gott zukommt. Folglich nenne mich nicht 
Heilandin oder Miterlöserin“ (Cavendum tamen, ne per hyperbo-
lem vel immoderatum zelum, mihi quidquid tribuas quod soli Deo 
debetur. Ne itaque me vocaveris Salvatricem aut Corredemptri-
cem)29. Das mit bischöflichem Imprimatur erschienene Werk breitet 
sich aus in Windeseile, erweckt aber auch beträchtlichen Wider-
stand: innerhalb von nur zwei Jahren erscheinen ungefähr 40 Ge-

 
26  Revelationes extravagantes, c. 3; siehe auch Revelationes I,35: „… ich 

(Maria) war Ihm in seinem Leiden ganz nahe und ließ mich von ihm nicht 
trennen … Darum sage ich kühn, dass Sein Schmerz mein Schmerz gewe-
sen ist, weil Sein Herz mein Herz war. Und wie Adam und Eva die Welt 
für einen Apfel verkauft haben, so haben mein Sohn und ich die Welt ge-
wissermaßen mit einem Herzen zurückgekauft“. Vgl. U. MONTAG – T. 
NYBERG, Birgitta von Schweden II. Werke, in Marienlexikon 1 (1988) 
489-491; F. HOLBÖCK, Gottes Nordlicht. Die hl. Birgitta von Schweden 
und ihre Offenbarungen, Stein am Rhein 1988, 257f; L. GAMBERO, Maria 
nel pensiero dei teologi latini medievali, Cinisello Balsamo 2000, 342 

27  Ansprache vom 6.10.1991: Insegnamenti di Giovanni Paolo II, Bd. XIV/ 
2, 756: „come Immacolata, Addolorata e Corredentrice …“. Siehe auch A. 
B. CALKINS, Pope John Paul’s Teaching on Marian Coredemption, in 
MIRAVALLE (1996) (Anm. 15) 113-147, hier 124. 

28  Vgl. LAURENTIN (Anm. 23) 406. 423; MÜLLER (Anm. 24) 500, Anm. 4; 
CALERO (Anm. 19) 284 

29  A. v. WIDENFELD, Monita salutaria Beatae Virginis Mariae …, Gent 
1673, monitum 10, zitiert bei CAROL (Anm. 23) 304 

92 



Maria, Gefährtin des Erlösers (Lumen gentium, 61) 

 

                                                  

genschriften. Am Ende gelangt das Büchlein auf den Index, und 
Papst Alexander VIII. verurteilt den Satz: „Das Lob, das Maria als 
Maria dargebracht wird, ist nichtig“ (DH 2326)30. „Im 18. Jh. wird 
der Titel redemptrix durch corredemptrix ersetzt, ein Begriff, der 
mit dem deutlich ausgedrückten Ziel entsteht, die eigentliche und 
ausschließliche Aufgabe Christi als Erlöser zu unterstreichen“31. 

Der Titel „Miterlöserin“ gelangt in das Zentrum der theologi-
schen Aufmerksamkeit seit 1904, dem Datum des ersten Internati-
onalen Mariologischen Kongresses in Lourdes (anläßlich des 50. 
Jahrestages der Definition des Immaculata-Dogmas)32. In der Folge 
bringen sich auch abweichende Stimmen zu Gehör. Nichtsdesto-
weniger geht der Titel ein in den Wortschatz der bischöflichen33 
und päpstlichen Lehrverkündigung. Während des Pontifikates von 
Pius X. erscheint der Titel dreimal (auf Veranlassung der Riten-
kongregation bzw. des Heiligen Offiziums) in den offiziellen Ak-
ten des Heiligen Stuhls34. Papst Pius XI. gebraucht den Titel mehr-
fach in Dokumenten niederen Ranges, unter anderem in einer Ra-
dioansprache zum Abschluß des Heiligen Jahres in Lourdes: Maria 
„als Mitleidende und Miterlöserin“ ist ihrem Sohn zur Seite ge-
standen, „der auf dem Altar des Kreuzes die Erlösung des 

 
30  Vgl. CAROL (Anm. 23) 302-321; L. SCHEFFCZYK – O. STEGMÜLLER, Wi-

denfeld, Marienlexikon 6 (1994) 728f 
31  CALERO (Anm. 19) 284 
32  Vgl. LAURENTIN (Anm. 23) 413 
33  Vgl. etwa CAROL (Anm. 23) 539-619; S. M. PERRELLA, I „vota” e i „consi-

lia” dei vescovi italiani sulla mariologia e sulla corredenzione nella fase 
antipreparatoria del concilio Vaticano II, Rom 1994, 156; P. M. SIANO, 
Maria Santissima „Corredentrice“ nel pensiero del beato Ildefonso Card. 
Schuster, in: Maria Corredentrice III (2000) (Anm. 24) 137-161 

34  Vgl. LAURENTIN (Anm. 23) 414-416; J. A. SCHUG – M. I. MIRAVALLE, 
Mary Coredemptrix: Her Title and Its Significance in the Magisterium of 
the Church, in MIRAVALLE (1995) (Anm. 15) 215-246, hier 223f; GHE-
RARDINI (Anm. 10) 115-118; A. B. CALKINS, The Mystery of Mary Core-
demptrix in the Papal Magisterium, in MIRAVALLE (2002) (Anm. 15) 25-
92, [31 f.]: AAS 1 (1908) 409; AAS 5 (1913) 364; AAS 6 (1914) 108 (ein 
Ablassgebet, approbiert vom Hl. Offizium, das Maria „Miterlöserin des 
Menschengeschlechtes“ nennt, corredentrice del genere umano) 

93 



Manfred Hauke 

 

                                                  

Menschengeschlechtes vollbrachte“35. Während des Pontifikates 
von Pius XI. gehört das Thema der Miterlösung zu den Bemühun-
gen, die universale Gnadenmittlerschaft Mariens zu definieren36. 
Pius XII jedoch vermeidet bewusst den Gebrauch des Titels „Mi-
terlöserin“ und wählt stattdessen Ausdrücke mit dem Substantiv 
socia (Gefährtin), zum Beispiel socia Redemptoris (Gefährtin des 
Erlösers)37. Der Papst betont aufs deutlichste die einzigartige Mit-
wirkung Mariens im Heilswerk38, möchte aber nicht in die theolo-
gische Auseinandersetzung eingreifen, die sich seit dem Ende der 
dreißiger Jahre besonders heftig artikuliert. Nach dem Zeugnis 
seines Privatsekretärs, Pater Leiber, hielt Pius XII. die Lage nicht 

 
35  Radioansprache vom 28.4.1935, zitiert bei CALERO (Anm. 19) 290: „O 

Madre della pietà e della misericordia, che come compaziente e correden-
trice hai assistito il tuo Figlio che compiva sull‘altare della Croce la reden-
zione del genere umano …“. Zu Pius XI. vgl. CAROL (Anm. 23) 527-530; 
LAURENTIN (Anm. 23) 416-418; SCHUG - MIRAVALLE (Anm. 34) 225-228; 
GHERARDINI (Anm. 10) 121-124; CALKINS (Anm. 34) 32-34 

36  Vgl. G. M. BESUTTI, La mediazione di Maria secondo gli studi di due 
commissioni istituite da Pio XI, in Marianum 47 (1985) 37-41; in An-
schluß daran werden zwei der drei Gutachten veröffentlicht: 42-78 (spani-
sche Kommission, besonders 48-52); 79-176 (Belgische Kommission). 
Beide Gutachten sprechen sich für eine dogmatische Definition aus, wäh-
rend das römische Gutachten (laut mündlicher Bekundung von Laurentin: 
BESUTTI, a. a. O., 38) dagegen gewesen sein soll; siehe auch CALABUIG 
(Anm. 8) 138. 

37  Dies erwähnt ausdrücklich die erste Konzilsvorlage für eine dogmatische 
Konstitution über Maria: Acta Synodalia Sacrosancti Concilii Oecumenici 
Vaticani secundi, Bd. I/4, Vatikanstadt 1971, 108. 

38  Vgl. CAROL (Anm. 23) 530-536; MIRAVALLE (1993) (Anm. 14) 18f; 
SCHUG - MIRAVALLE (Anm. 34) 228-231; CALERO (Anm. 19) 290; GHE-
RARDINI (Anm. 10) 125-129 

94 



Maria, Gefährtin des Erlösers (Lumen gentium, 61) 

 

                                                  

für reif, um zu den Themen der Gnadenmittlerschaft und der Miter-
lösung Stellung zu nehmen39. 

Am Vorabend des Zweiten Vaticanums finden wir bezüglich der 
Miterlösung drei verschiedene Strömungen, die je für sich noch 
weitere Differenzierungen aufweisen40. Die eindeutig überwiegen-
de Richtung unter den Mariologen setzt sich ein für eine unmittel-
bare Mitwirkung Mariens an der objektiven Erlösung (auch „Erlö-
sung in actu primo“ genannt im Unterschied zur „Erlösung in actu 
secundo“, der Austeilung der Gnaden). Als Beispiele seien genannt 
die Mariologie von Michael Schmaus41 und die umfangreichen Bei-
träge von Gabriele Maria Roschini42. Roschini benutzt den Begriff 
„Miterlöserin“ als systematische Zusammenfassung für die Mit-
wirkung Mariens, während Schmaus das Wort mit größerer Zu-
rückhaltung anwendet und es mehrmals in Anführungszeichen 
setzt. Beide Theologen bestimmen jedoch die „Miterlösung“ als 

 
39  Stimmen der Zeit 163 (1958/1959) 86: „Was … die Frage der ´Mediatrix´ 

und ´Coredemptrix´ angeht, hat Pius XII, noch wenige Wochen vor seinem 
Tod, in den Tagen gleich nach Beendigung des Mariologischen Kongres-
ses in Lourdes geäußert, die beiden Fragen seien zu ungeklärt und zu un-
reif; er habe in seinem ganzen Pontifikat bewusst und absichtlich vermie-
den, Stellung zu ihnen zu nehmen, sie vielmehr der freien theologischen 
Auseinandersetzung überlassen. Er denke nicht daran, diese Haltung zu 
ändern“. 

40  Vgl. z. B. die Überblicke bei G. PHILIPS, L´orientation de la mariologie 
contemporaine, in Marianum 22 (1960) 209-253, hier 232-243 (Situation 
auf dem Mariologischen Kongreß in Lourdes von 1958); S. MEO, Nuova 
Eva II. Lo sviluppo teologico della „Nuova Eva”: la Corredentrice, in S. 
DE FIORES – S. MEO (Hrsg.), Nuovo dizionario di mariologia, Cinisello 
Balsamo 1986, 1017-1029, hier 1022f; J. FINKENZELLER, Miterlöserin 
(Corredemptrix), in Marienlexikon 4 (1992) 484-486; CALERO (Anm. 19) 
296-300. Eine besonders weitläufige Übersicht bietet G. BARAUNA, De na-
tura Corredemptionis marianae in theologia hodierna (1921-1958). Di-
squisitio expositivo-critica, Roma 1960. 

41  M. SCHMAUS, Katholische Dogmatik V. Mariologie, München 21961, 321-
379  

42  Vgl. A. M. APOLLONIO, Il mistero di Maria Corredentrice nei mariologi 
del nostro secolo, in: Maria Corredentrice III (2000) (Anm. 24) 225-282, 
hier 227-241; P. PARROTTA, La cooperazione di Maria alla Redenzione in 
Gabriele Maria Roschini (Collana di Mariologia 3), Pregassona (Lugano) 
22002 

95 



Manfred Hauke 

 

                                                  

unmittelbare Mitwirkung an der objektiven Erlösung43. Dies ist 
inzwischen auch der allgemein akzeptierte Sinn des Begriffes bei 
den Autoren, die auf methodologische Klarheit Wert legen44. Mit-
unter wird der Gehalt des Wortes aber auch auf die Mitwirkung an 
der „subjektiven Erlösung“ ausgedehnt. In diesem Sinne sind dann 
alle Christen „Miterlöser“45. Als (bloße) Teilhabe an der „Austei-
lung der Gnaden“ gefasst, wird der Begriff „Miterlösung“ deshalb 
sogar von manchen Theologen angenommen, die eine unmittelbare 
Mitwirkung Mariens an der (objektiven) Erlösung ablehnen46. 

Eine Minderheit unter den Mariologen, oft als „minimalistisch“ 
benannt, lehnt die These einer unmittelbaren Mitwirkung Mariens 
an der Erlösung ab. Die Hauptvertreter dieser Richtung sind W. 
Goossens47 und H. Lennerz48. Nach diesen Theologen gibt es nur 
eine mittelbare oder entfernte Mitwirkung an der Erlösung, inso-

 
43  Vgl. SCHMAUS (Anm. 41) 357f. 377f; PARROTTA (Anm. 42) 87-131 
44  Vgl. z. B. CAROL (Anm. 23) 46; J. L. BASTERO DE ELEIZALDE, Maria, 

Madre del Redentor, Pamplona 1995, 300; S. M. MANELLI, La Correden-
zione mariana. Lineamenta, in AA. VV., Miscellanea Brunero Gherardini 
(Studi Tomistici, 61), Città del Vaticano 1996, 260-270, hier 262f; GHE-
RARDINI (Anm. 10) 100-108; G. de MENTHIÈRE, Marie Mère du salut. Ma-
rie, Corédemptrice? Essai de fondement théologique, Paris 1999, 22; PAR-
ROTTA (Anm. 42) 88-94 (G. M. Roschini) 

45  So z. B. GALOT (Anm. 19) 242-245 (der allerdings dabei die einzigartige 
Bedeutung der Mitwirkung Mariens an der objektiven Erlösung unter-
streicht) und A. M. APOLLONIO, I „punti fermi“ della Corredenzione ma-
riana, in MARIA CORREDENTRICE I (1998) (Anm. 24) 17-36, hier 23: „La 
Corredenzione si può definire propriamente come la cooperazione attiva, 
immediata, formale e subordinata di Maria a tutta l‘opera della Redenzio-
ne“. 

46  Vgl. die Hinweise bei LAURENTIN (Anm. 23) 421-423 
47  W. GOOSSENS, De cooperatione immediata Matris Redemptoris ad re-

demptionem obiectivam, Parigi 1939 
48  H. LENNERZ, De Beata Virgine, Rom 31939; DERS., De cooperatione B. 

Virginis in ipso opere redemptionis, Gregorianum 28 (1947) 574-597; 29 
(1948) 118-141 (u. a.). Zur Kontroverse zwischen Lennerz und Roschini 
vgl. M. HAUKE, La questione del „primo principio” e l’indole della coo-
perazione di Maria all’opera redentrice del Figlio: due temi rilevanti nel-
la mariologia di Gabriele M. Roschini, Marianum 64 (2002) (in Vorberei-
tung) 

96 



Maria, Gefährtin des Erlösers (Lumen gentium, 61) 

 

                                                  

fern Maria den Erlöser geboren hat. Die Verbindung Mariens mit 
dem Heilswerk Christi hat keine Bedeutung für die Erlösung selbst, 
sondern nur für die Zuwendung der Erlösungsfrüchte an die heils-
bedürftigen Menschen (subjektive Erlösung). 

Eine dritte Richtung, vorwiegend im deutschen Sprachraum ver-
treten (H. M. Köster und O. Semmelroth49), möchte eine vermit-
telnde Position einnehmen. Nach Köster befindet sich die Mitwir-
kung Mariens jenseits der Unterscheidung von „unmittelbar“ und 
„mittelbar“. Christus als Repräsentant Gottes erwirbt die Erlö-
sungsgnade und Maria, als Vertreterin der Kirche und damit der 
empfangenden Menschheit, stimmt im Namen der Menschheit der 
Erlösung zu und nimmt sie in Empfang. Maria empfängt die Früch-
te der Erlösung als Urbild und Spitze der Kirche. Diese Empfäng-
lichkeit entspricht ihrem Frausein und dem Bund zwischen Chris-
tus und der Kirche, der durch die Liebe zwischen Bräutigam und 
Braut versinnbildet wird50. Da die vertretungsweise Annahme 
durch Maria die objektive Erlösung betrifft, wird die vermittelnde 
Position manchmal gekennzeichnet als „unmittelbare passive Mit-
wirkung“51, obwohl diese Begrifflichkeit nicht ganz der von Köster 
selbst entspricht. 

Die „vermittelnde“ Position hat das Verdienst, mit dem Hinweis 
auf das Bild der Ehe (die Beziehung von Bräutigam und Braut) die 
Ähnlichkeit zwischen Maria und der Kirche zu betonen; im Vor-
dergrund steht dabei die Rezeptivität. Andererseits wird man der 
Kritik recht geben müssen, wonach die Mitwirkung Mariens auch 

 
49  O. SEMMELROTH, Urbild der Kirche. Organischer Aufbau des Marienge-

heimnisses, Würzburg 1950; die Bedeutung dieses Theologen unterstreicht 
S. DE FIORES, Maria nella teologia contemporanea, Rom 31991, 51 f., 117 

50  H. M. KÖSTER, Die Magd des Herrn. Theologische Versuchungen und 
Überlegungen, Limburg 1947; 21954; DERS., Unus mediator. Gedanken 
zur marianischen Frage, Limburg 1950; DERS., De corredemptione Mari-
ana in theologia hodierna, in Marianum 24 (1962) 158-182; vgl. F. 
COURTH, Köster,  Marienlexikon 6 (1994) 851; Bibliographie Heinrich M. 
Köster SAC,   Dokumentation 1993. Pallottiner intern, Limburg 1994, 122-
145; GHERARDINI (Anm. 10) 72 f., 346-349 

51  Vgl. etwa (im Gefolge Roschinis) MEO (Anm. 40) 1023 

97 



Manfred Hauke 

 

                                                  

einen aktiven Charakter hat, besonders dann, wenn die Heilsbedeu-
tung der Inkarnation betont wird (und das Erlösungsgeschehen 
nicht auf das Kreuz reduziert wird)52. Auch die Annahme ist eine 
Aktivität. 

2. 2 Die Entwicklung vom Zweiten Vatikanum bis zu Jo-
hannes Paul II. 

Das Zweite Vatikanum hat den Begriff corredemptrix nicht be-
nutzen wollen, im Unterschied zu etwa 50 Bischöfen, die eine 
diesbezügliche Definition wünschten53. Bezeichnend ist die offi-
zielle Begründung von seiten der Konzilskommission: 

„Ausgelassen wurden einige von den Päpsten gebrauchte Aus-
drücke und Worte, die zwar in sich vollkommen richtig sind, aber 
von den getrennten Brüdern (insbesondere von den Protestanten) 
schwieriger zu verstehen sind. Dazu können wir auch den Aus-
druck rechnen ‚Miterlöserin des Menschengeschlechtes‘ (hl. Pius 
X, Pius XI) …“54. 

Die Tatsache, dass der Begriff corredemptrix nicht im Text von 
Lumen gentium auftaucht, gründet also nach der zitierten Begrün-
dung in ökumenischen Rücksichten. Um eine prinzipielle Frage der 

 
52  Vgl. etwa die Kritik an Köster bei GALOT (Anm. 19) 281-283; ZIEGENAUS 

(Anm. 3) 346 f. 
53  Vgl. PERRELLA (Anm. 33) 172-227; M. HAUKE, Die trinitarischen Bezie-

hungen Mariens als Urbild der Kirche auf dem Zweiten Vatikanischen 
Konzil, in: Sedes Sapientiae. Mariologisches Jahrbuch 4 (2/2000) 78-114, 
hier 82 f. Etwa 400 Bischöfe waren für eine dogmatische Definition der 
Mittlerschaft Mariens (wozu dann auch die Mitwirkung bei der Erlösung 
gehört): vgl. A. ESCUDERO CABELLO, La cuestión de la mediación maria-
na en la preparación del Vaticano II, Rom 1997, 86-92; CALABUIG (Anm. 
8) 139 f. 

54  Übersetzt aus Acta Synodalia Sacrosancti Concilii Oecumenici Vaticani 
secundi, Bd. I/4, Vatikanstadt 1971, 99; zum Gebrauch des Begriffes siehe 
auch PERRELLA (Anm. 33) 209, Anm. 123 

98 



Maria, Gefährtin des Erlösers (Lumen gentium, 61) 

 

                                                  

Wahrheit geht es dabei nicht55. Das Konzil betont jedenfalls aufs 
deutlichste die Mitwirkung Mariens am Heilsgeschehen auf eine 
Weise, die nicht auf eine bloß passive oder indirekte Teilhabe re-
duziert werden kann. Maria wurde „nicht bloß passiv von Gott 
benutzt“, sondern hat „in freiem Glauben und Gehorsam zum Heil 
der Menschen mitgewirkt“56. Von der Verkündigung bis zum Kreuz 
hat Maria „beim Werk des Erlösers in durchaus einzigartiger Weise 
… mitgewirkt …“57. 

In der nachkonziliaren Mariologie überwiegt die Neigung, den 
Begriff „Miterlöserin“ ebenso zu vermeiden wie das systematische 
Nachdenken darüber, wie die Art und Weise der Mitwirkung näher 
zu bestimmen ist. Die Unterscheidungen zwischen objektiver und 
subjektiver Erlösung, in actu primo und in actu secundo, unmittel-
bar und mittelbar, aktiv und passiv sind nicht gerade beliebt. Ande-
rerseits wird man auch nicht sagen können, dass die genannten 
Differenzierungen, eingeordnet in den weiten Horizont der Marien-
lehre im Geheimnis Christi und der Kirche, überflüssig geworden 
wären. Anscheinend finden sich keine Wortführer mehr der Auf-
fassung, wie sie seinerzeit von Goossens und Lennerz vertreten 
wurde, wonach die Mitwirkung Mariens ausdrücklich nur einen 

 
55  Es ist darum falsch, zu behaupten – so etwa bei CALERO (Anm. 19) 301 –, 

das Konzil habe der Lehre von der Miterlösung „den Weg versperrt“. Die-
se Deutung widerspricht im übrigen auch Lumen gentium, 54: Das Konzil 
hat „nicht im Sinn, eine vollständige Lehre über Maria vorzulegen oder 
Fragen zu entscheiden, die durch die Arbeit der Theologen noch nicht völ-
lig geklärt sind …“. 

56  Lumen gentium, 56 
57  Lumen gentium, 61 

99 



Manfred Hauke 

 

                                                  

mittelbaren Charakter habe58. Und der Vergleich zwischen Maria 
und Kirche reduziert die Gottesmutter zweifellos nicht auf eine 
passive Rolle. Als Beispiele seien der bekannte spanische Mariolo-
ge Candido Pozo59 und Kardinal Leo Scheffczyk zitiert, der die neu-
en Errungenschaften der Mariologie mit dem Erbe der Vergangen-
heit integriert: in Maria finden wir „keine Passivität, wohl aber 
Rezeptivität und tätige Empfänglichkeit“ in der „direkten und un-
mittelbaren“ Mitwirkung am Erlösungswerk60.  

Die Internationale Päpstliche Marianische Akademie (Pontifi-
cia Academia Mariana Internationalis = PAMI) hat Stellung bezo-
gen zu den oben genannten Bemühungen zur Definierung eines 
neuen marianischen Dogmas. Auf Bitten des „Heiligen Stuhles“61 
berief die Leitung des Mariologischen Kongresses von Tschensto-

 
58  Die Überwindung der minimalistischen Position von Goossens und Len-

nerz zeigte sich bereits (nach Einschätzung von J. M. Alonso und C. Pozo) 
auf dem Mariologischen Kongreß in Lourdes 1958: man sei sich einig ge-
wesen bezüglich einer wirklichen (aktiven und unmittelbaren) Mitwirkung 
an der objektiven Erlösung. Vgl. J. M. ALONSO, El tercer Congreso Inter-
nacional Mariológico de Lourdes, in Revista Espanola de Teologia 15 
(1958) 447-455, hier 454f; C. POZO, La contribución del P. Balic a la ma-
riologia, in P. MELADA/D. ARACIC (Hrsg.), P. Carlo Balic O. F. M. Profi-
lo – impressioni – ricordi, Rom 1978, 47-62, hier 55 f.; J. STÖHR, Maria, 
unsere Mutter. Mariologische Studien, Köln 1991, 71; A. M. APOLLONIO, 
Il „calvario teologico“ della Corredenzione mariana, in Corredemptrix. 
Annali mariani 1999 del Santuario dell‘Addolorata, Castelpetroso 2000, 
51-89, hier 55 f. 

59  C. POZO, María en la obra de la salvación, Madrid 21990, 50: „No olvi-
demos, sin embargo, que siendo la aceptación de la Encarnación una co-
operación inmediata a la obra de la salvación, también lo es su manteni-
miento junto a la Cruz”. POZO hat die Kommission der PAMI geleitet, de-
ren Arbeit im folgenden genannt wird: vgl. CALABUIG (Anm. 8) 130. 

60  L. SCHEFFCZYK, Maria im Glauben der Kirche. Maria in der Heilsge-
schichte II, Wien 1980, 59. Vgl. DERS., Die „Unbefleckte Empfängnis“ im 
umgreifenden Zusammenhang des Glaubens, in DERS., Die Mariengestalt 
im Gefüge der Theologie. Mariologische Beiträge (Mariologische Studien 
XIII), Regensburg 2000, 159-185, hier 173-181, besonders 180: „So lässt 
sich der letzte Sinn der Bewahrung der Gottesmutter von der universalen 
Menschheitssünde darin erkennen, dass ihr auf diese Weise ein wirkliches 
Mittun an der Erlösung durch Jesus Christus ermöglicht wurde“. 

61  LAURENTIN, Pétitions internationales (Anm. 11), 429 

100 



Maria, Gefährtin des Erlösers (Lumen gentium, 61) 

 

                                                  

chau (August 1996) eine ökumenische Kommission ein, um die 
Meinung der Gelehrten zur Möglichkeit und Opportunität eines 
neuen Dogmas zu erfragen über Maria als Miterlöserin, Mittlerin 
und Fürsprecherin. Die Antwort der Kommission wurde dann im 
Osservatore Romano veröffentlicht. 

Die marianischen Titel werden als „zweideutig“ bezeichnet 
(ambigui). Es sei verkehrt, „die vom Zweiten Vatikanum verfolgte 
theologische Linie zu verlassen“: das Konzil habe keinen der ge-
nannten Titel definieren wollen, obwohl es auf „nüchterne“ Weise 
die Titel „Mittlerin“ und „Fürsprecherin“ gebraucht habe. Der Beg-
riff „Miterlöserin“ komme in keinem wichtigen Dokument des 
päpstlichen Lehramtes vor, und Pius XII. habe dessen Gebrauch 
bewusst vermieden. „Auch wenn man den Titeln einen Inhalt zu-
wiese, dessen Zugehörigkeit zum Glaubensgut man annehmen 
könnte, wäre deren Definition in der gegenwärtigen Situation je-
doch nicht theologisch einleuchtend, insofern diese Titel und die 
mit ihnen verbundenen Lehren noch eine weitere Vertiefung benö-
tigen aus einer erneuerten trinitarischen, ekklesiologischen und 
anthropologischen Perspektive“. Schließlich weist man hin auf 
„ökumenische Schwierigkeiten“62.  

Unter den Kommentaren zugunsten der Erklärung von 
Tschenstochau ragen heraus die Beiträge von Angelo Amato63, René 
Laurentin64 und Salvatore M. Perrella65. Auf der gleichen Linie 

 
62  Übersetzt (von Hauke) aus Dichiarazione della Commissione Teologica 

del Congresso di Czestochowa, in L’Osservatore Romano (ital.), 4.6.1997, 
S. 10; siehe auch PAMI, Un nuovo dogma mariano? Ibd. 

63  A. AMATO, Verso un altro dogma mariano?, Marianum 58 (1996) 229-232 
(kurz vor der Erklärung von Tschenstochau verfaßt); DERS., Gesù, Salva-
tore unico, definitivo, universale, e la cooperazione di Maria alla salvezza, 
in E. PERETTO (Hrsg.), Maria nel mistero di Cristo pienezza del tempo e 
compimento del Regno, Roma 1999, 387-427 

64  LAURENTIN, Pétitions internationales (Anm. 11) 
65  S. M. PERRELLA, La cooperazione di Maria all’opera della Redenzione. 

Attualità di una questione, in: L’Osservatore Romano, 4.6.1997, S. 10-11; 
DERS., Maria, Madre di Gesù nel servizio al compimento del Regno, in 
PERETTO (Anm. 63) 537-618 

101 



Manfred Hauke 

 

                                                  

befindet sich auch eine Tagung, die von der Päpstlichen Mariani-
schen Theologischen Fakultät Marianum organiert wurde und in 
deren Beiträgen das Thema der marianischen Mitwirkung mit lo-
benswerter Breite behandelt wird66. Ebenso haben Vertreter der 
Bewegung zugunsten des neuen Dogmas kritisch zur Erklärung 
von Tschenstochau Stellung bezogen67. 

Unabhängig von der Bitte um ein fünftes marianisches Dogma 
(wenn auch zweifellos von der einschlägigen Diskussion angeregt), 
sind einige umfangreiche Studien erschienen, die das Thema der 
marianischen Mitwirkung anhand des Begriffes der „Miterlöserin“ 
vertiefen. Dies gilt besonders für die im Zeitraum von vier Jahren 
(1998-2001) erschienenen fünf Bände unter dem Titel Maria Cor-
redentrice. Den Ausgangspunkt bildet ein Internationales Mariolo-
gisches Symposium, organisiert von den Frati Francescani 
dell‘Immacolata und feierlich begangen in Gemeinschaft mit der 

 
66  ESCUDERO CABELLO, Approcci attuali (Anm. 9); CALABUIG (Anm. 8) 
67  A. B. CALKINS, „Towards another Marian Dogma?” A Response to Fa-

ther Angelo Amato, S. D. B., in Marianum 59 (1997) 159-167; MIRAVALLE 
(2000) (Anm. 15), besonders 109-166 (M. I. Miravalle, A. B. Calkins, M. 
O’Carroll, Th. Xavier); vgl. DERS., Mary Co-redemptrix: A Response to 7 
Common Objections, in DERS. (2002) (Anm. 15) 93-138; APOLLONIO, 
Calvario teologico (Anm. 58) 64-81. Siehe auch die kritischen Bemerkun-
gen von GHERARDINI (Anm. 10) 54. 

102 



Maria, Gefährtin des Erlösers (Lumen gentium, 61) 

 

                                                  

Ortskirche (September 1996)68. Unter den systematischen Mono-
graphien aus der Feder eines einzelnen Theologen ragt heraus die 
Studie von Brunero Gherardini, emeritierter Professor für Ekklesi-
ologie und Spezialist für die Theologie Luthers (1998). Der Verfas-
ser bietet einen „klassischen“ Ansatz und verhehlt nicht seine 
Sympathie mit Gabriele Maria Roschini, „mit dem mich die Ver-
ehrung des Schülers für seinen Lehrer verbindet“69. Verschiedene 
Beiträge zum Thema der „Miterlöserin“ stammen von dem bekann-
ten Christologen Jean Galot, Verfasser auch eines umfangreichen 
Handbuches der Mariologie70. Eine interessante Studie hat außer-
dem der Mariologe der Pariser École Cathédrale beigetragen, Guil-
laume de Menthière (1999), der angesichts auseinanderlaufender 
Positionen Klarheit bringen möchte:  

„Man ist betroffen von der Heftigkeit der Stellungnahmen, die 
manchmal diametral einander entgegengesetzt sind, und das bei 
Gläubigen mit den besten Absichten. Die einen sehen in der Zu-

 
68  Maria Corredentrice (Anm. 24); vgl. die Anmerkungen von CALABUIG 

(Anm. 8) 129f sowie die Zusammenfassungen von MANELLI, Maria Cor-
redentrice (Anm. 10) (Bd. I-III) und S. M. MIOTTO, Maria Corredentrice. 
Nuovi saggi di soteriologia mariana, in Immaculata Mediatrix 1 (2001) 
121-132 (Bd. IV). Die Tagungsbände werden neuerdings ergänzt durch ei-
ne mariologische Zeitschrift, ebenfalls betreut von den Frati Francescani 
dell‘Immacolata, die vom Gedankengut des hl. Maximilian Kolbe ange-
regt wissen (dem die päpstliche Definition der universalen Gnadenmittler-
schaft Mariens ein besonderes Anliegen war): Immaculata Mediatrix, seit 
2001 (Casa Mariana Editrice, Santuario dell‘Addolorata, I-86090 Castel-
petroso). Ein gleichgestimmter Tagungsband (mit einigen Beiträgen, die in 
den italienischen Bänden wiederkehren) gibt es obendrein in englischer 
Sprache: Mary at the Foot of the Cross (2001) (Anm. 24); ein weiterer 
Band ist für das laufende Jahr angekündigt. Auf das Thema der „Miterlö-
sung“ hat sich auch die neueste Studie von Miravalle konzentriert: MIRA-
VALLE (2002) (Anm. 15). 

69  GHERARDINI (Anm. 10) 75 
70  GALOT (Anm. 19) 239-295; DERS., Maria Corredentrice. Controversie e 

problemi dottrinali, in La Civiltà Cattolica (1994) III 213-225 = Mary Co-
redemptrix: Controversies and Doctrinal Questions, in MIRAVALLE (2002) 
(Anm. 15) 7-23; vgl. auch DERS., Maria: Mediatrice o Madre universale? 
In La Civiltà Cattolica (1996) I 232-244; DERS., La Mediazione di Maria: 
natura e limiti, in La Civiltà Cattolica (1997) IV 13-25 

103 



Manfred Hauke 

 

                                                  

rückweisung des Titels ‚Miterlöserin‘ eine Beleidigung der heili-
gen Jungfrau, während andere ihn als Anschlag auf die Ökumene 
betrachten und als Phantasie von Marienanbetern“71. 

Zweifellos kommt eine besondere Bedeutung der Lehre und 
dem Wortschatz des gegenwärtigen Papstes zu. Johannes Paul II. 
hat den Titel „Miterlöserin“ wiederholt gebraucht72. Freilich ist es 
auch wahr, dass der Ausdruck nicht in den hochrangigsten Doku-
menten vorkommt, insbesondere nicht in der Enzyklika Redempto-
ris Mater. Eine besonders reichhaltige Lehre über die marianische 
Mitwirkung findet sich in der Katechese vom 9. April 1997, aus 
der wir einige wichtige Aussagen wiedergeben: 

Schon Augustinus nennt Maria „Mitarbeiterin“ der Erlösung73, 
„ein Titel, der die mit dem Erlöser Christus verbundene und ihm 
untergeordnete Tätigkeit Mariens betont“. Das Nachdenken über 
dieses Thema, „vor allem seit dem 15. Jh.“74, stellt „Maria nicht auf 

 
71  MENTHIÈRE (Anm. 44) 8 f. (Übersetzung von Hauke) 
72  Vgl. CALKINS, Pope John Paul II´s Teaching on Marian Corredemption 

(Anm. 27); DERS., Papal Magisterium (Anm. 34) 41-50; DERS., Pope John 
Paul II’s Ordinary Magisterium on Marian Coredemption: Consistent 
Teaching and more recent Perspectives, Divinitas 45 (2002) 153-185. Der 
Verfasser listet auf: die Generalaudienz vom 8. 9. 1982 („Maria … ha par-
tecipato in maniera mirabile alle sofferenze del suo divin Figlio, per essere 
Corredentrice dell’umanità”: Insegnamenti di Giovanni Paolo II, Bd. V/3, 
404), die Angelus-Ansprache beim Fest des hl. Karl Borromäus in Arona, 
4. 11. 1984 (Insegnamenti …, Bd. VII/2, 1151), eine Ansprache im Ma-
rienheiligtum von Guayaquil, Ekuador, am 31. 1. 1985 („el papel corre-
dentore de María no cesó con la glorificación del Hijo“: Insegnamenti …, 
Bd. VIII/1, 318 f.; der Papst benutzt hier den Ausdruck auch für die sub-
jektive und nicht nur für die objektive Erlösung), die Angelus-Ansprache 
vom 31. 3. 1985 (Palmsonntag und Weltjugendtag: Maria, die ihren Sohn 
bis zum Kreuz hin begleitet, wird vom Papst als „Corredentrice” angeru-
fen: Insegnamenti …, Bd. VIII/1, 889-890), eine Ansprache an Lourdes-
Pilger, 24. 3. 1990 (Insegnamenti, Bd. XIII/1, 743), das schon erwähnte 
Jubiläum der hl. Birgitta, 6. 10. 1991 (die Heilige ruft Maria unter ande-
rem als „Miterlöserin“ an: Insegnamenti, Bd. XIV/2, 756). Siehe auch 
PARROTTA (Anm. 42), 161-164 

73  Vgl. De sancta Virginitate 6 (PL 40, 399): „… cooperata est caritate, ut 
fideles in ecclesia nascerentur …“. 

74  In dem wir erstmals den Titel corredemptrix finden (Anm. von Hauke). 

104 



Maria, Gefährtin des Erlösers (Lumen gentium, 61) 

 

                                                  

die gleiche Ebene mit Christus. In Wirklichkeit unterstreicht die 
Lehre der Kirche mit aller Klarheit den Unterschied zwischen Mut-
ter und Sohn im Heilswerk, indem sie die Unterordnung der Jung-
frau, eben als Mitarbeiterin, gegenüber dem einzigen Erlöser be-
tont“. Schon der Apostel Paulus betont die Tatsache, dass der 
Mensch „mit Gott mitarbeiten“ kann (vgl. 1 Kor 3, 9), auch wenn 
natürlich „die Mitarbeit der Gläubigen … jede Gleichheit mit Ihm 
ausschließt“. „In seiner Anwendung auf Maria gewinnt der Begriff 
‚Mitarbeiterin‘ jedoch eine besondere Bedeutung. Die Mitarbeit der 
Christen im Heilsgeschehen geschieht nach dem Ereignis von Kal-
varia, dessen Früchte sie auszuteilen suchen durch Gebet und Op-
fer. Die Mitwirkung Mariens jedoch geschah während des Ereig-
nisses selbst und in ihrer Eigenschaft als Mutter; das Mitwirken 
erstreckt sich also auf das Ganze des Heilswerkes Christi. Nur sie 
ist auf diese Weise dem Erlösungsopfer beigesellt worden (associa-
ta … all‘offerta redentrice), welches das Heil aller Menschen ver-
dient hat. In Verbindung mit Christus und ihm untergeordnet hat 
sie mitgewirkt, um die Gnade des Heiles für die gesamte Mensch-
heit zu erlangen … Maria ist als Frau dem Heilswerk verbunden. 
Da der Herr den Menschen als ‚Mann und Frau‘ geschaffen hat 
(vgl. Gen 1, 27), will er bei der Erlösung dem neuen Adam die 
neue Eva zur Seite stellen … Maria, die neue Eva, wird so die 
vollkommene Ikone der Kirche. Gemäß dem göttlichen Plan ver-
tritt sie unter dem Kreuz die erlöste Menschheit, die heilsbedürftig 
war und in die Lage versetzt worden ist, einen Beitrag für die Ent-
faltung des Heilswerkes darzubringen“75. 

 
75  L’Osservatore Romano, 10.4.1997, S. 4 (Übersetzung von Hauke). Vgl. V. 

FAGIOLO (Hrsg.), Giovanni Paolo II, Maria Madre di Cristo e della Chie-
sa. Catechesi mariane, Casale Monferrato 1998, 302-307 (mit einem 
Kommentar zugunsten der „corredenzione“). Zu dieser Katechese vgl. J.-
M. GARRIGUES, Un développement en cours du dogme marial, in Nova et 
vetera 73 (3/1998) 35-51. Man beachte auch eine Bemerkung von GHE-
RARDINI (Anm. 10) 53 f.: „Fassungslosigkeit erweckt die Tatsache …, 
dass der Osservatore Romano vom 10. [April] die päpstliche Katechese 
abschwächt, indem er ‚Miterlöserin‘ in ‚einzigartige Mitarbeiterin‘ ändert“ 
(„Sconcertante è … che ‘L’Osservatore Romano’ del 10 [aprile] attenui la 
catechesi papale, convertendo ‘corredentrice’ in ‘singolare cooperatrice’”). 

105 



Manfred Hauke 

 

                                                                                                             

2. 3 Ergebnis der Nachforschung 
Die Untersuchung zum Titel „Miterlöserin“ zeigt, dass es sich 

nicht um einen geächteten Begriff handelt, sondern um die kürzeste 
Ausdrucksweise, um die (unmittelbare und aktive) Mitwirkung 
Mariens bei der Erlösung zu kennzeichnen. Diese Lehre gehört zur 
grundlegenden „Infrastruktur“ der Mariologie und könnte in der 
Zukunft auch Gegenstand einer dogmatischen Definition werden. 
Ein solcher Schritt und die Verwendung des Wortes „Miterlöserin“ 
ist weniger ein theologisches Problem als vielmehr eine Frage der 
Opportunität und der Reifung der öffentlichen Meinung in der Kir-
che76. 

3. Die Mitwirkung Mariens im ökumenischen Kontext 

3. 1 Der katholisch-lutherische Dialog über die Rechtferti-
gung 

Die Verwendung des Begriffes „Miterlösung“ im Inneren der 
Kirche wird ganz offensichtlich gebremst von ökumenischen 
Rücksichten. Das Problem jedoch ist nicht allzusehr der auf die 
Miterlösung abhebende Wortschatz, sondern die grundlegendere 
Frage nach der Mitwirkung des Menschen im Heilsgeschehen. Die 
Auseinandersetzung betrifft hier nicht die Beziehungen mit der 
Orthodoxie, die durchaus kräftig die Mitwirkung (sunergeia) des 
Menschen mit der göttlichen Gnade herausstellt77, sondern das Ge-
spräch mit den Protestanten. Hier taucht das Thema der Rechtferti-
gung unter marianischem Vorzeichen auf. 

 
Verteidigt wird der Titel „Miterlöserin“ von dem Theologen des Päpstli-
chen Hauses, P. Georges COTTIER, La Mariologia dal Concilio Vaticano II 
ad oggi, in L‘Osservatore Romano (ital.), 3.-4.06.2002, S. 8; vgl. dazu S. 
M. MANELLI, „Maria,a titolo unico, è Corredentrice“, in Immaculata Me-
diatrix 2 (2002) 247-264 

76  Zu diesen wichtigen Voraussetzungen vgl. u. a. GALOT, Maria: Mediatrice 
o Madre universale? (Anm. 70) 236-238. 244; DERS., La mediazione di 
Maria (Anm. 70) 25; GHERARDINI (Anm. 10) 11; PARROTTA (Anm. 42) 
169-171. 200 f. 

77  Vgl. T. SPIDLIK, Synergie I. En Orient Chrétien, in Dictionnaire de spiri-
tualité 14 (1990) 1412-1417 

106 



Maria, Gefährtin des Erlösers (Lumen gentium, 61) 

 

                                                  

Am 31. Oktober 1999 wurde in Augsburg die „Gemeinsame Of-
fizielle Feststellung“ unterzeichnet des Lutherischen Weltbundes 
und der Katholischen Kirche. Durch diese Unterzeichnung wird die 
„Gemeinsame Erklärung zur Rechtfertigungslehre“ von 1997 bes-
tätigt, allerdings im Lichte eines beigefügten Anhanges und unter 
Berücksichtigung der negativen katholischen Antwort auf die 
„Gemeinsame Erklärung“ aus dem Jahre 199878. Schon der müh-
same Weg zu dieser Übereinkunft bezüglich „fundamentaler 
Wahrheiten“ der Rechtfertigung und der heftige Widerstand ge-
genüber einem oft für trügerisch gehaltenen Konsens weisen auf 
beachtliche Schwierigkeiten79. 

Nach der „Gemeinsamen Erklärung“ geschieht die Rechtferti-
gung „allein aus Gnade“ (GE 19). Demnach wird von beiden Sei-
ten die protestantische Formel der Rechtfertigung sola fide ange-
nommen. Diese Formel gibt jedoch keinen gemeinsamen Inhalt 
wieder, wie die darauf folgende Erläuterung zeigt: 

„Wenn Katholiken sagen, dass der Mensch bei der Vorbereitung 
auf die Rechtfertigung und deren Annahme durch seine Zustim-
mung zu Gottes rechtfertigendem Handeln ‚mitwirke‘, so sehen sie 
in solch personaler Zustimmung selbst eine Wirkung der Gnade 
und kein Tun des Menschen aus eigenen Kräften. 

Nach lutherischer Auffassung ist der Mensch unfähig, bei seiner 
Errettung mitzuwirken, weil er sich als Sünder aktiv Gott und sei-
nem rettenden Handeln widersetzt. Lutheraner verneinen nicht, 
dass der Mensch das Wirken der Gnade ablehnen kann. Wenn sie 
betonen, dass der Mensch die Rechtfertigung nur empfangen kann 
(mere passive), so verneinen sie damit jede Möglichkeit eines eige-

 
78  Die Dokumente werden im folgenden zitiert nach Die Gemeinsame Erklä-

rung zur Rechtfertigungslehre. Alle offiziellen Dokumente von Lutheri-
schem Weltbund und Vatikan (Texte aus der VELKD, 87/1999), Hannover 
1999 

79  Zur kritischen Bilanz der einschlägigen Diskussion vgl. ausführlicher M. 
HAUKE, Die Antwort des Konzils von Trient auf die Reformatoren, in A. 
ZIEGENAUS (Hrsg.), Der Mensch zwischen Sünde und Gnade, Buttenwie-
sen 2000, 75-109, hier 94-109 

107 



Manfred Hauke 

 

                                                  

nen Beitrags des Menschen zu seiner Rechtfertigung, nicht aber 
sein volles personales Beteiligtsein im Glauben, das vom Wort 
Gottes selbst gewirkt wird“ (GE 20-21). 

Nach der von der „Gemeinsamen Erklärung“ selbst beschriebe-
nen katholischen Lehre ist der Mensch unter dem Einfluss der 
Gnade in der Lage, sich auf die Rechtfertigung vorzubereiten. Die 
lutherische Auffassung dagegen lehnt jede Mitwirkung des Men-
schen zum eigenen Heil ab: im Vorgang der Rechtfertigung selbst 
ist der Mensch passiv. Das menschliche „Beteiligtsein“ wird in 
einer vorbereitenden Stellungnahme auf folgende Weise erklärt: 
„‘Mitwirkung‘ kann es nur in dem Sinne geben, dass das Herz beim 
Glauben dabei ist, wenn das Wort es trifft und den Glauben 
schafft“80. Diese Formulierung drückt jedoch keineswegs die Ei-
gentätigkeit des Menschen im Vorgang des Glaubens aus, der die 
Hingabe des Verstandes und des Willens an Gott beinhaltet81. 

Die katholische Seite (in der „Gemeinsamen Erklärung“) setzt 
die menschliche Mitwirkung in Anführungszeichen, offensichtlich 
um den protestantischen Befürchtungen entgegenzukommen, wo-
nach eine „Mitwirkung“ den Menschen auf die gleiche Ebene mit 
Gott stellen würde. Festzuhalten ist außerdem, dass die lutherische 
Seite „jede Mitwirkung beim Geschehen der Rechtfertigung selbst 
ausschließen“ will82. Die offizielle Antwort der Katholischen Kir-
che, gemeinsam formuliert 1998 von der Glaubenskongregation 

 
80  K. LEHMANN – W. PANNENBERG (Hrsg.), Lehrverurteilungen – kirchen-

trennend? Bd. I, Freiburg i. Br. – Göttingen 1986, 53. Die „Gemeinsame 
Erklärung“ nennt den zitierten Text unter ihren Quellen (vgl. GE 19-21). 

81  Siehe dazu bereits die Kritik bei L. SCHEFFCZYK, Die Heilsverwirklichung 
in der Gnade. Gnadenlehre (Katholische Dogmatik VI), Aachen 1998, 
480-482 (vgl. auch 445-491 zum gesamten Thema der Rechtfertigung in 
der ökumenischen Diskussion). 

82  Stellungnahme des Gemeinsamen Ausschusses der Vereinigten Evange-
lisch-Lutherischen Kirche Deutschlands und des Deutschen Nationalkomi-
tees des Lutherischen Weltbundes zum Dokument „Lehrverurteilungen – 
kirchentrennend?” (13. September 1991), in Lehrverurteilungen im Ge-
spräch, Frankfurt 1993, 57-160, hier 84, zitiert unter den Quellen von GE 
19-21 (S. 14) 

108 



Maria, Gefährtin des Erlösers (Lumen gentium, 61) 

 

                                                  

und dem Einheitssekretariat, war nicht zufrieden mit den Aussagen 
der „Gemeinsamen Erklärung“ zur menschlichen Mitwirkung: es 
sei lobenswert, dass die lutherische Seite der menschlichen Freiheit 
die Möglichkeit zuerkenne, die Gnade zurückzuweisen; „es müßte 
aber auch gesagt werden, dass dieser Freiheit zur Zurückweisung 
auch eine neue Fähigkeit zur Annahme des göttlichen Willens ent-
spricht, eine Fähigkeit, die man mit Recht ‚cooperatio‘ (Mitwir-
kung) nennt. Diese mit der neuen Schöpfung geschenkte Neubefä-
higung gestattet nicht die Verwendung des Ausdrucks ‚mere passi-
ve‘„83.  

Der Anhang zur „Gemeinsamen Offiziellen Feststellung“ von 
1999 verdeutlicht nicht das Thema der Mitwirkung, zitiert aber 
(neben den protestantischen Prinzipien sola fide und sola gratia) 
ein lutherisches Dokument aus der Reformationszeit, die Konkor-
dienformel: wir können „durch die Kraft des Heiligen Geistes mit-
wirken“ in dem, was der Heilige Geist durch das „Werk der Wie-
dergeburt und Erneuerung in uns angefangen hat“84. Dieser Text 
spricht jedoch nicht von einer Mitwirkung bei der Rechtfertigung 
selbst (d. h. bei der Disposition auf die Rechtfertigung), sondern 
von einer Mitwirkung der gerechtfertigten Person zum Vollbringen 
des Guten; bei der Rechtfertigung selbst ist der Mensch passiv85. Es 
bleibt also durchaus aktuell, was das Konzil von Trient mit höchs-
ter Autorität betont: „Wer sagt, der von Gott bewegte und erweckte 

 
83  Antwort der Katholischen Kirche auf die Gemeinsame Erklärung zwischen 

der Katholischen Kirche und dem Lutherischen Weltbund über die Recht-
fertigungslehre, Nr. 3 (S. 27). Das Konzil von Trient betont allerdings be-
reits die Mitwirkung des Menschen auf dem Weg zur Rechtfertigung, also 
vor dem Beginn der „neuen Schöpfung“ (DH 1525-1527; 1554). Es gibt 
auch eine menschliche Mitwirkung beim Wachstum der empfangenen 
Rechtfertigung (DH 1535; 1545), ein Gesichtspunkt, der nicht fehlen dürf-
te: vgl. SCHEFFCZYK, Gnadenlehre (Anm. 81) 482-488. Auch die Antwort 
(Nr. 3) deutet diese Inhalte an. 

84  Formula Concordiae, Solida Declaratio II,64f (BSLK 897), zitiert im 
Anhang, C (S. 32) 

85  Vgl. R. FLOGAUS, Einig in der Rechtfertigungslehre? Historisch-kritische 
Exegese einer ökumenischen Konsenserklärung, Theologische Literatur-
zeitung 124 (1999) 1083-1106, hier 1098 f. 

109 



Manfred Hauke 

 

                                                  

freie Wille des Menschen wirke durch seine Zustimmung zu der 
Erweckung und dem Ruf Gottes nichts dazu mit, sich auf den Emp-
fang der Rechtfertigungsgnade zuzurüsten und vorzubereiten …: 
der sei mit dem Anathema belegt“86. Leider ist festzustellen, dass es 
zur Mitwirkung des Menschen bei der Rechtfertigung keinen wirk-
lichen Konsens gibt87. 

3. 2 Die Beziehung zwischen Rechtfertigungslehre und Mit-
wirkung Mariens 

Die offizielle Überkunft zur Rechtfertigungslehre muss im Be-
reich der Mariologie verifiziert oder falsifiziert werden88. Bezeich-
nend ist schon der Kommentar Luthers zur Formulierung des Regi-
na coeli, „den du zu tragen verdient hast“ (quem meruisti portare): 
in ihrem „Verdienst“, Mutter Gottes zu sein, ist Maria gleich mit 
dem „Verdienst“ des Kreuzesholzes, den Erlöser zu tragen89. Im 

 
86  Dekret über die Rechtfertigung, Kanon 4 (DH 1554). Vgl. Kanon 9 (DH 

1559) 
87  Vgl. u. a. FLOGAUS (Anm. 85) 1095-1099; L. SCHEFFCZYK, „Die Gemein-

same Erklärung zur Rechtfertigungslehre” und die Norm des Glaubens, 
Theologisches 28 (1998) 61-68; 125-132; DERS., Einig im Uneins-Sein. Zu 
den Konsensdokumenten in der Rechtfertigungslehre, Theologisches 29 
(1999) 453-468; DERS., Der ökumenische Dialog und das bleibende Ka-
tholische, in Theologisches 30 (2000) 218-230 

88  Zu diesem Thema vgl. A. DITTRICH, Protestantische Mariologiekritik. 
Historische Entwicklung bis 1997 und dogmatische Analyse (Mariologi-
sche Studien XI), Regensburg 1998, 281-292; M. KREUZER, Maria und die 
Gemeinsame Erklärung zur Rechtfertigungslehre, Forum Katholische 
Theologie 17 (2001) 47-58, der abschließend betont: „So werden sich wei-
ter an Maria die Geister scheiden. Damit wird auch deutlich, dass die Ge-
meinsamkeit, die durch die GE [Gemeinsame Erklärung] in der Rechtfer-
tigungslehre erzielt worden ist, bei genauem Hinsehen so groß nicht ist. 
Sie wird es erst, wenn auch die katholische Position auf das sola gratia re-
duziert wird” (57). 

89  Auslegung des Magnifikat (1521): WA 7, 573; zum Kontext vgl. DITTRICH 
(Anm. 88) 29-37; ZIEGENAUS (Anm. 3) 52; M. KREUZER, „Und das Wort 
ist Fleisch geworden”. Zur Bedeutung des Menschseins Jesu bei Johannes 
Driedo und Martin Luther, Paderborn 1998, 262-266; W. LAYH, Luthers 
Verständnis von Maria anhand seiner Magnificatauslegung von 1521, 
Ephemerides Mariologicae 50 (2000) 107-140, hier 119 

110 



Maria, Gefährtin des Erlösers (Lumen gentium, 61) 

 

                                                  

Heilsgeschehen wirkt Gott alles und Maria, Urbild des „allein aus 
Gnade“ gerechtfertigten Menschen, wirkt nichts90. 

Das Thema der marianischen Mitwirkung ist neuerdings aufge-
griffen worden besonders in einem Dokument der „Gruppe von 
Dombes“91. Unter die „umstrittenen Fragen“ in der Mariologie wird 
an erster Stelle (!) genannt „Das ‚Mitwirken‘ Marias am Heil und 
die Beziehung zwischen Gnade und Freiheit“92. Als Beispiel für die 
protestantische Überzeugung wird Karl Barth zitiert: „Er wendet 
sich vor allem gegen das ‚Mitwirken‘ Marias“93. Die katholischen 
Gesprächspartner setzen den Begriff „Mitwirkung“, wie auch in 
der „Gemeinsamen Erklärung“ zur Rechtfertigungslehre, stets in 
Anführungszeichen. Die protestantischen, katholischen und ortho-
doxen Theologen zitieren gemeinsam Martin Luther: die Rechtfer-
tigung geschieht nicht durch unsere Werke; die Werke offenbaren 
(nur) das von Gott geschenkte Heil94. Maria ist ein Beispiel für das, 
was in allen Erlösten geschieht: der Mensch ist passiv gegenüber 
der Gnade; die Antwort auf Gott hingegen „ist gleichzeitig das 
Werk der Gnade Gottes und der Freiheit des Menschen, die von der 
Gnade hervorgerufen wird“95. Wenn Paulus von der Mitwirkung 
der Diener Gottes spricht (1 Kor 3,9), dann sei klar, dass Gott 
„selbst der einzig ‚Wirkende‘ ist“96. Maria „wirkt nicht an dem 
einzigartigen Opfer mit, das allein Christus vollbringt“97. Das 

 
90  Vgl. H. GORSKI, Die Niedrigkeit seiner Magd. Darstellung und theologi-

sche Analyse der Mariologie Martin Luthers als Beitrag zum gegenwärti-
gen lutherisch/römisch-katholischen Gespräch, Frankfurt 1987, 64 

91  GROUPE DE DOMBES, Maria in Gottes Heilsplan und in der Gemeinschaft 
der Heiligen, Frankfurt a. M./ Paderborn 1999 (frz. 1997/98). Dazu A. 
LANGELLA, La recezione critica del Documento di Dombes. Valori e limi-
ti, Marianum 62 (2000) 319-345; S. M. PERRELLA, La recezione del Do-
cumento di Dombes su Maria. Ricognizione bibliografica, Marianum 62 
(2000) 347-355 

92  GROUPE DE DOMBES (Anm. 91) Nr. 204-227 (S. 89-101)  
93  Ibd., Nr. 208 (S. 91) 
94  Ibd., Nr. 216-217 (S. 95f) 
95  Ibd., Nr. 219 (S. 97) 
96  Ibd., Nr. 225 (S. 100) 
97  Ibd., Nr. 218 (S. 97) 

111 



Manfred Hauke 

 

                                                  

Zweite Vatikanum habe den Begriff der „Miterlösung“ „absichtlich 
fallen gelassen“. Dieser Begriff sei „objektiv gesehen falsch, denn 
er legt nahe, dass die Rolle Marias mit der Rolle Christi gleichran-
gig ist … Er muss bewusst beiseite gelassen werden“98. 

Die katholischen Gesprächspartner meinen, dass das Problem 
der „Mitwirkung“ Mariens (in Anführungszeichen) nicht vollstän-
dig gelöst sei, aber die gemeinsame Klarstellung erlaube es, „von 
einer Gemeinschaft im Glauben zu sprechen“99. Die protestanti-
schen Theologen hingegen beziehen sich auf die Möglichkeit, (wie 
die Reformatoren) „in Maria, der Mutter des Herrn“, diejenige zu 
sehen, „die durch die aktive Antwort am Heil ‚mitgewirkt‘ hat“, 
vorausgesetzt, es verschwinde „jede Zweideutigkeit bezüglich des 
Heils durch die Gnade, das von Christus allein bewirkt wird“. In 
diesem Fall erscheint „Maria als Vorbild des durch den Glauben 
und nicht durch die Werke gerechtfertigten Gläubigen“100. 

Man wird der Gruppe von Dombes als Verdienst anrechnen dür-
fen, das Thema der marianischen Mitwirkung in die erste Reihe der 
Tagesordnung für den ökumenischen Dialog gestellt und mit dem 
grundlegenden Problem der Rechtfertigung verbunden zu haben. 
Es hat allerdings nicht den Anschein, dass ein wirkliches Überein-
kommen erfolgt ist über die Tatsache, dass Gott die menschliche 
Mitwirkung im Rechtfertigungsgeschehen einschließt und nicht 
ausschließt. Im Dokument ist nicht klar, dass der Mensch sich unter 
dem Einfluss der Gnade auf die Freundschaft mit Gott in der 
Rechtfertigung vorbereiten kann. Die Mitwirkung des Menschen 
im Heilsgeschehen erscheint nur als Antwort auf die bereits erfolg-
te Rechtfertigung. 

Im Dokument von Dombes fehlt es auch nicht an inneren Wi-
dersprüchen: wieso kann man von einem Mitwirken am Heil 

 
98  Ibd., Nr. 210 (S. 92 f.) 
99  Ibd., Nr. 295 (S. 130). Zu diesem unannehmbaren Vorgehen vgl. die Kritik 

von J.-M. HENNAUX Le Document du Groupe des Dombes sur la Vierge 
Marie, Nouvelle Revue Théologique 121 (1999) 41-58, hier 54-58 

100 Ibd., Nr. 323-324 (S. 142 f.) 

112 



Maria, Gefährtin des Erlösers (Lumen gentium, 61) 

 

                                                  

„durch die aktive Antwort“ sprechen, aber gleichzeitig „Mitwir-
ken“ in Anführungszeichen setzen und behaupten, Gott sei der al-
lein Handelnde? Auch dieses Dokument enthüllt letztendlich „die 
Schwierigkeit, eindeutig eine Eigentätigkeit des Geschöpfes im 
Blick auf das Heil zuzugeben“101. 

Unseres Erachtens sollte das ökumenische Gespräch vertieft 
werden durch das Einbeziehen der Christologie. Eine menschliche 
Mitwirkung bei der Erlösung findet sich schon in Jesus Christus 
selbst: nach dem Ersten Timotheusbrief (um nur einen wichtigen 
Text herauszugreifen) ist „der Mensch Christus Jesus „ der einzige 
Mittler zwischen Gott und den Menschen (1 Tim 2, 5). Für die 
Vermittlung zwischen Gott und Mensch ist also unverzichtbar die 
Eigentätigkeit der menschlichen Freiheit in Jesus Christus, die von 
der göttlichen Person des Sohnes getragen wird. Luther stellt im 
Gegensatz dazu die Menschheit Jesu nur als „Zeichen“ des Heiles 
vor; sie ist kein lebendiges Werkzeug, durch das Gott handelt102. 
Die Menschheit Jesu erscheint als „Köder“, mit dem der göttliche 
Fischer den Teufel angelt: Satan „frisst“ den menschlichen „Kö-
der“ und trifft dabei auf Gott, der stärker ist als er. Der „Köder“, 
die Menschheit Jesu, ist tot und vermag nichts zu wirken, dient 
aber als Falle für den Teufel103. 

Indem die menschliche Mitwirkung des Erlösers selbst gewür-
digt wird (im Gegensatz zu Luther), wird der Weg bereitet für eine 

 
101  ESCUDERO CABELLO, Approcci attuali (Anm. 9) 203, bezüglich 

eines Konsensdokumentes zwischen Katholiken und Evangelikalen (1984) 
mit einem Anhang über „Die Rolle Marias in der Erlösung“ (Enchiridion 
Oecumenicum, Bd. III, Nr. 1132-1148; vgl. auf deutsch: H. MEYER u. a. 
[Hrsg.], Dokumente wachsender Übereinstimmung II, Paderborn/Frankfurt 
1992, 418-421). Vgl. auch HENNAUX (Anm. 99) 42-51. Alle Probleme 
sind dagegen gelöst laut G. BRUNI, Chiavi di lettura del documento su Ma-
ria del Gruppo di Dombes, Marianum 62 (2000) 289-317, hier 306-308 

102  Vgl. P. HÜNERMANN, Jesus Christus. Gottes Wort in die Zeit, Müns-
ter 1994, 231. 234 

103  Vgl. Th. BEER, Der fröhliche Wechsel und Streit. Grundzüge der 
Theologie Martin Luthers, Einsiedeln 1980, 338-351; KREUZER, Und das 
Wort ist Fleisch geworden (Anm. 89) 

113 



Manfred Hauke 

 

                                                  

Überwindung des mere passive in der Rechtfertigung des Men-
schen. Die aktive Mitwirkung Mariens bei der Erlösung könnte 
eine wichtige Rolle spielen, um zu einer ausgewogenen Lehre be-
züglich der Rechtfertigung zu gelangen: Gott macht nicht alles 
alleine, sondern befähigt mit seiner Gnade das Geschöpf, am 
Heilsprozess teilzunehmen. Während das Konzil von Trient mit 
bewundernswertem Feingefühl die Teilhabe des Menschen in die 
subjektive Erlösung (= Rechtfertigung) einbezieht, betont das 
Zweite Vaticanum (ohne Anführungszeichen) die aktive Mitwir-
kung der Jungfrau Maria am Werk des Erlösers (und damit bei der 
objektiven Erlösung). Es wäre wünschenswert, diese Verbindung 
auch im ökumenischen Gespräch deutlicher zu würdigen. 

4. Die systematische Verbindung zur Christologie 

Das Beispiel der Mitwirkung der Menschheit Christi an der Er-
lösung zeigt die Bedeutung der gesamten Christologie für die Aus-
arbeitung der Mariologie. An dieser Stelle erlauben wir uns einige 
Hinweise auf die systematische Aufgabe, die noch zu leisten (oder 
wiederzugewinnen) ist. 

4. 1 Die mütterliche Mittlerschaft Mariens in Christus 
Um in ausgewogener Weise die Lehre von der Mitwirkung Ma-

riens an der Erlösung zu entwickeln, müssen die verschiedenen 
Möglichkeiten berücksichtigt werden, mit denen die Erlösungsleh-
re strukturiert werden kann. Als angemessenster systematischer 
Ausgangspunkt bietet sich der Begriff der „Mittlerschaft“ an104. 
Jesus Christus erscheint als einziger Mittler (1 Tim 2, 5), denn 
durch ihn allein wird die Verbindung geknüpft zwischen Gott und 
den Menschen. Andererseits weiß gerade die paulinische Theologie 
sehr wohl um den von Christus ermöglichten menschlichen Bei-
trag, das Heil zu den konkreten Empfängern gelangen zu lassen. 
Wir haben schon daran erinnert, dass Paulus sich selbst und die 

 
104  Vgl. etwa B. SESBOÜÉ, Gesù Cristo l’unico mediatore, Bd. I, Cini-

sello Balsamo 1991, 97-125 (frz. 1988) 

114 



Maria, Gefährtin des Erlösers (Lumen gentium, 61) 

 

                                                  

anderen Apostel als „Mitarbeiter“ und „Mitwirkende“ Gottes vor-
stellt (theou sunergoi): sie vollbringen ein heilshaftes Werk „ge-
meinsam mit“ Gott zugunsten der Kirche (1 Kor 3, 9). Die Freunde 
des Begriffes „Miterlösung“ betonen darum: wenn es legitim ist, 
den paulinischen Ausdruck des „Mit-Wirkens“ zu gebrauchen, 
ohne den Menschen auf die gleiche Ebene mit Gott zu stellen, dann 
bezieht auch die „Mit-Erlösung“ Maria ein in die gänzliche Ab-
hängigkeit von der Erlösung durch Christus105. 

Ein systematischer Schlüssel, die einzige Mittlerschaft Christi 
und die Mitwirkung geschöpflicher Personen zu verbinden, wird 
uns zur Verfügung gestellt durch Thomas von Aquin. Nach dem 
Aquinaten befindet sich der Mittler „in der Mitte“ von zwei Ex-
trempunkten; seine Aufgabe ist es, diese Extrempunkte miteinander 
zu verbinden106. Jesus Christus ist der einzige Mittler, während an-
dere Personen nur dispositive vel ministerialiter mitarbeiten kön-
nen107, d. h. sie bereiten auf die Einheit mit Gott vor (sie disponie-
ren für diese Einheit) oder aber vermitteln das Heil als Diener, in 
denen Christus selbst handelt108. Der Erlöser selbst ist der vorzüg-
lich Handelnde und vollendet, was von anderen vorbereitet oder 
übermittelt wird109. Die Vermittlungstätigkeit anderer kann darum 
als „Mittlerschaft in Christus“ beschrieben werden. Die „Einzigkeit 
der Mittlerschaft des Erlösers“ schließt „im geschöpflichen Bereich 
eine unterschiedliche Teilnahme an der einzigen Quelle in der 
Mitwirkung nicht aus, sondern erweckt sie“110. 

Da die Mittlerschaft den umfangreichsten Begriff der Erlö-
sungslehre darstellt, finden sich mariologische Ansätze, die syste-

 
105  Vgl. z. B. GALOT, Maria (Anm. 19) 243; GHERARDINI (Anm. 10) 

370 f. 
106  Vgl. S.th. III q 26 a 1-2 
107  S.th. III q 26 a 1 
108  S.th. III q 26 a 1 ad 1 
109  S.th. III q 26 a 1 ad 2: eine Handlung principaliter et perfective im 

Unterschied zu einem Geschehen, das sich ministerialiter et dispositive 
vollzieht. 

110  Lumen gentium, 61b 

115 



Manfred Hauke 

 

                                                  

matisch von der Mittlerschaft Mariens ausgehen, die sich in Chris-
tus und durch ihn vollzieht. Ein hervorragendes Beispiel ist der 
Vorschlag von Roschini, der die Mitwirkung Mariens bei der 
Grundlegung des Heils im Leben Christi, die „Miterlösung“, als 
erste Phase der Mittlerschaft versteht, die sich dann ausdehnt auf 
die zweite Phase, die Austeilung der Gnaden. Die Mittlerschaft 
Mariens hängt ganz und gar von der Mittlerschaft Christi ab111. 
Auch Johannes Paul II. in seiner Enzyklika Redemptoris Mater 
handelt von der Mitwirkung Mariens bei der Erlösung im abschlie-
ßenden dritten Teil unter dem Titel „Mütterliche Vermittlung“112. 
Eine andere begriffsmäßige Übereinkunft unterscheidet dagegen 
die „Miterlösung“ (als Mitarbeit an der objektiven Erlösung) und 
die „Mittlerschaft“ (in einem engeren Sinne, als Mitarbeit an der 
subjektiven Erlösung)113. 

4. 2 Schlüsselbegriffe als Ausdruck der Mittlerschaft114

In der Erlösungslehre konkretisiert sich der Grundgehalt der 
Mittlerschaft in mannigfachen Begriffen, die jeweils einen beson-
deren Gesichtspunkt zum Ausdruck bringen. Der geläufigste 
Schlüsselbegriff der Soteriologie ist die „Erlösung“, verstanden als 
Befreiung von einem Übel. Oft wird der Begriff redemptio auch im 
engeren Sinne des „Loskaufens“ gebraucht, des für die Befreiung 
bezahlten „Preises“. Beachtet werden muss weiterhin der zentrale 
Gegenstand, die Ausrichtung der Erlösung: die Befreiung von Sün-
de, Tod und der Macht Satans. 

Ein weiterer Zentralbegriff ist der des Opfers, der auf verschie-
dene Weise bestimmt werden kann: sich an Gott hingeben mit ir-
gendeiner auf ihn bezogenen Handlung oder eine sichtbare Gabe 

 
111  Vgl. PARROTTA (Anm. 42), 88 
112  Redemptoris Mater, 38-50 
113  So z. B. MANELLI, La corredenzione mariana (Anm. 44) 263 
114  Für die Analyse der Kernbegriffe vgl. besonders SESBOÜÉ (Anm. 

104); F. OCARIZ/L. F. MATEO SECO/ J. A. RIESTRA, Il mistero di Cristo. 
Manuale di cristologia, Roma 2000 

116 



Maria, Gefährtin des Erlösers (Lumen gentium, 61) 

 

                                                  

mit einer rituellen und sozialen Dimension115. Die Unterscheidung 
entspricht der zwischen „innerem“ und „äußerem“ Opfer116. Ein 
anderer klassischer Begriff stammt aus dem römischen Recht: die 
(stellvertretende) „Genugtuung“ (satisfactio), die Wiedergutma-
chung für eine Beleidigung. Nicht dieses Wort, wohl aber die Sa-
che findet sich schon in der Heiligen Schrift, wenn etwa vom „Lö-
sepreis“ die Rede ist, den Jesus (dem Vater) darbringt (Mk 10, 45; 
1 Tim 2, 6). Der in den Begriffen „Opfer“ und „Genugtuung“ ver-
mittelte Gehalt zeigt sich auch in der Rede von der „Sühne“: „Süh-
ne bedeutet, der Gerechtigkeit Gottes Genüge leisten und den Men-
schen für den Empfang der göttlichen Liebe wieder geeignet und 
fähig zu machen“117. Eine zentrale Rolle in der paulinischen Theo-
logie spielen die „Rechtfertigung“ und die „Versöhnung“ durch das 
Wirken Gottes (des Vaters). Die den Begriffen von Opfer, Sühne 
und Genugtuung gemeinsame „Infrastruktur“ zeigt sich im Aus-
druck der „Stellvertretung“: Jesus handelt „an unserer Stelle“, was 
einen gewissen Ersatz (Substitution) für unsere Aufgabe bedeutet; 
gleichzeitig wirkt der Erlöser zu unseren Gunsten, was die Solidari-
tät mit uns beinhaltet118. 

Wichtig für die systematische Einordnung ist auch die Berück-
sichtigung des „Verdienstes“ als Anspruch auf Lohn. Durch das 
Handeln zu unseren Gunsten ist Jesus Christus würdig gewesen, 
die Verherrlichung und (als Haupt der Kirche) die Erlösung der 
Sünder zu erlangen. Für das Verdienst Christi ist maßgeblich der 
menschliche Wille, insofern er von der göttlichen Person des Soh-

 
115  Vgl. etwa die beiden Definitionen bei Thomas von Aquin, S.th. III q. 

48 a. 3 (= Augustinus, De civitate Dei, X, 6): „Ein wahres Opfer ist jedes 
Werk, das getan wird, damit wir in heiliger Gemeinschaft Gott anhangen“; 
STh II-II q. 85 a. 3 ad 3: „Von Opfer spricht man im eigentlichen Sinne, 
wenn an den Gott dargebrachten Dingen etwas geschieht … Der Name 
[sacrificium] weist selbst schon darauf hin, weil er bedeutet, eine Sache 
heilig zu machen“. 

116  Vgl. z. B. S.th. II-II, q 85 a 2 
117  J. AUER, Jesus Christus – Heiland der Welt. Maria – Christi Mutter 

im Heilsplan Gottes (KKD IV/2), Regensburg 1988, 185 
118  Vgl. K.-H. MENKE, Stellvertretung, Einsiedeln 1991 

117 



Manfred Hauke 

 

                                                  

nes getragen wird. Gott konnte darum die Annahme des vom Erlö-
ser dargebrachten Opfers nicht verweigern. Es handelt sich hier um 
ein Verdienst im strengen Sinne des Rechtsanspruches oder der 
„Würdigkeit“ (meritum de condigno) im Unterschied zu einer blo-
ßen Angemessenheit (meritum de congruo). Bezüglich des Ver-
dienstes ist wichtig seine Erstreckung auf das irdische Leben: ein 
Verdienst kann erworben werden nur während des Unterwegsseins 
auf Erden (status viatoris), das mit dem Tod endet. 

Die marianische Mitwirkung bei der Erlösung kann beschrieben 
werden auf eine analoge Weise zu den Kernbegriffen der Soterio-
logie. In der Theologiegeschichte finden sich die Titel der „Erlöse-
rin“ (redemptrix) und später besonders der „Miterlöserin“ (corre-
demptrix), von den wir bereits gehandelt haben. Die Teilnahme am 
Opfer Christi, die sich bei allen Christen im gemeinsamen Priester-
tum verwirklicht, findet eine herausragende Ausformung in Maria 
als der „opfernden Jungfrau“119. Das Verdienst Mariens erscheint 
als meritum de congruo, also als Angemessenheitsverdienst (im 
Unterschied zur Notwendigkeit, die vom Verdienst Christi begrün-
det wird)120. Bekannt ist auch die Darstellung Mariens aus dem 
Blickwinkel der „Versöhnung“121. Für alle Schattierungen der ver-
schiedenen Titel, die dem Erlöser angetragen werden, finden wir 
auch eine Entsprechung in Maria, der Gefährtin des Erlösers. 

4. 3 Das Schema der drei Ämter Jesu und die „Mysterien 
des Lebens Jesu“ 

Eine andere Weise, die gesamte Soteriologie zu beschreiben, ist 
das Schema der drei Ämter Jesu: Prophet (oder Lehrer), Priester 
und König (oder Hirt)122. Die Teilhabe an den drei Ämtern Jesu, die 

 
119  Vgl. M. HAUKE, Priestertum I. Dogmatik, in Marienlexikon 5 (1993) 

314-317 
120  PIUS X, Enzyklika Ad diem illum (1904): DH 3370. Vgl. GHERARDI-

NI (Anm. 10) 355-360; anders GALOT, Maria (Anm. 19) 288-292 
121  Vgl. J. STERN, Versöhnerin, in Marienlexikon 6 (1994) 620f 
122  Vgl. z. B. J. ALFARO, Die Heilsfunktionen Christi als Offenbarer, 

Herr und Priester, in Mysterium salutis III/1 (1970) 649-710; OCARIZ – 
MATEO SECO - RIESTRA (Anm. 114), 151-184 

118 



Maria, Gefährtin des Erlösers (Lumen gentium, 61) 

 

                                                  

das Zweite Vaticanum für alle Gläubigen und auf besondere Weise 
für das Weihesakrament unterstreicht, zeigt sich auch in ihrer ma-
rianischen Ausformung bei der objektiven Erlösung. Dem prophe-
tischen und priesterlichen Auftrag gesellt sich das Königtum Ma-
riens bei, das in der Gnadenfülle und in der Teilhabe am Heilswerk 
Christi verankert ist123.  

Die drei Ämter Jesu verwirklichen sich in den Ereignissen sei-
nes Erdenlebens. Thomas von Aquin spricht davon unter dem 
Stichwort „was der Erlöser für uns getan und gelitten hat“124. Die 
„Geheimnisse des Lebens Jesu“ sind gleichsam ereignishafte 
Brennpunkte, in denen sich mit unterschiedlichen Ausprägungen 
jeweils die gesamte Heilssendung des Erlösers darstellt. In diesen 
„narrativen“ Zugang können wir auch die Geschehnisse einfügen, 
die für die Mitwirkung Mariens bei der Erlösung besonders wichtig 
sind: vor allem das „Protoevangelium“ (Gen 3, 15), die Verkündi-
gung (Lk 1, 26-38), die Darstellung Jesu im Tempel (Lk 2, 22-38), 
die Fürsprache der „Frau“ bei der Hochzeit zu Kana (Joh 2, 1-12) 
und ihre Gegenwart unter dem Kreuz (Joh 19, 25-27)125. Für eine 
ausgewogene Synthese sind all diese Heilsereignisse zu bedenken. 

4. 4 Jesus Christus als „neuer Adam“ und Maria als „neue 
Eva“ 

Ein weiteres Element, das in den systematischen Entwürfen zur 
Soteriologie nicht immer vorkommt, bildet eine Klammer für alle 
geschilderten Dimensionen: Jesus Christus als „neuer Adam“, dem 

 
123  Vgl. z. B. S. GASPARI, Maria Regina coronata di gloria. Significato 

teologico-liturgico, in C. CARVELLO – S. DE FIORES (Hrsg.), Maria icona 
viva della Chiesa futura, Roma 1998, 251-292 

124  S.th. III q. 27-59 
125  Siehe etwa GALOT, Maria (Anm. 19) 251-265; W. G. MOST, Mary 

Coredemptrix in Scripture: Cooperation in Redemption, in MIRAVALLE 
(1995) (Anm. 15) 147-172; I. DE LA POTTERIE, The Mediation of the Mo-
ther of Jesus at the Incarnation: An Exegetical Study, in MIRAVALLE 
(1995) (Anm. 15) 173-190; S. M. MANELLI, Maria Corredentrice nella 
Sacra Scrittura, in: MARIA CORREDENTRICE I (1998) (Anm. 24) 37-114 
(vgl. DERS., Mary Coredemptrix in Sacred Scripture, in: MIRAVALLE 
[1996] [Anm. 15] 59-104); GHERARDINI (Anm. 10) 181-220 

119 



Manfred Hauke 

 

                                                  

Maria als „neue Eva“ zur Seite gestellt ist126. Die Adam-Christus-
Parallele findet sich bereits im Neuen Testament127, in dem sich 
auch der Vergleich zwischen Eva und Maria andeutet: die Be-
zeichnung „Frau“ (Joh 2, 4; 19, 26), in der die Verheißung des 
„Protoevangeliums“ widerhallt (Gen 3, 15). Irenäus von Lyon ver-
bindet die Gestalten Adam und Christus miteinander durch den 
Begriff der „Rekapitulation“: Jesus Christus stellt das aufgrund der 
ersten Sünde verlorene Heil wieder her, bringt es zur Vollendung 
und erweist sich als Haupt der ganzen Schöpfung. Wie die Sünde 
Evas dem Ungehorsam Adams vorausgeht, so geht der gehorsame 
Glaube Mariens dem heilshaften Gehorsam Christi voraus. Irenäus 
führt dabei den Begriff der „Rezirkulation“ ein. Er nennt Maria 
„Ursache des Heiles“ und „Fürsprecherin Evas“128. 

Schon die unterschiedlichen Begriffe „Rekapitulation“ (für die 
Beziehung zwischen Adam und Christus) und „Rezirkulation“ (E-
va-Maria) deuten auf verschiedene Ebenen, auf denen sich die Er-
lösung durch Christus und die Einbeziehung Mariens vollziehen. 
Der Blick auf die Stammeltern, also auf den Ursprung, erlaubt 
gleichzeitig eine Verbindung zwischen Erlösungslehre und Anth-
ropologie. Der bräutliche Gesichtspunkt, die Beziehung zwischen 
Mann und Frau, stellt sich auch in der Ekklesiologie dar: die Kir-
che als „Braut“ des göttlichen „Bräutigams“ Jesus Christus wird 
seit den Zeiten der Väter mit marianischen Zügen beschrieben129. 
Die Erlösung durch Jesus Christus ist demnach hingeordnet auf die 
Mitwirkung des Menschen und der Kirche, die ihren heilen Ur-
sprung in Maria findet. Das Zweite Vaticanum hat die angedeute-

 
126  Vgl. MEO (Anm. 40) 
127  Insbesondere Röm 5; 1 Kor 15 
128  Vgl. HAUKE, Heilsverlust in Adam (Anm. 25) 261-267 
129  Vgl. z. B. H. U. V. BALTHASAR – J. RATZINGER, Maria – Kirche im 

Ursprung, Freiburg i. Br. 1980; M. HAUKE, Die Problematik um das 
Frauenpriestertum vor dem Hintergrund der Schöpfungs- und Erlösungs-
ordnung (KKTS 46), Paderborn 41995, 292-321. 508f; DERS., Mariologie 
und Frauenbild. Wachstumskräfte für einen neuen Aufbruch, in A. ZIEGE-
NAUS (Hrsg.), Das Marianische Zeitalter. Entstehung – Gehalt – Bedeu-
tung (Mariologische Studien XIV), Regensburg 2002, 229-254 

120 



Maria, Gefährtin des Erlösers (Lumen gentium, 61) 

 

                                                  

ten Sachverhalte wiederentdeckt, als es Maria „im Geheimnis 
Christi und der Kirche“ beschrieb130. In dieses weite und zweifellos 
zentrale Umfeld fügt sich die Mitwirkung Mariens im Heilsgesche-
hen ein. Oder, um ein Bild zu gebrauchen: die Verbindung der Got-
tesmutter mit der Erlösung ist nicht irgendein Juwel im Kranz der 
Gnaden Mariens, sondern gleichsam der goldene Faden, der alle 
Edelsteine zusammenhält131. 

5. Ergebnis 

Für eine ausgewogene Darstellung der marianischen Mitwir-
kung gilt es, einen „christotypischen“ Zugang zu entwickeln, der 
die Teilhabe Mariens am Heilswerk Christi vertieft. Gleichzeitig 
braucht es den „ekklesiotypischen“ Weg, der Maria als Urbild und 
herausragendes Glied der Kirche vorstellt, die Christus gegenüber 
steht und von ihm die Heilsgnade empfängt. Bei einem trinitari-
schen Zugang wäre es außerdem wünschenswert, systematisch die 
Beziehung Mariens zum Vater und zum Heiligen Geist zu berück-
sichtigen132. Aus dieser Einfügung der Gottesmutter in das Ge-
heimnis Christi und der Kirche muss das ökumenische Gespräch 
entspringen, aber auch die anthropologische Vertiefung des 
menschlichen Beitrages im Erlösungsgeschehen sowie der Sendung 
von Mann und Frau in der Kirche. 

 
130  Lumen gentium, Kap. VIII 
131  Vgl. MENTHIÈRE (Anm. 44), 140 
132  Zu den theologischen Voraussetzungen vgl. HAUKE, Die trinitari-

schen Beziehungen Mariens (Anm. 53); A. ZIEGENAUS, Trinitarische Be-
züge des Mariengeheimnisses, in Forum Katholische Theologie 16 (2000) 
260-270; A. AMATO, Maria e la Trinità, Cinisello Balsamo 2000. Versu-
che, die trinitarischen Beziehungen Mariens ausdrücklich mit der Mitwir-
kung bei der Erlösung zu verbinden, finden sich bei G. ROVIRA, Der drei-
faltige Gott und Maria im Geheimnis der Erlösung, Sedes Sapientiae. 
Mariologisches Jahrbuch 4 (2/2000) 115-143; M. I. MIRAVALLE, Our 
Lady‘s Coredemption and Mediation in Relation to the Most Holy Trinity, 
in MARY AT THE FOOT OF THE CROSS (2001) (Anm. 24) 93-102; A. M. 
APOLLONIO, The Holy Spirit and Mary Coredemptrix, ibd., 61-91 = Lo 
Spirito Santo e la Corredentrice, in MARIA CORREDENTRICE IV (2001) 
(Anm. 24) 25-59. 

121 



Manfred Hauke 

 

 

122 



 

Bibliographische Notizen zur Mariologie 

Johannes Stöhr 

Die so außerordentlich verdienstvollen Arbeiten im Marienlexi-
kon (hrsg. von R. Bäumer und L. Scheffczyk) sind auf lange Zeit 
hin noch nicht überholt, müssen aber wie alle wissenschaftlichen 
Forschungen immer auf dem neuesten Stand gehalten werden. 
Nicht nur die bekannten mariologischen Zeitschriften sondern auch 
viele besondere Bibliographien bieten dazu eine Fülle von Mate-
rial, z. B.: 

BESUTTI OSM, GIUSEPPE M., Bibliografia Mariana 1978-1984, 
Romae 1988 

CARROLL, EAMON R., A Survey of recent Mariology, Marian 
Studies 48 (1997) 138; Marian Studies 35 (1984) 157-187;  34 
(1983) 91-126; 33 (1982) 165-201; 32 (1981) 113-141; 31 (1980) 
111-154; 30 (1979) 140-180; 29 (1978) 93-133; Theology on the 
Virgin Mary: 1966-1975, Theological Studies 37 (1976) 253-290 

LASOUL, J. P., Bibliografia sulla „Marialis cultus“ (1974-1997), 
Marianum 151 (1997) 87-98 

RIVERA CMF, ALFONSO, María y la reconciliación. Boletín bib-
liográfico, Ephemerides Mariologicae 34 (1984) 291-304 

STERN M.S., JEAN, La Salette, Bibliographie, Marian Library 
Studies New Series, 7 (1975) 330 p. 

Marian Library Newsletter, The Marian Library/International 
Marian Research Institute [ISSN 0076-4434] (Dayton, USA) 

 
Für bibliographische Recherchen wird zudem das Internet im-

mer wichtiger. Viele entspr. allgemeine Hilfsmittel für die Suche 
nach Titeln und Schlagworten in verschiedenen Bibliotheken sind 
aufgelistet in der Website „Subsidia theologica“: 
http://www.teol.de/biblioth.htm  

123 



Johannes Stöhr 

 
Insbesondere zur Mariologie finden sich nicht wenige Hinweise 

z. B. unter den Adressen:   http://www.cuoreimmacolatodimaria.it/-
Presentazione.htm; oder auch in „Theotokos“: http://www.-
theotokos.org.uk/pages/maritheo/maritheo.html    

Mariendarstellungen oder Ikonen sind im Internet zahlreich 
auch zum Download verfügbar; z. B. bereitgestellt von P.O. 
Schenker, Immaculata Center, CH-9050 Appenzell (Switzerland): 
http://www.immaculata.ch/images.htm 

Oder reichhaltige Verweise beim spanischen Portal „En-
cuentra.com“: http://www.encuentra.com/includes/aplicacion.-
php?IdApp=clipartmaria&IdSec=292  

Oder: http://spazioinwind.libero.it/roxy_parma/index_te.htm /; 
http://icones.priere.free.fr/rosaire.htm  

 
Alle früheren Publikationen aus unserem Mariologischen Jahr-

buch Sedes Sapientiae können auch im Internet eingesehen werden 
- lesbar mit dem kostenlos erhältlichen Programm Acrobat-Reader 
von Adobe -: http://www.teol.de/pdf-texte.htm  

Die Sender von Radio Maria aus den verschiedensten Ländern 
können problemlos via Internet gehört werden. Übersicht: 
http://www.radiomaria.org/media/index.asp?LNG=ITA# 

 
Zum Jahr des Rosenkranzes u. a. folgende bibliographische 

Hinweise: 
ANGELINI, GIUSEPPE, Il rosario, catechesi nella preghiera, Ma-

terEccl 7 (1971) 227-232  
BASADONA, GIORGIO, La Preghiera del Rosario, Ancora, 1986  
BRYAN, DAVID BURTON, A Western Way of Meditation: The Ro-

sary Revisited, Loyola University Press, 1991  
BURNSIDE, ELEANOR THERESE, The Bible Rosary: The Life of 

Jesus. Thirty-Five Mysteries, 1981  

124 



Bibliographische Notizen zur Mariologie 

 
CHAMPENOIS, GUY, Le Rosaire, Chemin de Sainteté. Tequi, 

1987 
CUERVO OP, MANUEL, La Virgen Santísima mediadora de gra-

cia y el Rosario, in: Academia Mariana Internationalis, Alma Socia 
Christi. Acta Congressus mariologici-mariani Romae anno sancto 
MCML celebrati, vol. II, De cooperatione B. V. Mariae in acquisi-
tione et distributatione gratiarum, Romae 1952, S. 249-271  

DOLLEN, CHARLES, My Rosary, Its Power and Mystery: A Book 
of Readings. Alba House, 1988.  

ENARD, ALBERT, Le Rosaire: Prier avec Marie, Paris, Du Cerf, 
1987  

ESCRIVÁ DE BALAGUER, JOSEMARÍA, Santo Rosario, Roma 
51952, 12 Roma 1971, Madrid 1977 (deutsch: Der Rosenkranz, 
3Köln 1971 u. ö.) 

EYQUEM, JOSEPH, Le Rosaire et l'Encyclique 'La Mère du Re-
dempteur', Lethielleux, 1988  

FRANK, HUBERT, Unsere Liebe Frau vom Rosenkranz in Chi-
quinquirá, Kolumbien, Theologisches 12 (1989) Sp. M 680-683  

FRASCISCO, REGINALDO P., Pio V: il Papa del rosario, Maria 
Ausiliatrice 10 (Nov. 1997) 35-8  

GARCÍA MIRALLES OP, MANUEL, Un movimiento actual de espi-
ritualidad mariana: los Equipos del Rosario, Estudios Marianos 37 
(1973) 193-206  

GARRIGOU-LAGRANGE OP, RÉGINALD, La teologia del Rosario, 
Alma Socia Christi 9 (1953) 178-188  

GERST, D., Rosenkranzbilder, Marienlexikon V (1993) 559-564  
GRABER, RUDOLF, Die Geheimnisse des Rosenkranzes. Mit ei-

nem Auszug aus „Marialis Cultus“. ed. 2: 1976  
GUARDINI, ROMANO, Der Rosenkranz Unserer Lieben Frau, 

Würzburg 1940; The Rosary of Our Lady, Sophia Institute Press, 
1994 (reprinted)  

GUITTON, JEAN, La Medaglia Miracolosa , ed. S. Paolo 31994  

125 



Johannes Stöhr 

 
HASTINGS, JOANNA, The Rosary: Prayer for All Seasons, The 

Liturgical Press, 1993  
HEINZ, A., Die Zisterzienser und die Anfänge des Rosenkranzes, 

Analecta Cisterciensia 33 (1977) 262-304  
HEINZ, A., Rosenkranz. I. Theologiegeschichte, Marienlexikon 

V (1993) 553-555  

HEINZ, ANDREAS, Die Zisterzienser und die Anfänge des Rosen-
kranzes, Analecta Cisterciensia, 33 (1997) 262-309 

HIEMER, ALFONS, Die Familie unter dem Schutzmantel Mariens. 
Der Rosenkranz in Ehe und Familie, 1956  

HOLBÖCK, FERDINAND; ISENEGGER, MARIE-THERESE, Der 
Schlüssel zu den Schätzen Gottes: Rosenkränze, Litaneien, Nove-
nen, Kreuzwegandachten, Hauteville 1986, 476 S. ISBN 3-907523-
01-6  

HOUYVET OP, J., Die geistliche Mutterschaft Mariens und der 
Rosenkranz, in: La maternité spirituelle de Marie (149-156) (8e 
Congrès marial national, Lisieux-5-9. juillet 1961), Paris 1962, 188 
pp. (Rez.: FZThPh 13/14 (1966/67) 139  

JOURNET, CHARLES, KARD., Réflexions et témoignage sur le 
chapelet, Nova et Vetera 2 (1931) 196-202; La prière du chapelet, 
Nova et Vetera 70 (1995) 67 

KLINKHAMMER SJ, KARL JOSEPH, Adolf von Essen und seine 
Werke. Der Rosenkranz in d. geschichtl. Situation, seinem Entste-
hen u. in seinen bleibenden Anliegen, Frankfurt 1972 [Rez.: Sud-
brack, Joseph, TheolRev 71 1975 158-160] 

LAFRANCE, JEAN, Le Chapelet: vers la Prière Incessante, Me-
diaspaul, 1987  

LLAMERA OP, MARCELIANO, El problema de la reforma del ro-
sario, EstMar 35 (1970) 209-258  

LLEWELYN, ROBERT, A Doorway to Silence: The Contemplative 
Use of the Rosary. Paulist Press, 1986  

126 



Bibliographische Notizen zur Mariologie 

 
MARCUCCI, DOMENICO, Through the Rosary with Fra Angelico, 

Alba House, 1989  
MASINI OSM, M., Il Rosario: ieri, oggi, domani, Marianum 56 

(1994) 271-282  
MASSON, R., Le rosaire après le Concile, Marianum 30 (1968) 

218-252  
MATRONE, R. , La preghiera mariana nella vita del Longo, Il Ro-

sario E La Nuova Pompei 114.5 (May 1998) 6  
ORLANDI, STEFANO (Hrsg.), Libro del Rosario della Gloriosa 

Vergine Maria, Centro Internazionale Domenicano Rosariano, 
Roma 1965 

O'ROURKE, BISHOP EDWARD W., Jesus the Divine Teacher: Five 
New Decades of the Rosary. Liguori Press, 1994. 

RIVERA CMF, ALFONSO, Validez actual y revovación del Rosa-
rio, Nota bibliográfica, EphMar 19 (1969) 353-358  

ROSSETTI OP, M., Vale la pena di difendere il rosario?, L'Os-
servatore Romano, 4. 11. 1970, S. 6-7  

SCHERSCHEL, RAINER, Der Rosenkranz - das Jesusgebet des 
Westens, Freiburg, Herder, 1979  

SCHÜRMAN, HEINZ, Rosenkranz und Jesusgebet: Anleitung zum 
inneren Beten, Freiburg i. Br. 1986  

TUYA OP, MANUEL DE, La Palabra de Dios en el rosario. Exce-
lencia del rosario según la enseñanza conciliar y pontificia, Cien-
Tom 94 (1967) 469-490  

URS VON BALTHASAR, HANS, Der dreifache Kranz. Das Heil der 
Welt im Mariengebet, Einsiedeln 1977 (italien.: Il Rosario. La sal-
vezza del mondo nella preghiera mariana, Milano 1978)  

VERD, G. M., La reforma de los misterios del rosario, TeolEsp 
15 (1971) 261-271 

WILLAM, FRANZ MICHEL, Die Geschichte und Gebetsschule des 
Rosenkranzes, Herder, Wien 1948  

127 



Johannes Stöhr 

 
WINSTON-ALLEN, ANNE, Stories of the Rose. The Making of the 

Rosary in the Middle Ages, Penn State University Press, University 
Park (Pennsylvania) 1997. Salvo indicazione diversa tutte le infor-
mazioni nel testo sono tratte da questo volume. 

THEOTOKOS ROSARY CONFRATERNITY:    http://www.-
theotokos.org.uk/pages/rosaconf/rosaconf.html 

 
Lehramtliche Texte zum Rosenkranz 

PIUS V, Konst. Consueverunt Romani Pontifices, (17. 9.1569) 
GREGOR XIII, Bulle Monet Apostolus, (1. 4. 1573)  
INNOZENZ XI, Breve Nuper pro parte, (31. 7. 1679) 
CLEMENS XI, (3. 10. 1716); Decr. S. Congr. de Indulgentiis (30. 

9. 1817) 
LEO XIII, Enz. Supremi apostolatus, (1. 9. 1883); Superiore an-

no, (30. 8. 1884); Quod auctoritate, (12. 12. 1885); Magnae Dei 
Matris, (8. 9. 1892); Laetitiae sanctae, (8. 9. 1893); Iucunda sem-
per (8. 9. 1894); Adiutricem populi (5. 9. 1895); Fidentem pium-
que, (20. 9. 1896); Augustissimae Virginis, (12. 9.1897); Diuturni 
temporis (5. 9. 1898); Apostol. Schreiben Salutaris ille (24. 12. 
1883) und Optimae quidem spei (21. 7. 1891); Octobri Mense (22. 
9. 1891), Rundschreiben über den Marianischen Rosenkranz, [Ma-
ria, Vermittlerin aller Gnaden, II. Kapitel, 299-301] 

PIUS X, Enz. Ad diem illum, (2. 2. 1904)  
PIUS Xl, Enz. Ingravescentibus malis, (29 9. 1937) 
PIUS XII, Ansprachen (16 10. 1940 und 8. 10. 1941); Enz. 

Ingruentium malorum, (15. 9. 1951): Familienrosenkranz 
JOHANNES XXIII, Enz. Grata recordatio, (26. 9. 1959); Aposto-

lisches Schreiben (29. 9. 1961) 
PAUL VI, Enz. Mense maio, (29 4. 1965); Apostol. Mahnschrei-

ben Recurrens mensis October, (7. 10. 1969) 
PAUL VI, Enz. Christi Matri rosarii, (15. 9. 1966) 

128 



 

 
PAUL VI, Apost. Schreiben. Marialis cultus (2. 2. 1974), 47; 

(Apostolisches Schreiben Seiner Heiligkeit über die rechte Gestal-
tung und Förderung der Marienverehrung. Dritter Teil: Hinweise 
zu zwei religiösen Andachtsformen Der Engel des Herrn und das 
Rosenkranzgebet), (AAS (1974) 156; OsservRom dt Nr. 20 (1974) 
8) 

JOHANNES PAUL II, Zum Angelus (29. 10 1978) (Insegnamenti 1 
(1978) 76); Predigt in Pompeji  (21. 10. 79) (Insegn II, 2 (1979) 
813-819; Ansprache in Reggio Calabria (7. 10. 84) (OsservRom 
8./9. 10. 1984; OssRom dt 12. 10. 84, S. 1. 3) 

JOHANNES PAUL II, Novo millennio ineunte (6. 1. 2001), 20 (A-
AS 93 (2002) 279) 

JOHANNES PAUL II, Ep. Ap. Rosarium Virginis Mariae über den 
Rosenkranz (16. 10. 2002)        [Text im Internet: 
http://zenit.org/german/visualizza.phtml?sid=264609 ] 

KONGREGATION FÜR DEN GOTTESDIENST UND DIE SAKRAMENTE, 
Direktorium über die Liturgie und Volksfrömmigkeit. Prinzipien 
und Orientierungshilfen (17. 112. 2001), 201, Città del Vaticano 
2002, 165 

 
Die Texte selbst sind zu finden z. B. in: R GRABER, Die maria-

nischen Weltrundschreiben der Päpste in den letzten hundert Jah-
ren, Würzburg 1954 (Neuaufl.: A. Ziegenaus, Die marianischen 
Weltrundschreiben der Päpste von Pius IX. bis Johannes Paul II. 
(1849-1988), Regensburg 1997; A. TONDINI, Le Encicliche Maria-
ne, Romae 1950, 1952; Documentos Marianos, BAC, Madrid 1954 

Im Internet unter: http://www.multimedios.org/docs/ (spanisch) 
Enz.: Redemptoris Mater: http://www.stjosef.at/dokumente/-

redemptoris_mater.htm  
 
 
  

129 



C. Ortiz, S. Hartmann, G. Rovira, B. Müller, J. Stöhr 

Literaturhinweise 

CÉSAR ORTIZ (HRSG.), Josemaría Escrivá. Profile ei-
ner Gründergestalt, Köln, Adamas Verlag 2002, 453 S. , 
20,- € [Stefan Hartmann] 

Am 9.Januar 2002 wurde vielerorts des 100. Geburtstages des 
Gründers der Personalprälatur „Opus Dei“, des am 17. 2. 1992 
seliggesprochenen spanischen Priesters Josemaría Escrivá, ge-
dacht. Am 6. Oktober dieses Jahres wurde er heiliggesprochen, so 
dass es sicher angebracht ist, diesem somit kirchlich voll anerkann-
tem Charisma erneute und vorurteilsfreie Aufmerksamkeit zu 
widmen. Die Gelegenheit dazu bietet die zum Jubiläumsanlass 
herausgegebene „Festschrift“: 

Neben dem Prälaten des Opus Dei, Bischof Javier Echevarría, 
hat der Herausgeber eine Reihe hoher kirchlicher Persönlichkeiten 
des deutschen Sprachraums (die Kardinäle Meisner, Degenhardt 
und Scheffczyk, Erzbischof em. Karl Braun von Bamberg, der sich 
mit dem Ökumenismus bei Escrivá befasst, die Bischöfe Reinhard 
Lettmann von Münster, Klaus Küng von Feldkirch und Kurt Koch 
von Basel) und bekannter Publizisten versammelt, um unter den 
Oberbegriffen „Person und Botschaft“, „Berufen zur Heiligkeit“, 
„Die Welt als Abenteuer und Aufgabe“ und „Zeugnisse“ die Di-
mensionen des Wirkens von Escrivá auszuloten. Besonders infor-
mativ und grundlegend ist der Beitrag des 1997 verstorbenen Mise-
reor-Referenten Stephan Puhl „Zur Spiritualität der Arbeit“ (S. 
123-138), den Die Neue Ordnung (Bonn / Walberberg) im Heft 
6/1998 bereits einmal veröffentlichte. Dabei wird die Modernität 
der oft mit „konservativem“ Image versehenen Prälatur deutlich. 
Wie St. Puhl u. a. nachweist, hat die dritte Ausgabe des LThK 
(1993 ff.) nicht nur in der Charakterisierung des Heiligen, sondern 
auch in der Behandlung des Stichworts „Arbeit“ einige Defizite 
aufzuweisen (S. 130). Wolfgang Ockenfels OP geht auf „Glaube, 
Moral und Politik bei Josemaría Escrivá“ (S. 253-268) ein und 

130 



Literaturhinweise 

 
schildert mit vielen Zitaten dessen völlig unklerikalistisches Poli-
tikverständnis, bei dem es weder eine „Befreiungstheologie“ noch 
eine politische Theologie geben kann, aber auch keinerlei Totalita-
rismus Rechtfertigung findet. Das Wirken von Frauen und Män-
nern aus dem Opus Dei hat Spanien nicht, wie vielfach befürchtet, 
„zu einem Vorort von Fatima gemacht, sondern nach Brüssel in die 
EU geführt“ (so der amerikanische Soziologe Peter L. Berger). 
Von den informativen und hilfreichen Beiträgen (u. a. von Martin 
Rhonheimer aus Fribourg, Kurt Malangré, dem ehemaligen Ober-
bürgermeister von Aachen, oder von Nikolaus Lobkowicz, der die 
Katholische Universität Eichstätt mitbegründet hat) können nicht 
alle hier inhaltlich erwähnt werden. Hinzuweisen ist aber auf die 
sehr persönlichen Zeugnisse von Alfons Par (S. 367-381), der vor 
nunmehr fünfzig Jahren als einer der ersten Opus-Dei-Priester nach 
Deutschland kam, und Peter Berglar, dem ersten deutschen Escri-
vá-Biographen (S. 433-447). Wer nach dieser Lektüre immer noch 
mit Vorurteilen und Ressentiments zu kämpfen hat, lese schließlich 
die Aufsätze von Fernando Inciarte (S. 81-89; 419-432) oder von 
Johannes B. Torello: „Aus Liebe verrückt“ (S. 39-55). Sehr grund-
sätzlich, vor allem im Blick auf die eschatologischen Bezüge, ist 
der Artikel von Margit Harbort über die Marienfrömmigkeit des 
Gründers des Opus Dei. 

Das Ganze ergibt ein ungeheuer vielfältiges und buntes Mosaik 
von Wahrnehmungen und Deutungen des Heiligen, das viele Leser 
sicher erstaunen wird. Trotz der klaren Sympathie der Autoren will 
der Band kein „Füllhorn an Lob und Huldigung“ (Klappentext) 
über den Geehrten ausgießen, sondern Spurensicherung für einen 
oft umstrittenen und nicht selten auch angefeindeten Mann der 
Kirche sein, dessen Hauptthema die „allgemeine Berufung zur Hei-
ligkeit in der Kirche“ (Vat. II, Lumen gentium, Kap. 5) darstellt 
und dessen Lebensmotto war „sich verbergen und verschwinden, 
damit allein Jesus ins Licht trete“.  

 

 

131 



C. Ortiz, S. Hartmann, G. Rovira, B. Müller, J. Stöhr 

EUGEN MEDERLET, Gott hat sich so sehr an dir ent-
zückt - Marien-Identität der Frau, der Kirche – Nach 
Hildegard von Bingen und den großen Franziskanern. 
Als Manuskript herausgegeben von Mechthild und Hans 
Gaus, Besigheim 2000, 237 S., Preis 10 € [German Rovi-
ra] 

Die Herausgeber bieten eine Sammlung von Marienpredig-
ten und Gesprächen von P. Eugen Mederlet über Maria und andere 
Themen, die der Verfasser in Zusammenhang mit Gott und seiner 
heiligsten Mutter bringt; sie sind mit Recht unter dem Titel des 
Buches zusammengefasst. P. Eugen Mederlet ist 80 Jahre alt ge-
worden: er muss ein heiligmäßiger Franziskaner gewesen sein. 
1912 in der Schweiz geboren, trat er in Metz in den Franziskaner-
orden ein und verbrachte mehrere Jahre in Deutschland und zwar in 
Craheim; dann kam er 1983 in die Schweiz zur Wallfahrtskaplanei 
Wiesenberg zurück, wo er 1992 starb (221 f.). „Die geistliche Per-
sönlichkeit“ von P. Mederlet wird in einem seiner Gedichte darge-
stellt, die er zu seinem 25. Priesterjubiläum 1964 verfasste. 

Das Buch ist in 5 Teile gegliedert, wobei der 5. Teil Erläu-
terungen der Herausgeber darstellt. Der 4. Teil bringt die Mariolo-
gie von Mederlet „im Kontext der Tradition“; deshalb führen die 
Herausgeber Texte aus verschiedenen Dokumenten der Kirche an 
und nennen Autoren wie J. Kentenich, Hildegard von Bingen, 
Maura Böckler, usw., welche die Mariologie von P. Mederlet ver-
deutlichen. Die eigentlichen Texte Mederlets finden sich in den 
ersten drei Teilen der Sammlung (vgl. das Vorwort (6)). 

Das Buch ist ein guter Versuch, die Ideen von P. Mederlet 
bekannt zu machen, und man muss dem Ehepaar Gaus für diese 
Arbeit dankbar sein.  

 

 

132 



Literaturhinweise 

 

FEDERICO DELCLAUX, Santa María, Alegría de Euro-
pa – Apuntes tomados a lo vivo, Ediciones Internacionales 
Universitarias S.A., Madrid 2001, 244 S., ISBN 84-8469-
038-5 [German Rovira] 

In der Geschichte Europas wirkt Maria in allen Zweigen 
der Kultur: Sie ist überall anwesend. Der Verfasser will in diesem 
Zusammenhang seine Eindrücke beschreiben – es sind „nach dem 
Leben geschilderte Notizen“, wie der Titel zu verstehen gibt. Er 
will gleichsam Maria ein Lied singen.  

Diese Eindrücke sind – wie kann es anders sein – subjektiv; 
aber sie werden, wenigstens teilweise, die Zustimmung vieler Leser 
finden. Der Verfasser versucht nicht, ein Buch für Gelehrte zu 
schreiben, auch wenn er sehr tiefe Gedanken entwickelt. Er bietet 
auch keinen Führer oder Katalog der Marienheiligtümer in Europa 
und auch kein Andachtsbuch für Studenten, wie man wegen des 
Erscheinens in einem Universitätsverlag vermuten könnte. Es sind 
einfach persönliche Eindrücke eines Priesters, der auf seinen We-
gen durch Europa Maria gesucht hat, neben anderen Dingen, die 
einen Bezug zur Mutter Gottes hatten. Er war auf seinen Wegen 
meistens mit jungen Leuten zusammen, weil er sein Leben lang in 
der Pastoral mit Studenten gearbeitet hat. Deshalb ist das Werk der 
Jugend gewidmet (12). 

Das Buch ist nach Zeitabschnitten eingeteilt; das zweite 
Millennium wird in zwei großen Kapiteln zusammengefasst: das 
Mittelalter und die Zeit nach dem 16. Jahrhundert. Interessanter-
weise nimmt dabei die zweite Hälfte der vergangenen tausend Jah-
re viel mehr Raum ein. Das Buch beginnt in Jerusalem, Athen und 
Rom als der Wiege des Christentums (15-29) und endet bei der 
Muttergottes von Begoña: „Hier bin ich wieder, Mutter“ (235).  

Der Autor lebt in Bilbao und erinnert sich an sein Leben: seine 
Kindheit, die Jahre als Student und an das Wirken als Priester. Er 
entwirft ein Gebet, das die eigentliche Absicht des Verfassers zeigt: 
Gott und seiner seligsten Mutter zu danken für alle Schönheiten 

133 



C. Ortiz, S. Hartmann, G. Rovira, B. Müller, J. Stöhr 

dieser Welt, die natürlich gegebenen und jene, die gute Menschen 
mit besten Absichten geschaffen haben (235-240)  

Josemaria Escrivá, In Josefs Werkstatt, mit einer Ein-
leitung von Prof. Laurentino Herrán. Vorwort von Dr. 
German Rovira, Fe-Medienverlag, 88353 Kisslegg, S. 96, 
Preis 4,80 €, ISBN 3-928929-39-9 [Bernhard Müller] 

Aus Anlass des 100. Geburtstages von Josemaria Escrivá legt 
der Fe-Medienverlag in diesem Frühjahr ein kleines Buch mit Ge-
danken des Seligen über den heiligen Josef vor. „In Josefs Werk-
statt“ hat der Gründer des Opus Dei, der in diesem Jahr heiligge-
sprochen wurde, seine Homilie aus dem Jahre 1963 überschrieben. 
Für Escrivá ist der heilige Josef aus zwei Gründen Vater und Herr. 
Erstens, weil er „jene, die ihn verehren, auf ihrem irdischen Weg 
beschützt und begleitet, so wie er den zum Mann heranwachsenden 
Jesus beschützt und begleitet hat“ und zweitens, weil er „Lehrmeis-
ter des inneren Lebens“ ist. Der heilige Josef - so der selige Jose-
maria - „lehrt uns, Jesus kennen zu lernen, mit ihm zusammen zu 
leben und uns als Teil der Familie Gottes zu betrachten“. Für Esc-
rivá ist der heilige Josef der größte Heilige nach der Gottesmutter 
Maria. In Josefs großer menschlicher Persönlichkeit sieht er alle 
Tugenden zusammentreffen, die ein Leben schmücken können. „Er 
erscheint nie verzagt oder ängstlich; im Gegenteil, er weiß, Prob-
leme anzupacken, schwierige Situationen zu meistern und Aufga-
ben, die ihm anvertraut werden, mit Verantwortung und Initiative 
zu übernehmen“. Josemarias Appell an die Gläubigen mündet in 
der Aufforderung: „Geht zu Josef und ihr werdet Jesus finden. 
Geht zu Josef und ihr werdet Maria finden, die jene liebenswerte 
Werkstatt in Nazareth mit Frieden erfüllte“. 

Wertvoll macht das Buch auch eine ausführliche Einführung 
von Laurentino Maria Herrán, der die Verehrung des heiligen Jo-
sef in Leben und Lehre des seligen Josemaria Escrivá untersucht 
und anhand der Escrivá-Texte erläutert. Dabei wird deutlich, dass 
die Grundlage der Spiritualität des Opus Dei in vielen Bereichen 

134 



Literaturhinweise 

 
auf einer Nachahmung des Nährvaters Jesu beruht. Dr. theol. L. M. 
Herrán, emeritierter Professor für Mariologie an den Theologischen 
Fakultäten von Burgos und Pamplona und Mitglied der Internatio-
nalen Mariologischen Akademie sowie der Iberoamerikanischen 
Josefologischen Gesellschaft, versteht es, in leicht verständlicher 
Sprache und dennoch auf hohem Niveau die Nachahmung und 
Verehrung des heiligen Josef durch Josemaria Escrivá herauszu-
stellen. Ein kleines, aber wichtiges Buch über den heiligen Josef, 
das eigentlich ausreicht, um die Gestalt des Nährvaters Jesu würdig 
zu verehren und die notwendigen Folgerungen für das eigene Le-
ben zu ziehen. Denn auch im 21. Jahrhundert brauchen wir das 
Vorbild des heiligen Josef, wie es uns Escrivá vorstellt. 

 

FRIEDRICH FUCHS, Bilder von Maria am Regensbur-
ger Dom, hrsg. vom Institutum Marianum Regensburg, 
Regensburg 2002, 36 S. [Johannes Stöhr] 

Der Autor, Regensburger Kunsthistoriker, der schon in einem 
1990 erschienenen Buch über das Hauptportal des Domes neue 
Erkenntnisse über die mittelalterliche Marienfrömmigkeit veröf-
fentlicht hat, fasst nun einige Aspekte in der vorliegenden reich 
bebilderten Schrift neu zusammen. Weihbischof V. Guggenberger 
bekräftigt in einem Vorwort die Bedeutung dieses Werkes für die 
Förderung der Marienverehrung.  

Das Giebelfeld über dem Regensburger Domportal und die 
rahmenden Archivolten stellen eindrucksvoll 26 Szenen aus dem 
Leben Marias dar - darunter auch Tod und Himmelfahrt Marias. 
Bemerkenswert: Das Mitleiden Marias unter dem Kreuz ist hier 
sehr deutlich als aktiver Beitrag beim Erlösungsopfer Christi dar-
gestellt - allerdings auch, wie gelegentlich in Malerei und geistli-
chen Schauspielen des 14./15. Jahrhunderts - im Anschluss an Bir-
gitta von Schweden - als eine Art ohnmächtiges Niederstürzen. 
Demgegenüber hat jedoch die Theologie immer das „Stehen“ Ma-
rias unter dem Kreuz hervorgehoben (vgl. den Hymnus Stabat Ma-

135 



C. Ortiz, S. Hartmann, G. Rovira, B. Müller, J. Stöhr 

ter); so ist die Einführung eines Festes „De spasmo B.M.V.“ später 
auch kirchenamtlich abgelehnt worden1.  

Der Reform-Erzbischof Johann von Jenzcenstein († 1396) sah 
in Maria die einzig mögliche Retterin aus dem Schisma und setzte 
die Einführung des neuen Festes Mariä Heimsuchung am 2. Juli 
beim Papst durch; er übte das päpstliche Legationsrecht über Re-
gensburg aus und brachte auch dort seine Grundideen programma-
tisch bildhaft zum Ausdruck. Am Hauptportal des Domes erscheint 
Maria als Bild der Reinheit und Unversehrtheit der Kirche – und 
dies gerade auch vor dem dunklen Hintergrund des damaligen 
Schismas. 

Eine empfehlenswerte Schrift des Institutum Marianum ! 
 

                                                   
1  Auf Grund eines Gutachtens von Kardinal CAJETAN (17. 7. 1506) (Opus-

cula, Bd. II, tract. 13); vgl. BENEDIKT XIV, De festis domini nostri Jesu 
Chrsti, beatae Mariae Virginis et quorundam sanctoirum, lib. 2 cap. 4; 
Kardinal CHARLES JOURNET, Mater dolorosa. Unsere Liebe Frau von den 
sieben Schmerzen, 2Stein a. Rh. 1974, S. 80-83 

136 



 

Berichte 

Jahrestagung des Internationalen Mariologischen Arbeitskrei-
ses Kevelaer 

(28. 4. - 1. 5. 2002) 

Margarita Broll 

Marienverehrung und Heiligenverehrung  

Maria hat im Heilsgeschehen eine hervorragende Stellung, weil 
in ihrem Schoße durch die Vereinigung der göttlichen Natur mit 
der menschlichen die hypostatische Union hervorgerufen wurde. 
Diese Stellung ist auch der Grund ihrer besonderen Verehrung, 
welche die der anderen Heiligen weit überragt.  

Leo Kardinal Scheffczyk hielt das Referat zur Eröffnung der 
diesjährigen Tagung des IMAK in Kevelaer; er erklärte ausführlich 
den Unterschied der Marienverehrung zur Verehrung der Heiligen. 
Er erläuterte dies vor mehr als 80 Zuhörern sowohl historisch als 
auch vor allem theologisch.  

Spuren der Marienverehrung finden wir schon im Evangelium. 
Die Begebenheiten bei der Empfängnis, Geburt und dem heran-
wachsenden Sohn Gottes im Lukas- und Matthäusevangelium sind 
mehr als reine Berichte, sie deuten eine gewisse Verehrung der 
Muttergottes an. Wegen ihrer Mutterschaft wird ihr im Werk der 
Erlösung eine spezielle Stellung zugebilligt. Die Menschwerdung 
des Sohnes Gottes ist Bestandteil des Werkes der Erlösung; und 
Gott hat dieses Werk gewirkt, indem er Sohn Mariens wurde. 

Die Heiligen, angefangen bei den Märtyrern, sind uns ein Vor-
bild der Treue zum Evangelium, für das sie ihr Leben hingaben. 
Wir verehren sie, weil wir an die Ewigkeit glauben, an eine fort-
dauernde Existenz nach dem Tod, dank der Auferstehung Jesu 
Christi. Aber die Verehrung der Gottesmutter hat noch ein andere 
Grundlage: Gott hat sie beim Werk der Erlösung der Menschen 
mitwirken lassen. Dadurch ist Maria der Kirche ähnlich, die auch 

137 



M. Broll 

mit Eva verglichen wird, der Mutter aller Lebendigen, wie schon 
Justin († ca. 165) gelehrt hat.  

Professor Manfred Hauke aus Lugano erklärte dies an Hand der 
Lehre der Kirchenväter. Seine Ausführungen ergänzten diejenigen 
seines Lehrers Kardinal Scheffczyk; er erklärte die Marienvereh-
rung der Väter der Kirche an einzelnen Beispielen, und zwar in 
Bezug auf die Lehre, die sie verteidigten, und den Kult, den sie 
forderten. Irenäus (* ca. 130), ein Schüler des heiligen Polykarp, 
der seinerseits ein Jünger von Johannes war, dem Apostel, dem 
Jesus seine Mutter vor seinem Tode anvertraute, entwickelte und 
vertiefte die Lehre von Maria, der neuen Eva, im Zusammenhang 
mit der Kirche. Seine Lehre ist im Neuen Testament verankert mit 
der Aussage: Christus ist der neue Adam, - so wie Paulus sie ver-
trat (z. B. 1 Kor 15, 25). 

Daran schlossen sich in den darauffolgenden Vorträgen leben-
dige Beispiele von konkreten Heiligen an. Kaplan Marc Röbel 
zeigte ein Bild der heiligen Theresia Benedicta a Croce, das die 
große Marienverehrung dieser neuen Heiligen des Karmel deutlich 
machte, insbesondere ihre Auffassung von der Kirche und von der 
Braut Christi. Mit hervorragender Akribie und für die Zuhörer gut 
verständlich, schilderte er das Bild der Frau, das Edith Stein nach 
ihrer Bekehrung zur katholischen Kirche entwarf und das noch 
heute gültig ist. Auf der philosophischen Suche nach der Wahrheit 
kam Edith Stein zum Glauben. Der Glaube vermittelte ihr ein Bild 
Mariens, und das Bild Mariens bestimmte ihre Auffassungen von 
der Frau, die geboren ist, zu lieben. 

Dr. Lilo Kurka, Köln, entwarf ein Bild des sel. Josemaria, des 
Gründers des Opus Dei, das die Menschen anzog. Von Kind an 
Maria geweiht, war er während seines ganzen Lebens ein treuer 
Verehrer der Gottesmutter, die aber, wie er überall verkündete, 
auch unsere Mutter ist. Gott verlangte von ihm, sein Werk unter 
schwierigsten Umständen zu führen. Die Verfügbarkeit, mit der er 
Gott alles hingab, war auch ein Zeichen seiner Hingabe an Maria; 
er ahmte hier unsere Mutter nach. Er war ein Mensch, der nicht 
wollte, dass man ihn nachahmt; allein in der Verehrung Mariens 

138 



Berichte 

 
wollte er eventuell Nachfolger hinterlassen. Zur Überwindung der 
Schwierigkeiten in seinem Leben suchte er immer Zuflucht bei 
Maria. Sein kindliches Vertrauen zu Maria sollte uns ermutigen, 
seiner Frömmigkeit zu folgen, die auf dem Fundament gewachsen 
ist, dass wir alle Menschen lieben sollen, wie Christus uns geliebt 
hat (Joh 13, 34), und hierin ist Maria für uns das beste Beispiel. 

Mit Begeisterung hörten die Anwesenden die klaren Ausfüh-
rungen von Prälat Dr. Helmut Moll, Köln, dem Herausgeber des 
deutschen Martyrologiums des 20. Jahrhunderts, das er im Auftrag 
Roms und der deutschen Bischöfe erstellt hat. Er beschrieb an ein-
zelnen Beispielen von Frauen und Männern im dritten Reich, wie 
die deutschen katholischen Märtyrer sich der Muttergottes anver-
trauten und im Glauben, sie bei ihrem Sohn im Himmel zu sehen, 
den harten und grausamen Weg bis zum Tod wegen ihres Bekennt-
nisses gingen. Er skizzierte einzelne Priester, Ordensleute, Frauen 
der Schönstattbewegung oder Laien - Beispiele für über 350 Frau-
en und Männer, die in diesem umfangreichen Werk gesammelt 
sind.  

Die Tagung des „Internationalen Mariologischen Arbeitskrei-
ses“ (IMAK) dauerte von Sonntag, dem 28. April, bis zum 1. Mai 
zur Eröffnung der Wallfahrt zur „Consolatrix afflictorum“. Am 
ersten Tag, dem Sonntag, fand um 10 Uhr ein Pontifikalamt statt, 
zelebriert von Leo Kardinal Scheffczyk. In seiner Predigt ermutigte 
er alle, im Gebet zu Gott nicht nachzulassen und auf die Fürsprache 
der Gottesmutter zu vertrauen; sie ist nicht nur die Königin des 
Friedens, wie sie Benedikt XV. 1917 in der Lauretanischen Litanei 
anrufen ließ, sondern sie ist auch die Hilfe der Christen, um diesen 
in ihren Kämpfen beizustehen, sie ist die „Consolatrix afflictorum“, 
die Trösterin der Betrübten. 

 

 

 

 

139 


