
Abhandlungen

Jesus Christus, der wesensgleiche  
Sohn des ewigen Vaters.

Die Bedeutung des Konzils von Nizäa für den 

christlichen Glauben in der Gegenwart

Jesus Christ, the Son of the Eternal Father, of One Essence with Him. 
The Significance of the Council of Nicaea for the Christian Faith Today

Manfred Hauke*

Forum Katholische Theologie 41 (2025) 243–265

Zusammenfassung: Der Artikel geht zu-
nächst kurz auf das Christuszeugnis des 
Neuen Testamentes ein, das vom Konzil 
von Nizäa als maßgeblich vorausgesetzt 
wird. Das erste ökumenische Konzil im 
Jahre 325 sollte für die gesamte Weltkirche 
Maßstäbe setzen. Die verbindliche Glau-
bensregel (regula fidei) gibt es freilich be-
reits von Anfang an und zeigt sich im Chris-
tusglauben der alten Kirche schon längst 
vor Nizäa, auch wenn der vorhandene 
Glaube auf dem Konzil präzisiert wird. Um 
das Konzil von Nizäa zu verstehen, braucht 
es sodann einen Blick auf die Irrlehre des 
Arius, die verurteilt wird. Da das nizänische 
Glaubensbekenntnis einen philosophischen 
Begriff aus der griechischen Sprache ver-
wendet (homooúsios, „wesensgleich“), er-
gab sich die Kritik, das Konzil habe den 
biblischen Glauben philosophisch ver-

Abstract: The article begins with a brief 
look at the testimony to Christ in the New 
Testament, which is assumed to be author-
itative by the Council of Nicaea. The first 
ecumenical council in 325 was intended to 
set standards for the entire world church. 
The binding rule of faith (regula fidei) had, of 
course, existed from the very beginning and 
was already evident in the faith in Christ of 
the early church long before Nicaea, even 
if the existing faith was specified at the 
Council. In order to understand the Council 
of Nicaea, we then need to take a look at 
the heresy of Arius, which is condemned. 
As the Nicene Creed uses a philosophical 
term from the Greek language (homooú-
sios, ‘equal in essence’), the Council was 
criticised for having philosophically alienat-
ed the biblical faith. This accusation of the 
‘Hellenization’ of Christianity is also ad-

* Prof. Dr. Manfred Hauke, Mitherausgeber des „Forum Katholische Theologie“, Professor für Dogmatik 
an der „Facoltà di Teologia di Lugano“, https://manfred-hauke.ch

 



244� Jesus Christus, der wesensgleiche Sohn des ewigen Vaters

1. Einführung

„Für wen halten mich die Menschen?“ (Mk 8,27; vgl. Mt 16,13; Lk 9,18) Diese 
Frage stellte Jesus Christus seinen Jüngern, als er sich bei Cäsarea Philippi aufhielt. 
Das war im Nordosten des Heiligen Landes, wohin sich der Herr zurückgezogen 
hatte, um seine Jünger zu formen, bevor er seine letzte Reise nach Jerusalem unter-
nahm1. Das 1700jährige Jubiläum des Konzils von Nizäa ist ein hervorragender An-
lass, die Frage nach der Identität Jesu zu vertiefen, die schon während seines irdi-
schen Lebens unterschiedliche Antworten gefunden hat. Während „die Leute“ Jesus 
für einen beachtlichen Gottesmann hielten, einen „Propheten“, bekannte Petrus den 
Glauben an ihn als Messias und Sohn Gottes (Mt 16,13–20).

In meinem Vortrag gehe ich zunächst kurz auf das Christuszeugnis des Neuen 
Testamentes ein, das vom Konzil von Nizäa als maßgeblich vorausgesetzt wird. Das 
erste ökumenische Konzil im Jahre 325 sollte für die gesamte Weltkirche Maßstäbe 
setzen. Die verbindliche Glaubensregel (regula fidei) gibt es freilich bereits von An-
fang an und zeigt sich im Christusglauben der alten Kirche schon längst vor Nizäa, 
auch wenn der vorhandene Glaube auf dem Konzil präzisiert wird. Um das Konzil 
von Nizäa zu verstehen, braucht es sodann einen Blick auf die Irrlehre des Arius, die 
mit einem Anathematismus verurteilt wird. Da das nizänische Glaubensbekenntnis 
einen philosophischen Begriff aus der griechischen Sprache verwendet (homooúsios, 
„wesensgleich“), ergab sich die Kritik, das Konzil habe den biblischen Glauben 
philosophisch verfremdet. Auch auf diesen Vorwurf der „Hellenisierung“ des 
Christentums sei eingegangen. Vor allem aber geht es schließlich um die bleibende 
Bedeutung des Konzils von Nizäa für den Glauben an Christus.

2. Das Christuszeugnis des Neuen Testamentes

Das Konzil von Nizäa setzt das Christuszeugnis voraus in den Schriften, die unter 
der Autorität der katholischen Bischöfe in der Liturgie verwandt wurden als Maßstab 
für den Glauben der Kirche. Schon zur Zeit des hl. Irenäus im zweiten Jahrhundert 
gehören zum Bibelkanon des Neuen Testamentes die vier Evangelien und die Briefe 
der Apostel, vor allem die des hl. Paulus2. Das Christuszeugnis des Neuen Testa-

1 �  Vgl. G. Kroll, Auf den Spuren Jesu, Leipzig 1988, 259–263; R. Riesner, Messias Jesus. Seine Geschich-
te, seine Botschaft und ihre Überlieferung, Gießen 2019, 257–263.

2 �  Vgl. A. Ziegenaus, Kanon. Von der Väterzeit bis zur Gegenwart (HDG I, 3a, 2. Teil), Freiburg i.Br. 
1990, 15–23.

fremdet. Auch auf diesen Vorwurf der „Hel-
lenisierung“ des Christentums wird einge-
gangen. Vor allem aber geht es schließlich 
um die bleibende Bedeutung des Konzils 
von Nizäa für den Glauben an Christus.

dressed. Above all, however, it is ultimately 
about the lasting significance of the Council 
of Nicaea for the faith in Christ.



Manfred Hauke� 245

mentes ist gleichsam ein vielstimmiges Konzert, in dem unterschiedliche Akzente 
gesetzt werden3. Überall ist freilich deutlich, dass vorausgesetzt wird der Glaube an 
Jesus Christus als dem göttlichen Herrn (Kyrios), als Messias und als „Sohn Gottes“. 
Der Titel „Sohn Gottes“ allein ist freilich noch kein Beweis für die Gottheit Jesu, 
sondern auf seinen jeweiligen Kontext zu befragen4. 

Schon das Alte Testament spielt eine Rolle, die auch in der altkirchlichen Dis-
kussion um Nizäa deutlich wird. Vor allem die Gestalt der Weisheit, die das Wirken 
Gottes in der Welt zur Geltung bringt, ist hier wichtig. Der Prolog des Johannes-
evangeliums, wonach das ewige Wort unter uns Fleisch geworden ist, setzt die Be-
deutung der Weisheit voraus und lässt etwa den bei Jesus Sirach formulierten Ge-
danken anklingen, dass die Weisheit unter uns ihr „Zelt“ aufgeschlagen hat (Joh 1,14 
mit Sir 24,8)5.

Die entscheidenden Zeugnisse finden sich freilich im Neuen Testament, aus-
gehend vom Wirken Jesu selbst. Der Herr offenbart einen Anspruch, der über den des 
Mose hinausgeht6, und kann seine Jünger dazu auffordern, alles zu verlassen, um ihm 
nachzufolgen. Er beansprucht die Vollmacht, die Sünden zu erlassen, so dass die 
Schriftgelehrten fragen: „Wer kann Sünden vergeben außer dem einen Gott?“ (Mk 
2,7; vgl. Mt 9,2–3; Lk 5,21) Im absolut gebrauchten Titel „der Sohn“ zeigt sich eine 
einzigartige Beziehung zum himmlischen Vater, den Jesus als „Abba“ anredet („lie-
ber Vater“). Der „messianische Jubelruf“ stellt die Erkenntnis des Vaters und des 
Sohnes auf die gleiche göttliche Ebene (vgl. Mt 11,27; Lk 10,22). Die Wunder und 
die Auferstehung von den Toten beglaubigen den göttlichen Anspruch Jesu.

Das Zeugnis des Johannesevangeliums lässt sich zusammenfassen mit der For-
mel: „und das Wort ist Fleisch geworden und hat unter uns gewohnt“ (Joh 1,14). Jo-
hannes nennt Jesus, den ewigen Logos, „Gott“ (Joh 1,1; 20,28). Der Erste Johannes-
brief gebraucht dabei zum Substantiv „Gott“ ein Adjektiv, das jede Mehrdeutigkeit 
ausschließt: der Sohn Gottes „ist der wahre Gott und das ewige Leben“ (1 Joh 5,20). 
Johannes gebraucht die „Ich-bin“-Formel (ego eimi), die auf den Gottesnamen weist, 
der Mose am brennenden Dornbusch geoffenbart worden ist, so etwa in der Aussage: 
„Wenn ihr nicht glaubt, dass Ich es bin, werdet ihr in euren Sünden sterben“ (Joh 8,24).

Aus den paulinischen Briefen sei beispielhaft nur auf den Christushymnus im 
Philipperbrief hingewiesen: Jesus Christus war „in Gottes Gestalt“, betrachtete aber 
sein „Gott gleich“ sein nicht wie ein Beutestück, sondern „entäußerte sich und wurde 
wie ein Sklave und den Menschen gleich“; erniedrigt bis zum Tod am Kreuz, wurde 
er über alle erhöht und alle Mächte der Schöpfung beugen vor ihm ihre Knie als dem 
Herrn in der Herrlichkeit Gottes des Vaters (Phil 2,5–11). Die Präexistenz und die 
göttliche Würde Jesu finden sich in diesem Text, der nach Auskunft der Exegeten 
noch älter ist als der Paulusbrief selbst, denn die sprachlichen Merkmale weisen auf 

3 �  Siehe dazu etwa die Übersicht bei J. Gnilka, Theologie des Neuen Testaments, Freiburg i.Br. 1994; A. 
Amato, Gesù il Signore. Saggio di cristologia (Corso di teologia sistematica 4), Bologna 1999, 159–212; 
A. Ziegenaus, Jesus Christus. Die Fülle des Heils. Christologie und Erlösungslehre (Katholische Dog-
matik 4), Aachen 2000, 13–86; 126–178.

4 �  Vgl. z.B. M. Hengel, Der Sohn Gottes, Tübingen 21977; Ziegenaus (2000) 58–65.
5 �  Vgl. R. Schnackenburg, Das Johannesevangelium I, Freiburg 41979, 244.
6 �  Vgl. etwa Mt 5,21–48.



246� Jesus Christus, der wesensgleiche Sohn des ewigen Vaters

einen vorpaulinischen Ursprung in der Urkirche7. Das Bekenntnis zur Gottheit Jesu 
ist also bereits im Neuen Testament bezeugt und keineswegs erst die Frucht einer 
kirchlichen Entscheidung im vierten Jahrhundert.

3. Der Christusglaube in der alten Kirche vor Nizäa8

Der wesentliche Inhalt des Christusglaubens findet sich bereits im Worte Gottes, 
das die Apostel als bevollmächtigte Glaubenszeugen verkündet haben und sich 
niederschlägt im Neuen Testament. Der Christusglaube der Kirche zeigt sich schon 
auf eindrucksvolle Weise bei den Apostolischen Vätern, vor allem bei Ignatius, dem 
Märtyrerbischof von Antiochien. Zitiert sei beispielhaft einer seiner Briefe: „Einer 
ist Arzt, aus Fleisch zugleich und aus Geist, gezeugt und ungezeugt, im Fleisch er-
schienener Gott, im Tode wahrhaftiges Leben, aus Maria sowohl wie aus Gott, zuerst 
leidensfähig und dann leidensunfähig, Jesus Christus, unser Herr“9. In dieser Aussage 
zeigen sich sowohl die Einheit Christi als personales Subjekt als auch seine beiden 
Naturen, die göttliche und die menschliche, ohne dass diese Fachbegriffe erscheinen.

Die frühe Kirche lebte freilich in einem geistigen Umfeld, in dem sowohl der 
Einfluss des Judentums als auch der griechischen Philosophie zum Entstehen von 
Irrtümern bezüglich der Gestalt Jesu beitrugen. Dazu gehörte der Doketismus, nach 
dem Jesus Christus nur zum Schein einen Leib angenommen und am Kreuz gestorben 
ist. Bereits Ignatius von Antiochien bekämpfte diese Häresie, die den Gnostizismus 
des zweiten Jahrhunderts vorbereitete: die Gnostiker, die durch ihre eigene „Erkennt-
nis“ (Gnosis) das Geheimnis des Göttlichen ergründen wollten, unabhängig von den 
Bischöfen als Nachfolgern der Apostel, deuteten die materielle Welt als Frucht eines 
Abfalls von der ursprünglichen göttlichen Lichtwelt und vermieden die johanneische 
Formel, wonach das göttliche Wort Fleisch geworden ist10. 

Der hl. Irenäus bekämpft den Dualismus der Gnostiker und betont, dass es nur 
einen einzigen Jesus Christus gibt11. Trotz seiner Einheit ist er „wahrer Mensch und 
wahrer Gott“12.

Zu den im zweiten Jahrhundert vordringenden Irrlehren gehörte der Adoptianis-
mus, wonach Jesus Christus nicht immer schon der Sohn Gottes ist, sondern als 
solcher bei der Taufe am Jordan oder bei der Auferstehung von Gott als Sohn „adop-
tiert“ wird. Der höchstrangigste Vertreter des Adoptianismus war Paul von Samosata, 
Bischof von Antiochien, den eine Bischofssynode im Jahre 268 verurteilte: er hatte 
behauptet, in Jesus Christus habe der ewige göttliche Logos, der mit dem Vater iden-

7 �  Vgl. Gnilka, Theologie des Neuen Testaments, 26–28.
8 �  Vgl. dazu besonders A. Grillmeier, Jesus der Christus im Glauben der Kirche I. Von der Apostolischen 

Zeit bis zum Konzil von Chalzedon, Freiburg i.Br. 21982, 133–355; Amato, Gesù il Signore (1999) 
215–227; Ziegenaus (2000) 178–216; H. Hoping, Jesus aus Galiläa – Messias und Gottes Sohn, Freiburg 
i.Br. 2019, 177–189.

9 �  Ignatius von Antiochien, Ad Eph. 7,2; J.A. Fischer, Die Apostolischen Väter, Darmstadt 1976, 147, 149.
10 �  Vgl. Grillmeier, Jesus der Christus I, 190–197; Ziegenaus (2000) 180–183.
11 �  Vgl. Irenäus, Adversus haereses 3,16,2.3.8; 3,17,4.
12 �  Irenäus, Adversus haereses 4,6,7.



Manfred Hauke� 247

tisch sei, wie in einem Tempel Wohnung genommen. Paul von Samosata drückte 
diese Irrlehre mit dem gleichen Begriff aus, der 57 Jahre später in Nizäa zum Aus-
druck der Rechtgläubigkeit wurde: der Sohn sei dem Vater „wesensgleich“ (homooú-
sios). Gemeint war damit freilich nicht, dass Jesus Christus mit dem Vater das gleiche 
göttliche Wesen teilt (wie in Nizäa), sondern dass es keinen wirklichen Unterschied 
gibt zwischen Vater und Sohn13. 

Das gleiche Problem, nämlich die Ablehnung einer personalen Unterscheidung 
in dem einen Gott, beobachten wir später auch bei Arius. Die Gleichsetzung von 
Vater, Sohn und Heiligem Geist zeigt sich seit dem Ende des zweiten Jahrhunderts 
vor allem in der Irrlehre des Sabellius. Danach sind die drei göttlichen Personen nur 
Ausdrucksweisen, „Modalitäten“ eines einzigen göttlichen Subjektes: der Modalis-
mus14. 

Zu den großen Theologen vor Nizäa, die für die Christologie wichtig sind, ge-
hören im lateinischen Westen Tertullian15 und vor allem, im griechischen Osten, 
Origenes, der aus Alexandrien stammt, wo später auch Arius auftrat16. Origenes ge-
braucht den Begriff der „Hypostase“, um Vater, Sohn und Heiligen Geist als perso-
nale Subjekte zu kennzeichnen. Der Sohn, das göttliche Wort, wird vom Vater von 
Ewigkeit her gezeugt. Der Sohn ist dadurch zwar göttlichen Wesens, aber Origenes 
betont auch, dass der Sohn aus dem Willen des Vaters hervorgeht17. 

Selbst die theologischen Spekulationen des Origenes wissen sich freilich zurück-
gebunden an die Glaubensregel, die er am Beginn seines Werkes über die „Ur-
sprünge“ (Peri archon, De principiis) ausführlich darstellt und an der auch Arius 
später gemessen wurde. Es geht hier um die „einzelnen Punkte …, die durch die 
apostolische Verkündigung deutlich überliefert werden“18. Dazu gehört, „dass Jesus 
Christus … vor jeder Schöpfung aus dem Vater geboren ward. Nachdem er bei der 

13 �  Vgl. K. Baus – E. Ewig, Die Reichskirche nach Konstantin dem Großen I: Die Kirche von Nikaia bis 
Chalkedon (Handbuch der Kirchengeschichte, hrsg. von H. Jedin, II), Freiburg i.Br. 1985, 22. Die Quel-
le für die Verwendung des Begriffes ist eine verlorene Denkschrift der Homöousianer aus dem Jahre 
358 (also von Gegnern des Homoousios), die von mehreren Kirchenvätern exzerpiert wurde und keine 
Bestätigung findet in früheren Zeugnissen. Die Nachricht wird darum mit einem Fragezeichen versehen 
bei Ch. Piétri – Ch. Markschies, Theologische Diskussionen zur Zeit Konstantins …, in: Ch. Pietri – 
L. Piétri (Hrsg.), Das Entstehen der einen Christenheit (250–430) (Die Geschichte des Christentums. 
Altertum 2), Freiburg i.Br. 2005, 271–344 (283), mit Hinweis insbesondere auf H.Ch. Brennecke, Zum 
Prozess gegen Paul von Samosata. Die Frage nach der Verurteilung des Homoousios, in: Zeitschrift für 
die neutestamentliche Wissenschaft 75 (1984) 270–290. Die Zuverlässigkeit des Zeugnisses wird dage-
gen betont u.a. von P.F. Beatrice, The Word „Homoousios“ from Hellenism to Christianity, in: Church 
History 71 (2/2002) 243–276 (252f). Vgl. auch F. Courth, Trinität. In der Schrift und Patristik (HDG II, 
1a), Freiburg i.Br. 1988, 53–55; W.A. Löhr, Paulus von Samosata, in: S. Döpp – W. Geerlings (Hrsg.), 
Lexikon der antiken christlichen Literatur, Freiburg i.Br. 32002, 558f; (mit Hinweis auf Athanasius, De 
synodis 43,3 und weitere Fachliteratur) M. Fiedrowicz, Handbuch der Patristik. Quellentexte zur Theo-
logie der Kirchenväter, Freiburg i.Br. 2010, 450f.

14 �  Vgl. Courth, Trinität (1988) 55–57.
15 �  Grillmeier, Jesus der Christus I, 240–257.
16 �  Grillmeier, Jesus der Christus I, 266–280.
17 �  Vgl. Courth, Trinität (1988) 99–102; M. Simonetti, Trinità, in: A. Monaci Castagno (Hrsg.), Origene. 

Dizionario, Roma 2000, 459–466.
18 �  Origenes, De principiis I Praef. 4; dt. H. Görgemanns – H. Karpp (Hrsg.), Origenes vier Bücher von 

den Prinzipien, Darmstadt 21985, 87. Zur Bedeutung der Glaubensregel vgl. M. Fiedrowicz, Theologie 
der Kirchenväter, Freiburg i.Br. 2007, 188–195.



248� Jesus Christus, der wesensgleiche Sohn des ewigen Vaters

Schöpfung aller Dinge dem Vater gedient hatte …, hat er in den letzten Zeiten sich 
selbst entäußert und ist Mensch geworden (…), hat Fleisch angenommen, obwohl er 
Gott war, und ist nach seiner Menschwerdung doch geblieben, was er war: Gott. Er 
hat einen Leib angenommen, der unserem Leibe gleich ist … Und dass dieser Jesus 
Christus geboren ist und gelitten hat in Wahrheit und nicht dem Scheine nach, und 
dass er wahrhaft den (allen Menschen) gemeinsamen Tod gestorben ist. Denn er ist 
auch wahrhaft von den Toten auferstanden …“19.

4. Die Herausforderung des Arius20

Arius war Presbyter in der Großstadt Alexandrien. Seine theologische Ausbildung 
hatte er freilich in Antiochien genossen; in seinem ältesten uns erhaltenen Brief, ge-
richtet an Bischof Eusebius von Nikomedien, beruft er sich auf die gemeinsame Prä-
gung durch die Lehre des antiochenischen Presbyters Lucianus21. Geboren ist Arius 
um das Jahr 260 oder 265 in Libyen22. Er war also beim Ausbruch des Streites über 
seine Lehren bereits in vorgerücktem Alter. Er wirkte in der Kirche im Stadtviertel 
Baucalis, wo der Überlieferung nach der Evangelist Markus als Märtyrer gestorben 
war. Als Prediger war er sehr beliebt. „Auch dem Arius nicht wohlgesinnte Quellen 
schreiben ihm gewinnende Umgangsformen, streng asketische Lebensführung, eine 
hohe Allgemeinbildung und eine besondere Begabung für ‚Dialektik‘ zu“23.

Die wichtigste geschichtliche Quelle für die Lehre des Arius ist sein Brief an 
Bischof Alexander von Alexandrien, in dem er um das Jahr 320 sein Glaubens-
bekenntnis darlegte, um sich gegen Vorwürfe zu verteidigen24. Danach hat der eine 
wahre Gott „den eingeborenen Sohn vor ewigen Zeiten hervorgebracht“ und durch 
ihn das All geschaffen. Der Sohn wurde „durch den Willen Gottes vor den Zeiten und 
Äonen geschaffen“. Er „war nicht, bevor er hervorgebracht wurde; er ist zeitlos vor 
allen hervorgegangen, er allein hat vom Vater seine Existenz erhalten.“ Es gibt nicht 

19 �  Origenes, De principiis I Praef. 4; dt. Görgemanns – Karpp, 89, 91.
20 �  Vgl. dazu insbesondere Grillmeier, Jesus der Christus I (1982) 356–413; Baus – Ewig (1985) 18–23; 

Courth, Trinität (1988) 110–113; T. Böhm, Die Christologie des Arius, St. Ottilien 1991; Ders., Arius, 
in: Döpp – Gerlings (2002) 61f; R.D. Williams, Arius, Arianismus, in: LThK 1 (1993) 981–989; Ders., 
Arius. Heresy and Tradition, Grand Rapids, Michigan – Cambridge, U.K. 2002; Piétri – Markschies 
(2005) 289–294; R. Lyman, Arius and Arianism: The Origins of the Alexandrian Controversy, in: Y.R. 
Kim (Hrsg.), The Cambridge Companion to the Council of Nicaea, Cambridge, U.K. – New York 2021, 
43–62.

21 �  Vgl. Arius, Brief an Eusebius von Nikomedien (ca. 318) (H.-G. Opitz, Athanasius Werke III. Urkunden 
zur Geschichte des arianischen Streites (Lieferung 1–2), Berlin 1934, 3) (= FNS [S. Fernandez (Hrsg.), 
Fontes Nicaenae Synodi. The Contemporary Sources for the Study of the Council of Nicaea (304–337), 
Paderborn 2024; griechischer bzw. syrischer Text und englische Übersetzung] 42f). Zu Lucianus vgl. T. 
Böhm, Lucianus von Antiochien, in: Döpp – Gerlings (2002) 462f; M. Simonetti, Luciano di Antiochia, 
in: A. Di Berardino (Hrsg.), Nuovo dizionario patristico e di antichità cristiane II, Genova – Milano 
2007, 2930–2932.

22 �  Die Herkunft aus Libyen erwähnt Epiphanius, Panarion 68,4; 69,3; 71,1; vgl. Baus – Ewig (1985) 18.
23 �  Baus – Ewig (1985) 18, mit Hinweis auf Epiphanius, Panarion 69,3; Sozomenus, Historia Ecclesiae 

I,15,3.
24 �  Vgl. Arius, Brief an Alexander von Alexandrien (Opitz, Athanasius Werke III,1, 12f (Urkunde 6) (= 

FNS 70–74); deutsche Übersetzung u.a. bei Grillmeier, Jesus der Christus I (1982) 364–366.



Manfred Hauke� 249

zwei ungewordene Ursprünge, sondern Gott (Vater) allein ist „Monade und Prinzip 
von allem“.

Der entscheidende Punkt zeigt sich hier im Stichwort von der göttlichen „Mona-
de“, die jede Zweiheit ausschließt. Das gleiche geschieht in den Auszügen aus dem 
Werk „Thaleia“, die Athanasius überliefert: „Der Vater ist dem Sohne wesensfremd, 
da er ohne Ursprung west. Wisse, dass die Monas [die Einheit] war, die Dyas [die 
Zweiheit] aber nicht war, bevor sie ins Dasein trat.“25

Während im Neuen Testament in dem einen Gott drei voneinander verschiedene 
Subjekte genannt werden, Vater, Sohn und Heiliger Geist, schließt Arius diese Diffe-
renz radikal aus, weil sie nicht zu seiner Konzeption der göttlichen „Monade“ passt. 
Diese Haltung ist bereits vorbereitet durch die philosophischen Schulen des mittleren 
Platonismus, der im Alexandrien des zweiten Jahrhunderts wichtige Vertreter hatte. 
Angesetzt wurde hier bei der „Schöpfungslehre“ des Platon, im „Timaios“, wonach 
alles Gewordene eine Ursache hat, nämlich den immer seienden Gott26. Dabei schuf 
Gott eine Weltseele, die alle körperlichen Wesen durchdringen sollte27. Nach dem 
alexandrinischen Mittelplatoniker Albinus „wird der erste Nous [Geist, Verstand] 
Ursache eines kosmischen Nous, der – selbst vom Vater geordnet – nun Prinzip der 
Ordnung für die ganze Welt wird“28. Ein philosophisches Konzept, der Gegensatz 
zwischen Einheit und Vielheit, wird hier der entscheidende Maßstab, um die göttliche 
Offenbarung zu deuten.

Möglich wurde die Irrlehre des Arius auch durch die mangelnde systematische 
Abgeklärtheit der Christologie vor Nizäa. Deutlich wird das besonders in den Werken 
des alexandrinischen Theologen Origenes, der sich in seiner Glaubensregel klar zur 
Gottheit Christi bekennt, aber dessen systematische Darstellung Probleme enthält. 
Das gilt vor allem für die Vorstellung, dass der Sohn (als Sohn) dem Vater unter-
geordnet wird und aus dem Willen des Vaters entspringt, obwohl er von Ewigkeit her 
vom Vater gezeugt wird. Arius leugnete die ewige Zeugung und folgerte aus dem 
Ursprung des Sohnes im Willen des Vaters seine geschöpfliche Eigenart.

Arius profitierte auch von der Tatsache, dass der Unterschied zwischen dem 
Werden der Geschöpfe und der Zeugung des Sohnes durch den Vater noch nicht auf 
klare Weise formuliert worden war. Um zu betonen, dass der Vater nicht von jemand 
anders gezeugt worden ist, gebrauchte man den Begriff agénnetos. Dieses Wort 
konnte freilich zweierlei bedeuten: nicht „gezeugt“ oder nicht „geschaffen“ sein. Erst 
nach dem Konzil von Nizäa unterschied man zwischen agénnetos (nicht gezeugt, 
abgeleitet von gennáo) und agénetos (nicht geschaffen, abgeleitet von gígnomai). 
Arius identifizierte „nicht gezeugt“ mit „nicht geschaffen“ und schrieb dem Sohn das 
Geschaffen sein zu29.

25 �  Athanasius, De synodis 15,3 (H.-G. Opitz, Athanasius Werke II. Die Apologien (Lieferung 7), Berlin 
1940, 242f; PG 26, 708 A; FNS 92f); deutsch bei Grillmeier, Jesus der Christus I (1982) 363.

26 �  Vgl. Platon, Timaios 27c-28c.
27 �  Vgl. Platon, Timaios 34b.
28 �  Grillmeier I (1982) 368, mit Hinweis auf F. Ricken, Nikaia als Krise des altchristlichen Platonismus, in: 

Theologie und Philosophie 44 (1969) 321–341 (324f). Vgl. bereits C.G. Stead, The Platonism of Arius, 
in: Journal of Theological Studies 15 (1964) 16–31.

29 �  Vgl. Ricken (1969) 329; Grillmeier, Jesus der Christus I (1982) 369.



250� Jesus Christus, der wesensgleiche Sohn des ewigen Vaters

Um diese Deutung zu stützen, berief sich Arius auch auf einige Bibelstellen, ins-
besondere auf das Buch der Sprüche, wo die Weisheit als „geschaffen“ beschrieben 
wird (Spr 8,22, im Griechischen éktisen). Schon um das Jahr 262 wandte sich der 
damalige Bischof von Alexandrien, Dionysius, gegen die Irrlehre derer, die den Sohn 
Gottes deshalb als Geschöpf bezeichneten. Das hier für „Schaffen“ verwandte Verb 
ist (im Griechischen, aber auch im hebräischen Urtext) nicht das gleiche, das etwa im 
ersten Schöpfungsbericht die Erschaffung der Welt beschreibt und das sich auf ein 
„machen“ bezieht. Schon Bischof Dionysius betont, dass nach dem Buch der Sprüche 
die Weisheit nicht von Gott „gemacht“ ist; der Sohn ist vom Vater auf unaussprech-
liche Weise gezeugt, aber keine „Schöpfung“ (poíesis) durch Gott30.

Die Arianer wiesen gerne auf die Aussage des Johannesevangeliums, wonach der 
Vater „größer“ ist als der Sohn (Joh 14,28). Dieses Größer sein ist freilich nicht als 
Gegensatz zu den Aussagen des gleichen Evangeliums zu sehen, das die Gottheit Jesu 
bezeugt. „Ich und Vater sind eins“ (Joh 10,30), heißt es dort etwa, und diese Aussage 
bewegt die Juden dazu, Jesus wegen Gotteslästerung steinigen zu wollen (Joh 10,31–
39). Nach der Auslegung von Rudolf Schnackenburg ist der Vater „‘größer‘, weil von 
ihm alles Geschehen ausgeht und zum Ziel geführt wird, auch die Sendung des Soh-
nes und seine Verherrlichung“31. Schon Tertullian (also vor Nizäa) bietet hier eine 
innertrinitarische Erklärung: der Vater ist „größer“ als der Sohn, insofern er ihn zeugt 
und ihn sendet32. Die trinitarische Deutung wird vor allem von Athanasius, Basilius, 
Gregor von Nazianz und Johannes Chrysostomus vertreten, während später Augus-
tinus und Cyrill von Alexandrien das „Größer sein“ des Vaters auf die Unterordnung 
der menschlichen Natur Jesu beziehen33.

Um das Geschöpf sein des Sohnes zu unterstreichen, leugnete Arius die Wirk-
lichkeit der menschlichen Seele Jesu und schrieb die geistigen Akte des Erlösers dem 
Logos zu, der schon vor der Fleischwerdung existierte, aber eben nicht Gott war34.

5. Die Vorbereitung des Konzils von Nizäa

Vielen Zeitgenossen erschien die Lehre des Arius vernünftig und logisch nach-
vollziehbar. Sie war „offen“ für den philosophischen Zeitgeist, wonach der über-
lieferte Glaube angeblich den Monotheismus verdunkelt. Arius stieß freilich auf den 
Widerstand vieler Bischöfe, insbesondere seines Bischofs von Alexandrien, Alexan-
der. Im Brief des Arius an Eusebius von Nikomedien, den einflussreichen Bischof der 
Hauptstadt des Reiches, beklagt er sich darüber, dass ihn „Papst Alexander“35 aus 

30 �  Vgl. DH 114, mit Hinweis auf H.-G. Opitz, Athanasius Werke II (Lieferung 1), Berlin – Leipzig 1935, 
22f; Athanasius, De decretis Nicaenae synodi 26 (PG 25, 465 A).

31 �  R. Schnackenburg, Das Johannesevangelium III, Freiburg i.Br. 31979, 98.
32 �  Tertullian, Adversus Praxean 9,2 (Fontes christiani 34, 136f).
33 �  Vgl. Schnackenburg, Das Johannesevangelium III, 98.
34 �  Vgl. Grillmeier, Jesus der Christus I, 374–382.
35 �  Die Bezeichnung „Pápas” war damals geläufig nicht nur für den Bischof von Rom, sondern auch vor 

allem für den Bischof von Alexandrien, den erstrangigen Bischof Ägyptens. Vgl. G.W.H. Lampe, A 
Patristic Greek Lexicon, Oxford 1961, 1006; K. Schatz, Der päpstliche Primat. Seine Geschichte von 
den Ursprüngen bis zur Gegenwart, Würzburg 1990, 44.



Manfred Hauke� 251

Alexandrien vertrieben habe und darauf bestand, dass der Sohn von Ewigkeit her vom 
Vater gezeugt wurde36. „Diese Kontaktnahme des Arius mit dem auswärtigen Epis-
kopat veranlasste nun Alexander zu entschiedenerem Vorgehen“37. Bischof Alexan-
der schrieb einen Brief, der sich an alle Bischöfe der „katholischen Kirche“ richtete38, 
und erwähnte dabei eine Synode von fast 100 Bischöfen aus Ägypten und Libyen, 
die Arius und dessen Anhänger verurteilt hatten39. Alexander bezeichnete den „Ab-
fall“ (apostasia) des Arius als einen „Vorläufer des Antichristen“40. Arius vertritt eine 
„christusbekämpfende Irrlehre“ (christomáchos hairesis)41. 

Epiphanius kannte noch eine Sammlung von etwa 70 einschlägigen Briefen 
Alexanders, um die arianische Häresie zu bekämpfen42. Nicht zuletzt wandte sich 
Alexander an den Bischof von Rom, Papst Silvester, um ihn über die Vorgänge in 
Alexandrien und über die Exkommunikation der klerikalen Anhänger des Arius zu 
informieren43.

Dagegen standen andere Bischöfe, vor allem Eusebius von Nikomedien († ca. 
341), der den großen Vorteil hatte, seit dem Jahre 324 der Ortsbischof für den 
Regierungssitz des Kaisers Konstantin zu sein (der erst im Jahre 330 Konstantinopel 
gründete)44. Konstantin wurde später (im Jahre 337) von diesem Eusebius getauft, 
der für die Verbreitung des Arianismus nach Nizäa eine unheilvolle Rolle spielen 
sollte45.

Im Jahre 324 oder 325 tagte eine Synode mit 56 Bischöfen in Antiochien und 
formulierte ein Glaubensbekenntnis, das die Lehre des Arius zurückwies46. Da heißt 
es unter anderem: Zu glauben ist „an den einen Herrn Jesus Christus, eingeborenen 
Sohn, geboren nicht aus dem Nichtseienden, sondern aus dem Vater, nicht als Ge-

36 �  Vgl. Arius, Brief an Eusebius von Nikomedien, 2 (Opitz, Athanasius Werke III,1, 3) (FNS 38f). 
37 �  Baus – Ewig (1985) 19.
38 �  Alexander, Brief an alle Bischöfe, 1 (Opitz, Athanasius Werke III,1, 6) (FNS 108f).
39 �  Alexander, Brief an alle Bischöfe, 11 (Opitz, Athanasius Werke III,1, 8) (FNS 112f). Die Verurteilten (6 

Presbyter, einschließlich Arius, 6 Diakone und 2 Bischöfe) werden namentlich genannt: ebd. 6 (Opitz, 
a.a.O., 7) (FNS 110f). Die von diesen verbreiteten Irrlehren werden aufgelistet: ebd. 7–9 (Opitz, a.a.O., 
7–8) (FNS 110–113).

40 �  Alexander, Brief an alle Bischöfe, 3 (Opitz, a.a.O., 7) (FNS 108f). Vgl. ebd., 16. 18 (Opitz, a.a.O., 9f) 
(FNS 116f).

41 �  Ibd., 4 (Opitz, a.a.O., 7) (FNS 110f).
42 �  Epiphanius, Panarion 69,4; vgl. Baus – Ewig (1985) 21.
43 �  Darüber unterrichtet ein Brief von Papst Liberius an Kaiser Konstantius aus dem Jahre 353/354: Libe-

rius, Epistula ad Constantium, 4 (CSEL 65, 91f) (FNS 118f).
44 �  Vgl. D. Stiernon, Nicomedia, in: Di Berardino II (2007) 3494f.
45 �  Vgl. Ch. Kannengiesser, Eusebio di Nicomedia, in: Di Berardino I (2006) 1857–1860 (1859), mit Hin-

weis auf Philostorgius, Historia Ecclesiae 2, 16 (GCS 21).
46 �  Vgl. den aus dem Syrischen rekonstruierten griechischen Text bei Opitz, Athanasius Werke III,1, 38–

40, verbessert bei L. Abramowski, Die Synode von Antiochien 324/325 und ihr Symbol, in: Zeitschrift 
für Kirchengeschichte 86 (1976) 356–366 (359–360); FNS 120–129 (syrisch mit englischer Überset-
zung); deutsche Übersetzung bei Grillmeier, Jesus der Christus I, 404f. Die Synode tagte zwischen 
September 324 und Mai 325: so M. Simperl, Politik und Theologie auf dem Konzil von Nizäa, in: 
IKaZ 53 (4/2024) 372–381 (375); Ders., Das Schreiben der Synode von Antiochia 324/325 (Urk. 18). 
Überlieferungsgeschichtliche Einordnung, Edition, Übersetzung und Kommentar (Texte und Unter-
suchungen zur Geschichte der altchristlichen Literatur 195), Berlin – Boston 2025; siehe bereits die 
Zusammenfassung: Ders., Das Schreiben der Synode von Antiochia 324/325 (Urk. 18). Überlieferungs-
geschichtliche Einordnung, Edition, Übersetzung und Kommentar, in: Zur Debatte 1/2024, 104–108.



252� Jesus Christus, der wesensgleiche Sohn des ewigen Vaters

schaffenes, sondern recht eigentlich als ein Gezeugtes …“47. Gezeugt ist er nicht 
„durch Willen oder Einsetzung“ des Vaters, sondern als unveränderliches göttliches 
Ebenbild des Vaters, als Gott Logos48. Also kurz gesagt: der Sohn ist vom Vater ge-
zeugt und nicht geschaffen. „Noch fehlen die typisch nicaenischen Formeln ‚vom 
Wesen des Vaters‘ oder ‚eines Wesens mit dem Vater‘ oder das Homoousios! Den-
noch ist alles Wichtige gesagt: die Zeugung des Sohnes aus dem Vater, seine ganze 
Ebenbildlichkeit mit ihm“49. Die Synode exkommunizierte drei Bischöfe aus den 
syrisch-palästinensischen Bereich, darunter den später sehr bekannten Theologen 
und Kirchenhistoriker Eusebius von Cäsarea50, den Arius als seinen Gesinnungs-
genossen bezeichnete51 und bei dem er nach seiner Vertreibung aus Alexandrien 
verweilte, um dann nach Nikomedien weiterzureisen52. Einberufen wurde die Syno-
de durch Bischof Ossius von Cordoba, den Legaten des Kaisers Konstantin, oder 
(nach dem neueren Vorschlag von Matthias Simperl) durch Eustathius von Beröa53, 
„der kurz vor der Synode nach Antiochia gewechselt war und dort nach dem sechs-
monatigen Pontifikat des ariusfreundlichen Paulinus von Tyrus Kirchenzucht und 
-ordnung wiederherzustellen trachtete … Eustathius und die mit ihm versammelten 
Bischöfe räumen am Schluss des Schreibens den drei Exkommunizierten die Möglich-
keit zur Umkehr und Buße auf der bevorstehenden Synode in Ankyra ein …“54.

Ankyra in Galatien als geplanter Ort der, wie es heißt, „großen und hierarchi-
schen Synode“55 entspricht dem heutigen Ankara in der Türkei. Als Bischof wirkte 
dort Marcell (von Ankyra), der sich später auf dem Konzil von Nizäa leidenschaftlich 
einsetzte für die wahre Gottheit Jesu gegen die Arianer56.

Diese Synode fand freilich nicht statt, weil Kaiser Konstantin sie von Ankyra 
nach Nizäa in Bithynien verlegte, ganz in der Nähe seiner kaiserlichen Residenz in 
Nikomedien57. Dafür nannte er drei Gründe: die verkehrstechnische Lage, die vor 
allem für die Teilnehmer aus Europa günstiger war, das bessere Klima und die 
Möglichkeit, dass er persönlich an dem Treffen teilnehme58. „Konstantin entschied 
sich also allem Anschein nach äußerst knapp dafür, an einer bereits geplanten Syno-
de teilzunehmen, diese deshalb in die Nähe der Kaiserresidenz in Nicomedia zu ver-

47 �  Zitiert in Grillmeier, Jesus der Christus I, 404.
48 �  Ebd.
49 �  Grillmeier, Jesus der Christus I, 405.
50 �  Das Schreiben der Synode von Antiochien 325, 14 (Opitz, Athanasius Werke III,1, 40) (FNS 126f).
51 �  Arius, Brief an Eusebius von Nikomedien, 3 (Opitz, Athanasius Werke III,1, 2) (FNS 40f).
52 �  Vgl. Baus – Ewig (1985) 20.
53 �  Vgl. die Absenderliste des Synodalschreibens (Ossius, Eustathius …): Das Schreiben der Synode von 

Antiochien 325, 1 (Opitz, Athanasius Werke III,1, 36) (FNS 120f). Beröa ist das heutige Aleppo: vgl. 
Simperl (2023) 108. In den meisten syrischen Manuskripten beginnt die Absenderliste mit Eustathius: 
vgl. S. Fernandez, Who Convened the First Council of Nicaea: Constantine or Ossius?, in: The Journal 
of Theological Studies, NS 71 (1/2020) 196–211 (201f).

54 �  Simperl (2024) 375. Vgl. den Hinweis auf Ankyra: Das Schreiben der Synode von Antiochien 325, 15 
(Opitz, Athanasius Werke III,1, 40) (FNS 126f).

55 �  Das Schreiben der Synode von Antiochien 325, 15 (Opitz, Athanasius Werke III,1, 40) (vgl. FNS 126f).
56 �  Vgl. G. Feige, Marcell von Ancyra, in: Döpp – Geerlings (2002) 481f.
57 �  Vgl. Kaiser Konstantin, Schreiben zur Ankündigung der nicänischen Synode (Opitz, Athanasius Werke 

III,1, 41f) (FNS 128–131).
58 �  Ibd. (Opitz, Athanasius Werke III,1, 42) (FNS 128–131).



Manfred Hauke� 253

legen und zudem auf eine Reise [nach Ägypten] zu verzichten, deren repräsentative 
Bedeutung angesichts der erst im September 324 erlangten Herrschaft über den Osten 
des römischen Reichs nicht unterschätzt werden darf“59. „Aus der geplanten Synode 
für den östlichen Reichsteil war ein Reichskonzil geworden“60.

Eusebius von Cäsarea erinnert daran, dass sich der Name Nizäa (Nikaia auf 
Griechisch) von der griechischen Siegesgöttin Nike herleitet61. Der heutige türkische 
Name ist Iznik; die Stadt liegt rund 140 Kilometer südlich von Istanbul, dem früheren 
Konstantinopel. Nizäa war zu Land und über das Meer leicht zu erreichen; die Kaiser-
residenz in Nikomedien (dem heutigen Izmit) war ca. 60 Kilometer entfernt. Nach 
neueren Ausgrabungen türkischer Archäologen tagten die Konzilsväter in einem 
Palast des Kaisers Konstantin62 außerhalb der Stadtmauern mit einem Panoramablick 
auf den nahegelegenen Ascanius-See. Später wurde dort eine dreischiffige Basilika 
errichtet, deren Überreste später als Folge eines Erdbebens im See versanken und 
neuerdings wieder aus dem Wasser ragen63.

Konstantin war vor allem daran interessiert, die Einheit der Christen unter-
einander zu fördern, die auch dem Frieden und der Einheit des römischen Reiches 
zugutekam. Die theologischen Auseinandersetzungen hingegen waren ihm fremd. 
Dies zeigt bereits sein Brief an Alexander und Arius, in dem er behauptete, es ginge 
hier um eine ganz geringfügige Ursache, um die heftig zu streiten es sich nicht 
lohne64, und nach dem Konzil geriet er ausgerechnet unter den Einfluss des Euse-
bius von Nikomedien, des theologischen Anführers der Arianer. Sein „Hoftheo-
loge“, der auf dem Konzil von Nizäa seine Gunst erlangte, wurde ein anderer Eu-
sebius, der Bischof von Cäsarea (in Palästina). Dessen Verdienste um die 
Kirchengeschichtsschreibung sind unbestritten (er schrieb die wichtigste Kirchen-
geschichte der ersten Jahrhunderte und eine Biographie Konstantins). Seine theo-
logische Haltung in der christologischen Auseinandersetzung war freilich ambiva-
lent, wie bereits seine Exkommunikation auf der Synode von Antiochia kurz vor 
Nizäa zeigte. Konstantin wandte sich unter dem Einfluss dieser problematischen 
Würdenträger später zwar nicht direkt gegen das Konzil von Nizäa, wohl aber 
gegen die herausragendsten Vertreter des nizänischen Glaubensbekenntnisses, zu 
denen nicht zuletzt der hl. Athanasius gehörte, der Nachfolger Bischof Alexanders 
in Alexandrien (seit 328). Kaiser Konstantin verbannte ihn aus Ägypten in das ferne 
Germanien, in Trier65. Und nach dem Tod Konstantins (337) wurde der arianische 
Einfluss auf das Kaiserhaus so stark, dass die Anhänger des Konzils von Nizäa zum 
Teil grausam verfolgt wurden und eine chaotische Synode auf die andere folgte. 
Dieses Chaos endete erst mit der Synode von Konstantinopel (381), die das nizäni-

59 �  Simperl (2024) 375.
60 �  Piétri – Markschies (2005) 304.
61 �  Eusebius, Vita Constantini 3,6.
62 �  Den kaiserlichen Palast erwähnt bereits Eusebius, Vita Constantini 3,10.
63 �  Vgl. A. Krogmann, Der See, die Kirche und das Konzil: Auf den Spuren von Nizäa, in: www.katho-

lisch.de, 21.03.2025.
64 �  Konstantin, Brief an Alexander und Arius, in Eusebius von Cäsarea, Vita Constantini II, 64–72 (hier 

68–71) (Opitz, Athanasius Werke III,1, 32–35) (FNS 98–107).
65 �  Vgl. Baus – Ewig (1985) 30–33.



254� Jesus Christus, der wesensgleiche Sohn des ewigen Vaters

sche Glaubensbekenntnis mit dem Bekenntnis zur Gottheit des Heiligen Geistes 
ergänzte und auf dem Konzil von Chalzedon (451) als ökumenisches Konzil an-
erkannt wurde66. 

6. Das Christusbekenntnis des Konzils von Nizäa

Mit den Bemerkungen zu den Jahrzehnte dauernden Auseinandersetzungen nach 
Nizäa sind wir schon in der geschichtlichen Abfolge der Ereignisse vorausgeeilt. 
Wichtig ist jedenfalls die Beteiligung des Kaisers, der die Abhaltung des Konzils 
persönlich anordnete und die Teilnahme der Bischöfe finanziell unterstützte, nicht 
zuletzt durch die Möglichkeit, kostenlos die kaiserliche Post für die Reise zu nutzen67 
sowie in Nizäa mitsamt ihrem Gefolge „in reicher Fülle“ Kost und Logis zu er-
halten68. Hätte es die in Antiochien angekündigte Synode im Jahre 325 in Ankyra 
gegeben, dann wäre der theologische Konflikt wahrscheinlich eskaliert mit Bischofs-
absetzungen und Exkommunikationen. Konstantin hingegen ging es darum, eine 
möglichst von allen getragene Einigung zu fördern und Spaltungen nach Möglichkeit 
zu verhindern69. Bereits im Jahre 314, also elf Jahre zuvor, hatte der Kaiser in Arles 
eine Synode einberufen, die den Donatistenstreit klärte; dabei ging es um die Gültig-
keit der Taufe durch Kleriker, die in der Christenverfolgung schwach geworden 
waren70. Neben dem christologischen Thema, das im Vordergrund stand, gab es auch 
noch andere Punkte, die der Klärung bedurften, insbesondere der Termin des Oster-
festes71.

Eusebius von Cäsarea beschreibt sehr lebendig die weltweite Prägung des Kon-
zils, die selbst über die Grenzen des römischen Reiches hinausging, und auch dessen 
Verbindung mit dem Nachfolger des hl. Petrus:

„Von allen Kirchen, welche ganz Europa, Libyen und Asien bedeckten, waren ja 
die vornehmsten der Diener Gottes versammelt, und ein Bethaus … fasste zugleich 
in sich Syrer und Kilikier, Phöniker, Araber und Palästiner, und dazu Ägypter, The-
bäer, Libyer sowie Ankömmlinge aus Mesopotamien; ja sogar ein Bischof aus Per-
sien nahm an der Synode teil und nicht fehlte der Skythe in dem Reigen; Pontus und 
Galatien, Kappadokien und Asien, Phrygien und Pamphylien boten die Auslese der 
Ihren. Ja … selbst von Spanien war jener weit berühmte Mann [Bischof Ossius von 
Cordoba] einer der zahlreichen Teilnehmer an der Versammlung. Von der Kaiserstadt 
war der Bischof [Silvester] wegen seines Alters nicht gekommen, Priester aber er-
schienen von ihm, seine Stelle zu vertreten. Einen solchen Kranz, umwunden mit dem 
Bande des Friedens, weihte seit Menschengedenken einzig Kaiser Konstantin Chris-

66 �  Vgl. Baus – Ewig (1985) 70–80.
67 �  Vgl. Eusebius von Cäsarea, Vita Constantini 3,6.
68 �  Vgl. Eusebius von Cäsarea, Vita Constantini 3,9.
69 �  Vgl. Simperl (2024) 376.
70 �  Vgl. Ch. Munier – G. Pilara, Arles, in: Di Berardino I (2006) 538f.
71 �  Vgl. dazu die Rede Konstantins in Eusebius von Cäsarea, Vita Constantini 3,17–20; Piétri – Mark-

schies (2005) 303; V. Loi – B. Amata, Pasqua III. Controversia pasquale, in: Di Berardino III (2008) 
3941–3943. 



Manfred Hauke� 255

to seinem Retter als gotteswürdiges Dankgeschenk für den Sieg über seine Gegner 
und Feinde, ein Abbild der Apostelschar in unserer Zeit”72.

Eusebius von Cäsarea spricht von mehr als 250 Bischöfen, die noch ein zahl-
reiches Gefolge mitführten73. Konstantin und Athanasius, ebenfalls Augenzeugen, 
sprechen von mehr als 300 Bischöfen74; Athanasius spricht später von 31875. Die 
Zahl 318, die erst seit den sechziger Jahren des vierten Jahrhunderts genannt wird, ist 
wohl symbolisch zu verstehen und erinnert an die Zahl der Diener Abrahams im 
Buche Genesis (Gen 14,14)76. Besonders zu erwähnen ist hier Ossius (Hosius) von 
Cordoba, der in der letzten großen Christenverfolgung des Kaisers Diokletian ein 
vorbildliches Zeugnis abgelegt hatte. Ossius war der wichtigste bischöfliche Berater 
des Kaisers, der den Brief Konstantins an Alexander und Arius nach Alexandrien 
brachte. Auf dem Konzil von Nizäa hatte er als kaiserlicher Berater den Vorsitz 
inne77.

Eusebius von Cäsarea beschreibt den feierlichen Einzug des Kaisers, der schon 
rein physisch eine eindrucksvolle Persönlichkeit war. Konstantin setzte sich erst, 
nachdem die Bischöfe ihn durch Winke dazu aufforderten78. Begrüßt wurde er dann 
offiziell durch Bischof Eusebius (von Nikomedien), dem als Metropolit der Provinz 
Bithynien dieses Privileg zukam79. 

Eusebius von Cäsarea fasst dann die Eröffnungsrede Konstantins zusammen. 
Darin heißt es: für „schlimmer als jeder Krieg und jeder furchtbare Kampf gilt mir 
der innere Zwist der Kirche Gottes und schmerzlicher scheint mir dies als Kämpfe 
nach außen. Als ich so die Siege über die Feinde durch des Höchsten Willen und Bei-
stand errungen hatte, glaubte ich, es erübrige mir nur Gott Dank zu sagen …“80. 

Konstantin korrigierte dann indirekt seinen Brief an Alexander und Arius, indem 
er betont, dass der innere Zwist keineswegs unbedeutend sei und er deshalb die Ver-
sammlung einberufen habe, damit Frieden und Eintracht herrschen81. 

Konstantin hielt die Eröffnungsrede auf Lateinisch, aber sie wurde sofort bei der 
Versammlung ins Griechische übersetzt. Bei der ausführlichen kontroversen Dis-
kussion bemühte sich der Kaiser, alle Teilnehmer zu verstehen und nahm selbst in 
griechischer Sprache an der Aussprache teil, „bis er es schließlich erreichte, dass sie 
über alle strittigen Punkte eines Sinnes und einer Meinung waren“. Es gab also einen 

72 �  Eusebius von Cäsarea, Vita Constantini 3,7; dt. BKV, Eusebius von Cäsarea I, Kempten – München 
1913, 100f.

73 �  Eusebius von Cäsarea, Vita Constantini 3,8.
74 �  Konstantin, Brief an die alexandrinische Gemeinde, 4 (Urkunde 25) (Opitz, Athanasius Werke III,1, 

53) (FNS 156f); Athanasius, Historia Arianorum ad monachos 66.
75 �  Athanasius, Epistula ad Afros 2. Vgl. H.C. Brennecke, Nicäa I, in: TRE 24 (1994) 429–441 (431).
76 �  Vgl. Piétri – Markschies (2005) 305. Die namentlichen Listen „bieten 222, 220 oder 218 Namen“ 

(ebd.). Vgl. FNS 157, Anm. 326.
77 �  Vgl. T. Böhm, Ossius von Cordoba, in: Döpp – Geerlings (2002) 537f; Piétri – Markschies (2005) 

307; M. Simonetti, Ossio, in: Di Berardino II (2007) 3700. Nach der aktuellen Forschung von Simperl 
(2023) war freilich nicht Ossius von Cordoba der Vorsitzende der Synode von Antiochien 325 (oder 
324), sondern Eustathius von Beröa (siehe oben).

78 �  Eusebius von Cäsarea, Vita Constantini 3,10.
79 �  Vgl. Eusebius von Cäsarea, Vita Constantini 3,11; Brennecke, Nicäa I (1994), 432.
80 �  Eusebius von Cäsarea, Vita Constantini 3,12.
81 �  Ebd.



256� Jesus Christus, der wesensgleiche Sohn des ewigen Vaters

einstimmigen Beschluss bezüglich der Glaubenslehre und der Osterfeier. So die 
Schilderung bei Eusebius von Cäsarea82. 

Es sind uns keine Konzilsakten überliefert83, aber wir haben eine Reihe von ori-
ginalen Dokumenten, vor allem das griechisch abgefasste Glaubensbekenntnis84, eine 
antiarianische Verurteilungsformel85, 20 Kanones zur kirchlichen Rechtsordnung86 
und einen Synodalbrief, der die Lehre des Arius verwirft87. Athanasius ließ seinem 
Traktat über die Beschlüsse der Synode ein Aktenfaszikel folgen88, und Eusebius von 
Cäsarea schrieb einen Brief an seine Gemeinde, worin er die Abfassung des Glaubens-
bekenntnisses erklärte und seinen Positionswechsel auf die Seite der Arius-Gegner, 
wodurch er nach der antiochenischen Exkommunikation rehabilitiert wurde89.

Wichtig ist die Verbindung des Nizänischen Glaubensbekenntnisses mit dem 
vorausgehenden Glauben der Kirche, wie er mit besonderer Feierlichkeit bei der 
Taufe bekannt wurde. Bemerkenswert ist, dass ausgerechnet Eusebius von Cäsarea, 
der auf der Synode von Antiochien kurz vor Nizäa wegen seiner Nähe zu Arius ex-
kommuniziert worden war, zu einem „unverdächtigen“ Zeugen der kirchlichen Über-
lieferung wurde. Gleich nach dem Konzil wandte er sich an seine Gemeinde an Cä-
sarea, um sich angesichts des neuen Glaubensbekenntnisses zu erklären90. Dabei 
betonte er, auf dem Konzil sein eigenes Glaubensbekenntnis vorgelegt zu haben, das 
allgemeine Anerkennung fand und dem entspreche, was bei seiner eigenen Taufe 
bekannt worden war. Er zitiert dann wörtlich dieses Glaubensbekenntnis, das ge-
wöhnlich als das Taufbekenntnis der Kirche von Cäsarea in Palästina angesehen wird, 
und gleich danach das nizänische Bekenntnis. Das zitierte traditionelle Glaubens-
bekenntnis lautet folgendermaßen:

„Wie wir es von den früheren Bischöfen im ersten christlichen Unterricht und 
beim Empfang des Taufbades vernommen haben, wie wir es aus den göttlichen 
Schriften gelernt haben und wie wir dann selbst in unserem priesterlichen und bischöf-
lichen Amte geglaubt und gelehrt haben: so glauben wir auch jetzt und legen diesen 
unseren Glauben zur Bestätigung vor. Derselbe ist folgender:

‚Wir glauben an einen Gott, den allmächtigen Vater, den Schöpfer aller sicht-
baren und unsichtbaren Dinge; und an einen Herrn Jesus Christus, das Wort Gottes, 
Gott von Gott, Licht vom Lichte, Leben vom Leben, den eingeborenen Sohn, den 
Erstgeborenen aller Schöpfung, der vor allen Zeiten aus dem Vater gezeugt ist, durch 
den auch alles geworden ist; der um unseres Heiles willen Fleisch geworden ist und 
unter den Menschen gewohnt hat, der gelitten hat und am dritten Tage wieder aufer-
standen ist und aufgefahren zum Vater und in Herrlichkeit wiederkommen wird, zu 
richten die Lebendigen und die Toten. Wir glauben auch an einen Heiligen Geist.’

82 �  Eusebius von Cäsarea, Vita Constantini 3,13.
83 �  Zu den historischen Quellen vgl. etwa Piétri – Markschies (2005) 307–317; FNS (2024) XV-XXXVI.
84 �  DH 125; COD 5; FNS 132f.
85 �  DH 126; COD 5; FNS 132f.
86 �  COD 6–16; FNS 132–145; nur einige Beispiele in DH 127–129.
87 �  COD 16–17; FNS 143–145 in Auswahl: DH 130.
88 �  Athanasius, De decretis Nicaenae synodi, 33–42.
89 �  Eusebius von Cäsarea, Brief an seine Gemeinde über das Konzil von Nicäa (Opitz, Athanasius Werke 

III,1, 42–47) (FNS 158–167).
90 �  Siehe die vorausgehende Fußnote.



Manfred Hauke� 257

… Gegenüber diesem von uns vorgelegten Glaubensbekenntnisse war kein 
Grund zum Widerspruch vorhanden. Im Gegenteil, unser gottgeliebtester Kaiser 
selbst bezeugte als der erste die Richtigkeit desselben; er gestand, dass er ebenfalls 
so denke, und knüpfte daran die Aufforderung, alle möchten diesem Bekenntnisse 
beitreten, die Glaubenssätze unterschreiben und auf eben diese sich einigen, nur 
sollte noch das eine Wort ‚gleichwesentlich‘ hinzugefügt werden. Aber auch dieses 
Wort erklärte er selbst wieder, indem er sagte, dass der Sohn nicht in derselben Weise 
gleich wesentlich genannt werde, wie die Körper infolge ihrer Entwicklung, und dass 
er weder durch eine Teilung noch durch irgendeine Abtrennung von dem Vater sein 
Dasein habe; denn die immaterielle, geistige und körperlose Natur könne unmöglich 
einer körperlichen Veränderung unterworfen sein; es gezieme sich vielmehr, der-
artige Dinge im göttlichen und geheimnisvollen Sinne zu verstehen. So suchte also 
unser überaus weiser und gläubigfrommer Kaiser derartige Schwierigkeiten philo-
sophisch zu lösen, die anderen (die Bischöfe) aber verfassten zum Zweck der Bei-
fügung des Ausdrucks ‚gleichwesentlich‘ folgendes Schriftstück“ (es folgt dann das 
Nizänische Glaubensbekenntnis)91.

Wichtig sind im Taufbekenntnis der Kirche von Cäsarea vor allem die Worte 
„Gott von Gott, Licht vom Licht“, die mindestens auf die Mitte des dritten Jahr-
hunderts zurückgehen92. Jesus Christus ist das „Wort Gottes“, was vor allem eine 
Anspielung auf die johanneische Theologie darstellt. Bereits im Johannesprolog 
heißt es: „Im Anfang war das Wort und das Wort war bei Gott und das Wort war Gott“ 
(Joh 1,1). Auch die Lichtsymbolik findet sich auf vorzügliche Weise im Johannespro-
log: „In ihm war das Leben, und das Leben war das Licht der Menschen … Das wahre 
Licht, das jeden Menschen erleuchtet, kam in die Welt“ (Joh 1,4.9)93. Kommentieren 
können wir die Lichtsymbolik auch mit dem Hinweis auf das systematische Jugend-
werk des Origenes „Über die Ursprünge“, das kurze Zeit vor seiner Übersiedlung von 
Alexandrien nach Cäsarea entstanden ist94: Die Zeugung des göttlichen Sohnes ist 
kein körperlicher Vorgang, sondern entspricht der Würde Gottes. Sie „ist ebenso ewig 
und immerwährend wie die Zeugung des Glanzes durch das Licht. Denn nicht kraft 
einer Adoption durch den Geist wird er von außen (kommend) zum Sohn, sondern 
von Natur aus ist er Sohn“95.

Wichtig ist auch aus der paulinischen Theologie die Anspielung auf den Christus-
hymnus des Kolosserbriefes, wonach in Christus alles geschaffen ist, „was im Him-
mel und auf Erden ist“ (Kol 1,16). Eng damit verbunden ist wiederum der Johannes
prolog: „Alles ist durch das Wort geworden und ohne es wurde nichts, was geworden 
ist“ (Joh 1,3)96. 

91 �  Ebd. (Opitz, Athansius Werke III,1, 43f); (FNS 158–163); deutsch bei Theodoret von Cyrus II (BKV 
51), Kempten – München 1926, 49–51. Das Taufbekenntnis von Cäsarea aus dieser Quelle ist auch ab-
gedruckt mit einem kurzen Kommentar und Quellenhinweisen in DH 40; FNS 158f.

92 �  Vgl. den Kommentar in DH 40 sowie R. Staats, Das Glaubensbekenntnis von Nizäa-Konstantinopel. 
Historische und theologische Grundlagen, Darmstadt 1996, 160f.

93 �  Vgl. auch Weish 7,25f; Hebr 1,3; Joh 8,12; Staats (1996) 227.
94 �  Vgl. Görgemanns – Karpp 6
95 �  Origenes, De principiis I,2,4 (deutsch in Görgemanns – Karpp 131).
96 �  Vgl. Staats (1996) 228.



258� Jesus Christus, der wesensgleiche Sohn des ewigen Vaters

Gleichzeitig betont das Taufbekenntnis von Cäsarea die Tatsache, dass der Sohn 
Gottes Mensch geworden ist, gelitten hat, auferstanden ist und am Ende wieder-
kommen wird in Herrlichkeit, zu richten die Lebenden und die Toten.

7. Die Einfügungen in das überlieferte  
Glaubensbekenntnis

Das Glaubensbekenntnis von Nizäa schließt sich eng an das Taufbekenntnis von 
Cäsarea an, ohne damit wörtlich identisch zu sein. Es entspricht jedenfalls der in allen 
Kirchen verbreiteten mündlich überlieferten Glaubensregel, die sich auch in anderen 
Taufbekenntnissen bezeugt, insbesondere in der Kirche von Jerusalem97. Dabei wer-
den mehrere Bestandteile hinzugefügt, die wir je für sich betrachten werden. Das 
Glaubensbekenntnis von Nizäa lautet folgendermaßen:

„Wir glauben an (den) einen Gott, den Vater, den Allmächtigen, den Schöpfer 
alles Sichtbaren und Unsichtbaren, und an den einen Herrn Jesus Christus, den Sohn 
Gottes, als Einziggeborener aus dem Vater gezeugt, das heißt aus dem Wesen des 
Vaters, Gott aus Gott, Licht aus Licht, wahrer Gott aus wahrem Gott, gezeugt, nicht 
geschaffen, wesensgleich dem Vater, durch den alles geworden ist, was im Himmel 
und was auf der Erde ist, der wegen uns Menschen und um unseres Heiles willen 
herabgestiegen und Fleisch und Mensch geworden ist, gelitten hat und auferstanden 
ist am dritten Tage, hinaufgestiegen ist in die Himmel und kommt, Lebende und Tote 
zu richten, und an den Heiligen Geist“ (DH 125)98.

Neu sind im Nizänum im Vergleich zur vorausgehenden Bekenntnistradition vier 
Zusätze. Unterstrichen wird zunächst, dass der Sohn Gottes „aus dem Wesen des 
Vaters“ stammt (ek tes ousias tou Patros, lateinisch de substantia Patris). Der grie-
chische Begriff ousía lässt sich übersetzen mit „Sein“, „Wesen“ oder (wörtlich) 
„Seiendheit“. Das Wort bezieht sich auf das Sein im Blick auf dessen Beständigkeit99. 
Dass der Sohn aus dem „Wesen“ oder der „Substanz“ des Vaters stammt, steht im 
Gegensatz zum Ursprung des Sohnes im „Willen“ des Vaters.

Der Gebrauch des Begriffes Ousia hatte durchaus seine Schwierigkeiten. Seit 
Aristoteles kann er gebraucht werden für das Wesen (die Substanz) eines Individu-
ums und dann mit der Hypostase gleichgesetzt werden (der Wirklichkeit, die „unter“ 
der Erscheinung steht), aber auch als gemeinsames Wesen für alle Individuen der 
gleichen Art. Wenn man ihn als das gleiche individuelle Wesen versteht, dann kann 
er im Sinne des Sabellianismus missverstanden werden, wonach der Sohn derselbe 
ist wie der Vater und umgekehrt. In diesem Sinne weist Bischof Dionysius von Ale-
xandrien in der Mitte des dritten Jahrhunderts die Kritik einiger Gläubiger zurück, 
die ihm vorgeworfen hatten, er betrachtete den Sohn nicht als gleichwesentlich mit 

97 �  Vgl. DH 41; Grillmeier, Jesus der Christus I 406; Piétri – Markschies (2005) 310.
98 �  Deutsche Übersetzung nach der griechischen Fassung.
99 �  Vgl. J. Halfwasser, Substanz; Substanz/Akzidens. I. Antike, in: J. Ritter u.a. (Hrsg.), Historisches Wör-

terbuch der Philosophie 10, Basel 1998, 495–507; C. Horn – C. Rapp (Hrsg.), Wörterbuch der antiken 
Philosophie, München 2002, 320–324; Lampe, A Patristic Greek Lexicon, 980–985.



Manfred Hauke� 259

dem Vater. Dionysius weist den Begriff nicht zurück, aber bemerkt, dass er sich nicht 
in der Heiligen Schrift finde100.

Der Ursprung aus dem Wesen des Vaters entspricht dem Eigenschaftswort 
„wesensgleich“ (auf Griechisch homooúsios)101. Wenn der Sohn aus der Substanz des 
Vaters hervorgeht, ist er kein Geschöpf, sondern befindet sich auf der gleichen seins-
mäßigen Ebene wie der Vater. Vater und Sohn sind wesensgleich. Sie lassen sich nicht 
voneinander trennen.

Der Gebrauch des Begriffes „wesensgleich“ wurde, so scheint es, von den Aria-
nern selbst herausgefordert. Er findet sich bereits in dem nur fragmentarisch über-
lieferten Werk des Arius „Thaleia“, wo es heißt: „Der Sohn trägt kein Kennzeichen 
Gottes in seiner individuellen Hypostase, denn er ist ihm nicht gleich und nicht 
wesensgleich“102. Den gleichen Ausdruck verwendet Arius in einem Brief an Alex-
ander, um die Irrlehre der Manichäer zu kennzeichnen: Mani habe gelehrt, der vom 
Vater Gezeugte sei „ein gleichwesentlicher Teil“ des Vaters103. In dieser Beschreibung 
wird der philosophische Materialismus der Manichäer deutlich. Sie hatten keine Vor-
stellung von der reinen Geistigkeit Gottes und stellten sich (jedenfalls nach der Kenn-
zeichnung des Arius) die Entstehung des Sohnes aus dem Vater nach der Art eines 
Körpers vor, der sich in zwei Teile aufteilt. Von daher führte anscheinend der theo-
logische Freund des Arius, Eusebius von Nikomedien, den Begriff „wesensgleich“ 
auf dem Konzil von Nizäa ein: wenn wir Christus als „unerschaffen“ bezeichnen, so 
meinte er, dann beginnen wir damit, ihn dem Vater als „wesensgleich“ vorzustellen. 
Als dieser Brief, so bemerkt Ambrosius, auf dem Konzil vorgelesen worden war, 
hätten die Konzilsväter sich zum Gebrauch des Begriffes „wesensgleich“ ent-
schlossen, weil sie merkten, wie sehr er die Gegner entsetzte104. 

Der dritte Einschub in das überlieferte Glaubensbekenntnis ist die Präzisierung: 
Jesus Christus ist „wahrer Gott vom wahren Gott“. Das Adjektiv „wahr“ schließt eine 
Deutung aus, die das Wort in einem uneigentlichen Sinne versteht, wie das bei den 
Arianern der Fall war. 

Engstens verbunden mit den genannten Bestimmungen ist der vierte Zusatz, der 
betont: Jesus Christus ist vom Vater gezeugt und nicht geschaffen. Der Sohn hat 
seinen Ursprung in Gott, aber einen ewigen Ursprung, der keine Trennung vom Vater 
beinhaltet. Um den ewigen Ursprung zu betonen, spricht das Konzil von der Zeu-
gung, während die Schöpfung einen Beginn in der Zeit beinhaltet. Diese klare begriff-
liche Unterscheidung ist etwas Neues, denn vor dem Konzil wurden die Ausdrücke 

100 �  Vgl. Athanasius, De Sent. Dion. 13 (Opitz, Athanasius Werke II,1, 55); PL 5, 122. Siehe dazu Grill-
meier, Jesus der Christus I, 284–289.

101 �  Vgl. dazu C. Stead, Divine Substance, Oxford 1977 (Kap. VII); Ders., Homoousios, in: RAC 16 
(1992) 364–433; P.F. Beatrice, The Word „Homoousios“ from Hellenism to Christianity, in: Church 
History 71 (2/2002) 243–276; M. Simonetti, Homoousios, in: Di Berardino II (2007) 2498f; W. Kin-
zig, The Creed of Nicaea. Old Questions, New Answers, in: The Ecumenical Review 75 (2/2023) 
215–234 (224–230).

102 �  Arius, Thaleia, nach Athanasius, De synodis 15,3 (Opitz, Athanasius Werke II, 242, Zeilen 16–17); 
(FNS 92f); deutsch in Anlehnung an Grillmeier, Jesus der Christus I, 409.

103 �  Arius, Brief an Alexander, 3 (Opitz, Athanasius Werke III,1, 12); (FNS 72).
104 �  Vgl. Piétri – Markschies (2005) 309, mit einem von Ambrosius überlieferten Fragment: De fide 3,15 

(Opitz, Athanasius Werke III,1, 42) (FNS 166f).



260� Jesus Christus, der wesensgleiche Sohn des ewigen Vaters

„zeugen“ (vom griechischen gennao) und „werden“ (von gignomai) noch synonym 
verwendet105. Die Aussage „gezeugt, nicht geschaffen“ „ist theologisch nur dann 
sinnvoll, wenn dem Begriff der Zeugung jede zeitliche und physische Komponente 
genommen wird. Der Vater zeugt den Sohn von Ewigkeit her …“106.

Mit dieser Präzisierung bekommt die schon vor Nizäa im ersten Glaubensartikel 
der überlieferten Symbola bekannte Vaterschaft Gottes ein deutlicheres Profil. Gott 
ist nicht nur „Vater“, indem er die Welt geschaffen hat (gemeinsam mit dem Sohn und 
dem Heiligen Geist), sondern zuallererst durch die ewige Zeugung des Sohnes. 
„Diese Vaterschaft des Einen Gottes ist der erste Aspekt des christlichen Glaubens, 
der Staunen hervorruft und dessen Unermesslichkeit es zu feiern gilt, wenn wir 1700 
Jahre später Nizäa wiederentdecken“107.

8. Der Anathematismus

Auf das Glaubensbekenntnis von Nizäa folgt unmittelbar eine Verurteilung aria-
nischer Thesen: „Die aber sagen: ‚Es gab einmal eine Zeit, als er nicht war‘, und 
‚Bevor er gezeugt wurde, war er nicht‘, und ‚Er ist aus nichts geworden‘, oder die 
sagen, der Sohn Gottes sei aus einer anderen Hypostase oder Wesenheit oder er sei 
geschaffen oder wandelbar oder veränderlich, diese belegt die katholische Kirche mit 
dem Anathem“ (DH 126).

Wichtig ist hier die Feststellung, dass der Sohn Gottes als solcher unveränderlich 
ist und auch durch die Annahme der menschlichen Natur in seinem Gott sein keinen 
Wandel erfährt.

Das Anathem verurteilt nur die arianischen Irrtümer, nennt aber keine konkreten 
Personen. Dies geschieht freilich in dem Synodalbrief des Konzils von Nizäa, wo es 
heißt: „Allererster Untersuchungsgegenstand war – in Anwesenheit des gottgeliebten 
Kaisers Konstantin – die Glaubensfeindschaft und Gesetzwidrigkeit des Arius und 
seiner Anhänger. Einstimmig wurde beschlossen, seine glaubensfeindliche Lehr-
meinung sowie seine blasphemischen Aussagen und Bezeichnungen, mit denen er 
den Sohn Gottes schmähte, mit dem Anathem zu belegen.“108

Zu bemerken ist freilich auch, dass die erreichte Klärung noch einer weiteren 
Entwicklung bedurfte. Die beiden Begriffe hypostasis und ousia wurden hier noch 
synonym gebraucht als verschiedene Bezeichnungen für das göttliche Wesen, das 
Vater und Sohn miteinander verbindet. Hypostasis kann die „Substanz“ bedeuten, die 
Vater und Sohn gemeinsam ist, aber auch (wie bei Origenes) für die drei distinkten 
Subjekte der göttlichen Dreifaltigkeit stehen. Erst in der zweiten Hälfte des vierten 
Jahrhunderts kommt es durch die theologische Arbeit der Kappadozier zu einer Dif-

105 �  Vgl. Grillmeier, Jesus der Christus I, 407; J.-H. Tück, „Gleichwesentlich mit dem Vater“. Hat das 
Konzil von Nizäa die jüdischen Wurzeln des Christentums abgeschnitten?, in: IkaZ 53 (4/2024) 382–
395 (389).

106 �  Tück (2024) 389.
107 �  Internationale Theologische Kommission, Jesus Christus, Sohn Gottes, Erlöser. 1700. Jahrestag des 

ökumenischen Konzils von Nizäa 325–2025 (2025), Nr. 9 (www.vatican.va). 
108 �  COD 16; vgl. FNS 144f.



Manfred Hauke� 261

ferenzierung, die sowohl der Wesenseinheit der drei göttlichen Personen als auch 
deren Unterschiedenheit begrifflich gerecht wird: die Formel von dem einen Wesen 
in drei Hypostasen (mia ousía en trisin hypostasesin)109.

9. Der Kampf um die Rezeption des  
Konzils von Nizäa

Nach dem bereits erwähnten Bericht des Eusebius von Cäsarea gelangte das 
Konzil zu einer einmütigen Annahme der Beschlüsse, aber der Weg dazu war durch-
aus mit Druck verbunden. Vor der Schlussabstimmung erklärten etwa 20 Bischöfe, 
dass sie nicht zustimmen könnten. Darauf drohte Kaiser Konstantin allen, die ihre 
Unterschrift verweigerten, die sofortige Exilierung an. Diesem Druck hielten dann 
am Ende nur Arius selbst und zwei ägyptische Bischöfe stand, die ebenfalls aus Li-
byen stammten und ihn von Anfang an unterstützt hatten. Noch mehr als dreißig Jahre 
später verweigerten die Anhänger der These, Jesus sei dem Vater nur „wesensähn-
lich“ und nicht „wesensgleich“ (Homöusianer), ihre Zustimmung zum Homoousios 
mit der Begründung, Konstantin habe die Bischöfe zur Unterschrift gezwungen110. 
Arius wurde nach Illyrien verbannt, aber er konnte wohl schon bald in seine Heimat 
Libyen zurückkehren. Die Synode von Tyrus 335 erklärte Arius für rechtgläubig und 
Konstantin befahl 336 dem Bischof von Konstantinopel, Arius wieder in die Gemein-
schaft der Kirche aufzunehmen. Diese Maßnahme stieß auf den Widerstand des hl. 
Athanasius, der nach Trier verbannt wurde. Bevor Arius wieder aufgenommen wurde, 
verstarb er plötzlich111.

Wie schon die Lebensgeschichte des Arius zeigt, war die Verurteilung des 
Arianismus noch nicht das Ende der Irrlehre. Aus politischen Gründen unterstützten 
die Kaiser oft den Arianismus und verfolgten die treuesten Anhänger des Konzils von 
Nizäa, die (wie die heiligen Athanasius und Hilarius) aus ihren Bistümern verbannt 
wurden. Erinnert sei nur an das Wort des hl. Hilarius: „Ingemuit totus orbis et arianum 
se esse miratus est“112 – „Der ganze Erdkreis seufzte auf und sah sich voll Ver-
wunderung als Arianer“113. Gut sechzig Jahre herrschte in der Kirche, wie Kardinal 
Newman bemerkt, ein „Zustand der Uneinigkeit und Unordnung“114. Das Chaos in 
der Kirche endete erst mit dem Konzil von Konstantinopel (381). Noch wenige Jahre 
zuvor (375) beschreibt der hl. Basilius am Ende seines Werkes über den Heiligen 
Geist die Situation der Kirche wie die einer Seeschlacht, bei der in dichter Finsternis 
bei einem gewaltigen Sturm zwei Flotten einander bekämpfen und man nicht mehr 
zwischen Freund und Feind unterscheiden kann115. „Tatsächlich dauerte es etwa 50 

109 �  Vgl. Grillmeier, Jesus der Christus I, 411f; Courth, Trinität (1988) 116–119; 187–189.
110 �  Vgl. Piétri – Markschies (2005) 312.
111 �  Vgl. Williams, Arius, Arianismus, 982; Ders., Arius (2002) 71–81.
112 �  Hieronymus, Dialogus contra Luciferianos 19 (PL 23, 172 C).
113 �  Vgl. dazu J.H. Newman, Über das Zeugnis der Laien in Fragen der Glaubenslehre, in: Ders., Polemi-

sche Schriften (Ausgewählte Werke IV), Mainz 1959, 255–292 (269–279).
114 �  Ebd., 272.
115 �  Basilius, De Spiritu Sancto 30,76 (Fontes christiani 12, 312–315).



262� Jesus Christus, der wesensgleiche Sohn des ewigen Vaters

Jahre, bis das Vokabular des Symbolums von Nizäa aufgenommen wurde und man 
sich über die universelle Bedeutung des ersten Konzils einig war“116.

10. Nizäa als Hellenisierung des Christentums?

Das frühe Christentum hat sich entwickelt in einer Kultur, die von der griechi-
schen Philosophie beeinflusst war. Auch das gehört zur „Fülle der Zeit“ (Gal 4,4), 
worin der ewige Sohn Gottes eine menschliche Natur angenommen hat. Der Einfluss 
der griechischen Philosophie auf die Sprache des Glaubens wird mitunter als Ver-
fremdung der ursprünglichen biblischen Botschaft verdächtigt, so dass eine „Enthel-
lenisierung“ des Glaubensbekenntnisses nötig sei. Eingeführt wurde diese These vor 
allem von der Dogmengeschichte des liberalen Protestanten Adolf von Harnack117, 
dem auch einige Autoren katholischer Herkunft in neuerer Zeit gefolgt sind, wie etwa 
der Schweizer Theologe Hans Küng118. Der Vorwurf einer unzulässigen „Hellenisie-
rung“ betrifft nicht zuletzt das Konzil von Nizäa (325)119. Der wichtigste Ansatz-
punkt für die einschlägige Diskussion ist der Gebrauch des Begriffes „wesensgleich“ 
(ὁμοούσιος)120.

In der Christologie ist der Vorwurf einer „Hellenisierung“ des Christentums weit-
gehend verstummt121. Kardinal Alois Grillmeier meint dazu: „So ‚hellenistisch‘ die 
Darbietung des Christlichen aussehen mag, den Inhalt konnte der griechische Logos 
nicht schaffen, er konnte höchstens helfen, ja er musste in Dienst genommen werden, 
ihn zu übersetzen und ‚griechisch‘ zu formulieren“122. Auch beim derzeitigen Ge-
denken des ersten ökumenischen Konzils, so scheint es, spielt der Vorwurf der „Hel-
lenisierung“ keine besondere Rolle mehr. Nicht Nizäa hat den Glauben hellenisiert, 
sondern Arius wollte den Glauben „hellenisieren“ und das Geheimnis Gottes be-

116 �  Internationale Theologische Kommission, Jesus Christus, Sohn Gottes, Erlöser, 4.
117 �  Vgl. A. von Harnack, Lehrbuch der Dogmengeschichte, I, Tübingen 41909; Nachdruck Darmstadt 

1983; Ders., Das Wesen des Christentums, hrsg. von C.-D. Osthövener, Tübingen 2005 (Berliner 
Vorlesungen 1899/1900); E.P. Meijering, Die Hellenisierung des Christentums im Urteil Adolf von 
Harnacks, Amsterdam – Oxford – New York 1985; B. Mallmann, Enthellenisierung des Christentums. 
Harnacks Vorstoß in der Kritik, in: IKaZ 50 (2021) 393–407.

118 �  Zu Küng vgl. u.a. A. Grillmeier, Jesus von Nazaret – „im Schatten des Gottessohnes“? Zum Gottes- 
und Christusbild, in: H.U. von Balthasar u.a., Diskussion über Hans Küngs „Christ sein“, Mainz 1976, 
60–82; L. Scheffczyk, Kursänderung des Glaubens? Theologische Bilanz zum Fall Küng, Aschaffen-
burg 21980, 53–63.

119 �  Vgl. dazu Ricken, Nikaia als Krisis des altkirchlichen Platonismus (1969); Grillmeier, Jesus der Chris-
tus I, 386–413.

120 �  Vgl. Harnack, Das Wesen des Christentums, 132; kritisch dazu Grillmeier, Jesus der Christus I, 408–
412.

121 �  Vgl. A. Grillmeier, Fragmente zur Christologie. Studien zum altkirchlichen Christusbild, Freiburg 
i.Br. 1997, 91–111 („Hellenisierung und Enthellenisierung als innerchristlicher Prozeß“); Fiedrowicz, 
Theologie der Kirchenväter, 224f. Es gibt freilich nach wie vor ähnliche Denkmuster bei Vertretern 
der pluralistischen Religionstheologie (insbesondere John Hick) und bei einigen evangelischen Theo-
logen, die in der Christologie einen jüdisch perspektivierten Subordinatianismus vertreten: vgl. K.-
H. Menke, Das Symbolum Nicaenum im Streit der Interpretationen, in: IkaZ 53 (4/2024) 396–412 
(406–409).

122 �  Grillmeier, Fragmente zur Christologie, 111.



Manfred Hauke� 263

grenzen auf das, was in die Kategorien des mittleren Platonismus hineinpasste. Die 
Internationale Theologische Kommission bemerkt in ihrem Dokument zum Konzils-
jubiläum 2025: „Das Symbolum ist eingebettet in die Bewegung der schrittweisen 
Übernahme der griechischen Sprache und Denkmuster durch die christliche Glaubens-
lehre, wobei jene selbst durch den Kontakt mit der Offenbarung selbst verwandelt 
wurden“123.

Dabei reichte es nicht, auf biblische Begriffe zu verweisen, die auch von den 
Arianern benutzt, aber anders gedeutet wurden. Um den Gehalt des geoffenbarten 
Wortes Gottes denkerisch auf den Punkt zu bringen, braucht es ein rationales Be-
mühen, das philosophische Begriffe benutzt. Hierbei reichte es nicht, nur „funktiona-
le“ Kategorien anzuwenden, wie etwa „Sachwalter Gottes“ (nach Hans Küng), son-
dern es brauchte den Verweis auf den ontologischen Status Jesu. Diese Frage nach der 
Identität Jesu ist keineswegs ein unnützes metaphysisches Bemühen, das den „moder-
nen Menschen“ nicht interessiere, sondern gehört zum gesunden Menschenverstand, 
der sich bereits zur Zeit Jesu in der Frage zeigt, wer denn Jesus ist (Mt 16 parr.).

Offenkundig ist dabei auch, dass die Christologie untrennbar mit der Soteriologie 
verbunden ist, also mit der Erlösung des Menschen. Schon Athanasius betont: Der 
Mensch wäre nicht „vergöttlicht worden, wenn das fleischgewordene Wort nicht 
seiner Natur nach aus dem Vater stammte und sein wahres und eigenes Wort wäre“124. 
Es ist der Gedanke vom „heiligen Tausch“: der Sohn Gottes nimmt eine menschliche 
Natur an, damit der Mensch teilnehmen kann am ewigen Leben Gottes.

Die Rezeption der griechischen Kategorien ist eine „Anknüpfung im Wider-
spruch“125. Einerseits gebraucht das Konzil mit dem Begriff homooúsios die griechi-
sche Wesensterminologie, aber andererseits bricht es das geläufige Denkmuster radi-
kal auf: Das eine Göttliche ist eine Wirklichkeit, in der es die Beziehungen gibt von 
Vater, Sohn und Heiligem Geist. In der späteren Theologie der Väterzeit, vor allem 
seit Gregor von Nazianz und Augustinus, erscheint die Relation als das Konstitutive 
der trinitarischen Personen. Thomas von Aquin wird das Nachdenken der Väterzeit 
auf den Punkt bringen, dass die trinitarischen Personen subsistente Relationen sind, 
also eine Wirklichkeit darstellen, die zwar denkmöglich ist, aber im geschöpflichen 
Bereich nicht vorkommt: als Geschöpfe haben wir Relationen, sind aber nicht mit 
unseren Beziehungen identisch. Von der göttlichen Offenbarung aus wird also im 
Unterschied zu einem bloß philosophischen Ansatz das Geheimnis Gottes inniger 
beleuchtet. Mit Joseph Ratzinger können wir auch sagen: „Das Grundwort des Dog-
mas ‚wesensgleicher Sohn‘ … überträgt … das Faktum des Betens Jesu in philo-
sophisch-theologische Fachsprache …“126. Der Sinn des geoffenbarten Glaubens 
wird dabei in einen neuen geistigen Horizont übertragen und mit dem Gütesiegel des 
kirchlichen Lehramtes versehen.

123 �  Internationale Theologische Kommission, Jesus Christus, Sohn Gottes, Erlöser, Nr. 3.
124 �  Athanasius, Orationes contra Arianos II,70; dt. Athanasius II (BKV 13), Kempten – München 1913, 

218.
125 �  Vgl. Tück (2024) 391.
126 �  J. Ratzinger, Jesus von Nazareth. Beiträge zur Christologie II (JRGS 6/2), Freiburg i.Br. 2013, 707 (= 

J. Ratzinger, Schauen auf den Durchbohrten. Versuche zu einer spirituellen Christologie, Einsiedeln 
– Freiburg 1984, 28).



264� Jesus Christus, der wesensgleiche Sohn des ewigen Vaters

11. Die Bedeutung des Konzils von Nizäa für den  
Glauben an Jesus Christus

Anlässlich des 1700jährigen Jubiläums des Konzils von Nizäa gibt es eine über-
aus große Zahl von Tagungen, Vorträgen und Dokumenten, welche seine Bedeutung 
für den Glauben an Jesus Christus hervorheben. Dazu gehört nicht zuletzt die Ver-
kündigungsbulle des Heiligen Jahres 2025, Spes non confundit, von Papst Franziskus: 
„Das Konzil von Nizäa ist ein Meilenstein in der Kirchengeschichte. Sein Jahrestag 
lädt die Christen dazu ein, der Heiligen Dreifaltigkeit gemeinsam Lob und Dank zu 
singen, insbesondere Jesus Christus, dem Sohn Gottes, der ‚wesensgleich dem Vater‘ 
ist und uns dieses Geheimnis der Liebe offenbart hat“127. 

Besonders erwähnt sei eine wichtige Handreichung der Internationalen Theo-
logischen Kommission, die am 3. April des laufenden Jubiläumsjahres 2025 ver-
öffentlicht worden ist unter dem Titel: „Jesus Christus, Sohn Gottes, Erlöser. 1700. 
Jahrestag des ökumenischen Konzils von Nizäa“. „Das 1700-jährige Jubiläum von 
Nizäa zu feiern“, so heißt es, „bedeutet vor allem, über das Symbolum zu staunen, 
das uns das Konzil hinterlassen hat“ und das „gleichsam eine Ikone in Worten“ ist 
„über die Schönheit dessen, was uns in Christus geschenkt ist“128. Gewürdigt wird 
dabei nicht nur das Konzil von Nizäa, sondern das gesamte Glaubensbekenntnis, das 
381 in Konstantinopel ergänzt worden ist. Die Mitglieder der Theologischen Kom-
mission widmen sich zunächst der Unermesslichkeit der drei göttlichen Personen, die 
ansetzt bei der innergöttlichen Vaterschaft, welche die ewige Zeugung des Sohnes 
beinhaltet129. Die Unermesslichkeit Christi130 beinhaltet die Unermesslichkeit des 
dem Menschen angebotenen Heils131. Die Trinitätslehre und Christologie sind eng 
verbunden mit der Soteriologie und der Anthropologie132. Das Dokument entfaltet 
dann den Gehalt des Symbolums von Nizäa im Leben der Gläubigen133. Ein weiterer 
Blick beleuchtet das Konzil von Nizäa als theologisches und kirchliches Ereignis, 
wobei sich die Frage nach dem Verhältnis zwischen Offenbarung und Kultur stellt134. 
Deutlich wird dabei, dass die Offenbarung das menschliche Denken befruchtet und 
erweitert135. Betont wird schließlich, den Glauben von Nizäa für das ganze Volk 
Gottes zugänglich zu halten136 und „mit neuem Schwung“ daraus zu schöpfen137.

Die ökumenische Bedeutung des Christusbekenntnis von Nizäa wird besonders 
herausgestrichen durch die Stellungnahmen von Kardinal Kurt Koch. In einem pro-
grammatischen Vortrag vor einer ökumenischen Tagung zum Thema „Bleiben im 
Glauben der Alten Kirche“ in Hofgeismar am 31. August 2024 wies der Kardinal 

127 �  Franziskus, Spes non confundit, 17.
128 �  Internationale Theologische Kommission, Jesus Christus, Sohn Gottes, Erlöser, 7.
129 �  Vgl. ebd., 8–20.
130 �  Vgl. ebd., 21–29.
131 �  Vgl. ebd., 30–42.
132 �  Vgl. ebd., 30.
133 �  Vgl. ebd., 48–69.
134 �  Vgl. ebd., 70–102.
135 �  Vgl. ebd., 80–83.
136 �  Vgl. ebd., 103–120.
137 �  Ebd., 121.



Manfred Hauke� 265

kritisch auf arianische Tendenzen, die sich heute vor allem in bestimmten christlich-
jüdischen Dialogen finden sowie in interreligiösen Gesprächen, die unter dem Ein-
fluss der pluralistischen Religionstheologie den Christusglauben reduzieren138. 
„Selbst in der Kirche scheint es heute oft nicht mehr zu gelingen, im Menschen Jesus 
von Nazareth das Antlitz Gottes wahrzunehmen und ihn als Gottessohn zu bekennen 
…“139. Der eigentliche Gegensatz, dem wir uns heute in der Kirche stellen müssen, 
lässt sich mit der Formel umschreiben: „Jesus ja – Sohn Gottes nein“140. Das „Sohnes-
geheimnis Jesu ist … die innerste Mitte des kirchlichen Dogmas über Jesus Christus, 
insofern im Wort ‚homousios‘ des Konzils von Nicaea die authentische und norma-
tive Interpretation dessen gegeben ist, was der biblische Sohnestitel impliziert“141.

138 �  Kardinal K. Koch, Das Nicaenum als Grundlage geistlicher Ökumene, in: Diakrisis 45 (4/2024) 230–
247 (242–244). Auch in https://www.christianunity.va/content/unitacristiani/it/cardinal-koch/2024/
Conferenze/das-nicaenum-als-grundlage-geistlicher-oekumene--de-.html (Zugang 5.5.2025).

139 �  Ebd., 244.
140 �  Ebd., 245, mit Hinweis auf J. Ratzinger, Christus und Kirche. Aktuelle Probleme der Theologie – Kon-

sequenzen für die Katechese, in: Ders., Ein neues Lied für den Herrn. Christusglaube und Liturgie in 
der Gegenwart, Freiburg i.Br. 1995, 47–55 (47).

141 �  Ebd., 239.


