Abhandlungen

Jesus Christus, der wesensgleiche
Sohn des ewigen Vaters.

Die Bedeutung des Konzils von Nizaa far den

christlichen Glauben in der Gegenwart

Jesus Christ, the Son of the Eternal Father, of One Essence with Him.
The Significance of the Council of Nicaea for the Christian Faith Today

MANFRED HAUKE*

Zusammenfassung: Der Artikel geht zu-
nachst kurz auf das Christuszeugnis des
Neuen Testamentes ein, das vom Konzil
von Nizda als mafBgeblich vorausgesetzt
wird. Das erste 6kumenische Konzil im
Jahre 325 sollte fur die gesamte Weltkirche
MaBstabe setzen. Die verbindliche Glau-
bensregel (regula fidei) gibt es freilich be-
reits von Anfang an und zeigt sich im Chris-
tusglauben der alten Kirche schon langst
vor Nizda, auch wenn der vorhandene
Glaube auf dem Konzil prazisiert wird. Um
das Konzil von Niz&a zu verstehen, braucht
es sodann einen Blick auf die Irrlehre des
Arius, die verurteilt wird. Da das nizanische
Glaubensbekenntnis einen philosophischen
Begriff aus der griechischen Sprache ver-
wendet (homoousios, ,wesensgleich®), er-
gab sich die Kritik, das Konzil habe den
biblischen Glauben philosophisch ver- »

Abstract: The article begins with a brief
look at the testimony to Christ in the New
Testament, which is assumed to be author-
itative by the Council of Nicaea. The first
ecumenical council in 325 was intended to
set standards for the entire world church.
The binding rule of faith (regula fidei) had, of
course, existed from the very beginning and
was already evident in the faith in Christ of
the early church long before Nicaea, even
if the existing faith was specified at the
Council. In order to understand the Council
of Nicaea, we then need to take a look at
the heresy of Arius, which is condemned.
As the Nicene Creed uses a philosophical
term from the Greek language (homoou-
sios, ‘equal in essence’), the Council was
criticised for having philosophically alienat-
ed the biblical faith. This accusation of the
‘Hellenization’ of Christianity is also ad- »

*Prof. Dr. Manfred Hauke, Mitherausgeber des ,,Forum Katholische Theologie*, Professor fiir Dogmatik
an der ,,Facolta di Teologia di Lugano®, https://manfred-hauke.ch

Forum Katholische Theologie 41 (2025) 243-265



244 Jesus Christus, der wesensgleiche Sohn des ewigen Vaters

fremdet. Auch auf diesen Vorwurf der ,Hel- dressed. Above all, however, it is ultimately
lenisierung” des Christentums wird einge- about the lasting significance of the Council
gangen. Vor allem aber geht es schlieBlich of Nicaea for the faith in Christ.

um die bleibende Bedeutung des Konzils

von Niz&a fur den Glauben an Christus.

1. Einfdhrung

,Fiir wen halten mich die Menschen? (Mk 8,27; vgl. Mt 16,13; Lk 9,18) Diese
Frage stellte Jesus Christus seinen Jiingern, als er sich bei Césarea Philippi authielt.
Das war im Nordosten des Heiligen Landes, wohin sich der Herr zuriickgezogen
hatte, um seine Jiinger zu formen, bevor er seine letzte Reise nach Jerusalem unter-
nahm'. Das 1700jihrige Jubildum des Konzils von Nizia ist ein hervorragender An-
lass, die Frage nach der Identitét Jesu zu vertiefen, die schon wihrend seines irdi-
schen Lebens unterschiedliche Antworten gefunden hat. Wihrend ,,die Leute Jesus
fiir einen beachtlichen Gottesmann hielten, einen ,,Propheten®, bekannte Petrus den
Glauben an ihn als Messias und Sohn Gottes (Mt 16,13-20).

In meinem Vortrag gehe ich zunichst kurz auf das Christuszeugnis des Neuen
Testamentes ein, das vom Konzil von Nizéa als maBgeblich vorausgesetzt wird. Das
erste Okumenische Konzil im Jahre 325 sollte fiir die gesamte Weltkirche MaBstibe
setzen. Die verbindliche Glaubensregel (regula fidei) gibt es freilich bereits von An-
fang an und zeigt sich im Christusglauben der alten Kirche schon ldngst vor Nizéda,
auch wenn der vorhandene Glaube auf dem Konzil prézisiert wird. Um das Konzil
von Nizida zu verstehen, braucht es sodann einen Blick auf die Irrlehre des Arius, die
mit einem Anathematismus verurteilt wird. Da das nizénische Glaubensbekenntnis
einen philosophischen Begriff aus der griechischen Sprache verwendet (homooiisios,
»wesensgleich®™), ergab sich die Kritik, das Konzil habe den biblischen Glauben
philosophisch verfremdet. Auch auf diesen Vorwurf der ,,Hellenisierung® des
Christentums sei eingegangen. Vor allem aber geht es schlieflich um die bleibende
Bedeutung des Konzils von Nizia fiir den Glauben an Christus.

2. Das Christuszeugnis des Neuen Testamentes

Das Konzil von Nizéa setzt das Christuszeugnis voraus in den Schriften, die unter
der Autoritét der katholischen Bischdfe in der Liturgie verwandt wurden als MafBstab
fiir den Glauben der Kirche. Schon zur Zeit des hl. Irendus im zweiten Jahrhundert
gehoren zum Bibelkanon des Neuen Testamentes die vier Evangelien und die Briefe
der Apostel, vor allem die des hl. Paulus?. Das Christuszeugnis des Neuen Testa-

' Vgl. G.Kroll, Auf den Spurqp Jesu, Leipzig 1988,259-263; R. Riesner, Messias Jesus. Seine Geschich-
te, seine Botschaft und ihre Uberlieferung, Gielien 2019, 257-263.

2 Vgl. A. Ziegenaus, Kanon. Von der Viiterzeit bis zur Gegenwart (HDG 1, 3a, 2. Teil), Freiburg i.Br.
1990, 15-23.



Manfred Hauke 245

mentes ist gleichsam ein vielstimmiges Konzert, in dem unterschiedliche Akzente
gesetzt werden?. Uberall ist freilich deutlich, dass vorausgesetzt wird der Glaube an
Jesus Christus als dem gottlichen Herrn (Kyrios), als Messias und als ,,Sohn Gottes*.
Der Titel ,,Sohn Gottes* allein ist freilich noch kein Beweis fiir die Gottheit Jesu,
sondern auf seinen jeweiligen Kontext zu befragen®.

Schon das Alte Testament spielt eine Rolle, die auch in der altkirchlichen Dis-
kussion um Nizéda deutlich wird. Vor allem die Gestalt der Weisheit, die das Wirken
Gottes in der Welt zur Geltung bringt, ist hier wichtig. Der Prolog des Johannes-
evangeliums, wonach das ewige Wort unter uns Fleisch geworden ist, setzt die Be-
deutung der Weisheit voraus und ldsst etwa den bei Jesus Sirach formulierten Ge-
danken anklingen, dass die Weisheit unter uns ihr ,,Zelt* aufgeschlagen hat (Joh 1,14
mit Sir 24,8)°.

Die entscheidenden Zeugnisse finden sich freilich im Neuen Testament, aus-
gehend vom Wirken Jesu selbst. Der Herr offenbart einen Anspruch, der tiber den des
Mose hinausgeht®, und kann seine Jiinger dazu auffordern, alles zu verlassen, um ihm
nachzufolgen. Er beansprucht die Vollmacht, die Siinden zu erlassen, so dass die
Schriftgelehrten fragen: ,,Wer kann Siinden vergeben aufler dem einen Gott?*“ (Mk
2,7; vgl. Mt 9,2-3; Lk 5,21) Im absolut gebrauchten Titel ,,der Sohn* zeigt sich eine
einzigartige Beziehung zum himmlischen Vater, den Jesus als ,,Abba“ anredet (,,lie-
ber Vater”). Der ,,messianische Jubelruf* stellt die Erkenntnis des Vaters und des
Sohnes auf die gleiche gottliche Ebene (vgl. Mt 11,27; Lk 10,22). Die Wunder und
die Auferstehung von den Toten beglaubigen den gottlichen Anspruch Jesu.

Das Zeugnis des Johannesevangeliums lésst sich zusammenfassen mit der For-
mel: ,,und das Wort ist Fleisch geworden und hat unter uns gewohnt* (Joh 1,14). Jo-
hannes nennt Jesus, den ewigen Logos, ,,Gott* (Joh 1,1; 20,28). Der Erste Johannes-
brief gebraucht dabei zum Substantiv ,,Gott™ ein Adjektiv, das jede Mehrdeutigkeit
ausschlieit: der Sohn Gottes ,,ist der wahre Gott und das ewige Leben (1 Joh 5,20).
Johannes gebraucht die ,,Ich-bin“-Formel (ego eimi), die auf den Gottesnamen weist,
der Mose am brennenden Dornbusch geoffenbart worden ist, so etwa in der Aussage:
»Wenn ihr nicht glaubt, dass Ich es bin, werdet ihr in euren Siinden sterben‘ (Joh 8,24).

Aus den paulinischen Briefen sei beispielhaft nur auf den Christushymnus im
Philipperbrief hingewiesen: Jesus Christus war ,,in Gottes Gestalt™, betrachtete aber
sein ,,Gott gleich* sein nicht wie ein Beutestiick, sondern ,,entduflerte sich und wurde
wie ein Sklave und den Menschen gleich®; erniedrigt bis zum Tod am Kreuz, wurde
er liber alle erhoht und alle Méchte der Schopfung beugen vor ihm ihre Knie als dem
Herrn in der Herrlichkeit Gottes des Vaters (Phil 2,5-11). Die Priexistenz und die
gottliche Wiirde Jesu finden sich in diesem Text, der nach Auskunft der Exegeten
noch dlter ist als der Paulusbrief selbst, denn die sprachlichen Merkmale weisen auf

3 Siehe dazu etwa die Ubersicht bei J. Gnilka, Theologie des Neuen Testaments, Freiburg i.Br. 1994; A.
Amato, Gesu il Signore. Saggio di cristologia (Corso di teologia sistematica 4), Bologna 1999, 159-212;
A. Ziegenaus, Jesus Christus. Die Fiille des Heils. Christologie und Erlosungslehre (Katholische Dog-
matik 4), Aachen 2000, 13-86; 126—-178.

4 Vgl. z.B. M. Hengel, Der Sohn Gottes, Tiibingen 21977; Ziegenaus (2000) 58—65.

5 Vgl. R. Schnackenburg, Das Johannesevangelium I, Freiburg 41979, 244.

6 Vgl. etwa Mt 521-48.



246 Jesus Christus, der wesensgleiche Sohn des ewigen Vaters

einen vorpaulinischen Ursprung in der Urkirche’. Das Bekenntnis zur Gottheit Jesu
ist also bereits im Neuen Testament bezeugt und keineswegs erst die Frucht einer
kirchlichen Entscheidung im vierten Jahrhundert.

3. Der Christusglaube in der alten Kirche vor Nizda®

Der wesentliche Inhalt des Christusglaubens findet sich bereits im Worte Gottes,
das die Apostel als bevollmichtigte Glaubenszeugen verkiindet haben und sich
niederschldgt im Neuen Testament. Der Christusglaube der Kirche zeigt sich schon
auf eindrucksvolle Weise bei den Apostolischen Vitern, vor allem bei Ignatius, dem
Mirtyrerbischof von Antiochien. Zitiert sei beispielhaft einer seiner Briefe: ,,Einer
ist Arzt, aus Fleisch zugleich und aus Geist, gezeugt und ungezeugt, im Fleisch er-
schienener Gott, im Tode wahrhaftiges Leben, aus Maria sowohl wie aus Gott, zuerst
leidensfihig und dann leidensunfihig, Jesus Christus, unser Herr*“. In dieser Aussage
zeigen sich sowohl die Einheit Christi als personales Subjekt als auch seine beiden
Naturen, die gottliche und die menschliche, ohne dass diese Fachbegriffe erscheinen.

Die friihe Kirche lebte freilich in einem geistigen Umfeld, in dem sowohl der
Einfluss des Judentums als auch der griechischen Philosophie zum Entstehen von
Irrtiimern beziiglich der Gestalt Jesu beitrugen. Dazu gehorte der Doketismus, nach
dem Jesus Christus nur zum Schein einen Leib angenommen und am Kreuz gestorben
ist. Bereits Ignatius von Antiochien bekédmpfte diese Héresie, die den Gnostizismus
des zweiten Jahrhunderts vorbereitete: die Gnostiker, die durch ihre eigene ,,Erkennt-
nis“ (Gnosis) das Geheimnis des Gottlichen ergriinden wollten, unabhiingig von den
Bischofen als Nachfolgern der Apostel, deuteten die materielle Welt als Frucht eines
Abfalls von der urspriinglichen gottlichen Lichtwelt und vermieden die johanneische
Formel, wonach das gottliche Wort Fleisch geworden ist!?,

Der hl. Irendus bekdmpft den Dualismus der Gnostiker und betont, dass es nur
einen einzigen Jesus Christus gibt!!. Trotz seiner Einheit ist er ,,wahrer Mensch und
wahrer Gott“!2,

Zu den im zweiten Jahrhundert vordringenden Irrlehren gehorte der Adoptianis-
mus, wonach Jesus Christus nicht immer schon der Sohn Gottes ist, sondern als
solcher bei der Taufe am Jordan oder bei der Auferstehung von Gott als Sohn ,,adop-
tiert™ wird. Der hochstrangigste Vertreter des Adoptianismus war Paul von Samosata,
Bischof von Antiochien, den eine Bischofssynode im Jahre 268 verurteilte: er hatte
behauptet, in Jesus Christus habe der ewige gottliche Logos, der mit dem Vater iden-

7 Vgl. Gnilka, Theologie des Neuen Testaments, 26-28.

8 Vgl. dazu besonders A. Grillmeier, Jesus der Christus im Glauben der Kirche I. Von der Apostolischen
Zeit bis zum Konzil von Chalzedon, Freiburg i.Br. 21982, 133-355; Amato, Gesu il Signore (1999)
215-227; Ziegenaus (2000) 178-216; H. Hoping, Jesus aus Galilda — Messias und Gottes Sohn, Freiburg
i.Br. 2019, 177-189.

9 Ignatius von Antiochien, Ad Eph. 7.2; J.A. Fischer, Die Apostolischen Viiter, Darmstadt 1976, 147, 149.

10 Vgl. Grillmeier, Jesus der Christus I, 190-197; Ziegenaus (2000) 180-183.

1 Vgl. Irenius, Adversus haereses 3,16,2.3.8; 3,17 4.

12 Trendus, Adversus haereses 4,6.7.



Manfred Hauke 247

tisch sei, wie in einem Tempel Wohnung genommen. Paul von Samosata driickte
diese Irrlehre mit dem gleichen Begriff aus, der 57 Jahre spéter in Nizda zum Aus-
druck der Rechtgldubigkeit wurde: der Sohn sei dem Vater ,,wesensgleich* (homooui-
sios). Gemeint war damit freilich nicht, dass Jesus Christus mit dem Vater das gleiche
gottliche Wesen teilt (wie in Nizéda), sondern dass es keinen wirklichen Unterschied
gibt zwischen Vater und Sohn'3.

Das gleiche Problem, ndmlich die Ablehnung einer personalen Unterscheidung
in dem einen Gott, beobachten wir spdter auch bei Arius. Die Gleichsetzung von
Vater, Sohn und Heiligem Geist zeigt sich seit dem Ende des zweiten Jahrhunderts
vor allem in der Irrlehre des Sabellius. Danach sind die drei gottlichen Personen nur
Ausdrucksweisen, ,,Modalititen* eines einzigen gottlichen Subjektes: der Modalis-
mus'4.

Zu den groBien Theologen vor Nizda, die fiir die Christologie wichtig sind, ge-
horen im lateinischen Westen Tertullian!> und vor allem, im griechischen Osten,
Origenes, der aus Alexandrien stammt, wo spiter auch Arius auftrat'®. Origenes ge-
braucht den Begriff der ,,Hypostase®, um Vater, Sohn und Heiligen Geist als perso-
nale Subjekte zu kennzeichnen. Der Sohn, das gottliche Wort, wird vom Vater von
Ewigkeit her gezeugt. Der Sohn ist dadurch zwar gottlichen Wesens, aber Origenes
betont auch, dass der Sohn aus dem Willen des Vaters hervorgeht!”.

Selbst die theologischen Spekulationen des Origenes wissen sich freilich zuriick-
gebunden an die Glaubensregel, die er am Beginn seines Werkes iiber die ,,Ur-
spriinge* (Peri archon, De principiis) ausfiihrlich darstellt und an der auch Arius
spater gemessen wurde. Es geht hier um die ,,einzelnen Punkte ..., die durch die
apostolische Verkiindigung deutlich iiberliefert werden!8. Dazu gehort, ,,dass Jesus
Christus ... vor jeder Schopfung aus dem Vater geboren ward. Nachdem er bei der

13 Vgl. K. Baus — E. Ewig, Die Reichskirche nach Konstantin dem GroBen I: Die Kirche von Nikaia bis
Chalkedon (Handbuch der Kirchengeschichte, hrsg. von H. Jedin, II), Freiburg i.Br. 1985, 22. Die Quel-
le fiir die Verwendung des Begriffes ist eine verlorene Denkschrift der Homoousianer aus dem Jahre
358 (also von Gegnern des Homoousios), die von mehreren Kirchenvitern exzerpiert wurde und keine
Bestitigung findet in fritheren Zeugnissen. Die Nachricht wird darum mit einem Fragezeichen versehen
bei Ch. Piétri — Ch. Markschies, Theologische Diskussionen zur Zeit Konstantins ..., in: Ch. Pietri —
L. Piétri (Hrsg.), Das Entstehen der einen Christenheit (250—430) (Die Geschichte des Christentums.
Altertum 2), Freiburg i.Br. 2005, 271-344 (283), mit Hinweis insbesondere auf H.Ch. Brennecke, Zum
Prozess gegen Paul von Samosata. Die Frage nach der Verurteilung des Homoousios, in: Zeitschrift fiir
die neutestamentliche Wissenschaft 75 (1984) 270-290. Die Zuverldssigkeit des Zeugnisses wird dage-
gen betont u.a. von P.F. Beatrice, The Word ,,Homoousios* from Hellenism to Christianity, in: Church
History 71 (2/2002) 243-276 (252f). Vgl. auch F. Courth, Trinitét. In der Schrift und Patristik (HDG II,
la), Freiburg i.Br. 1988, 53-55; W.A. Lohr, Paulus von Samosata, in: S. Dopp — W. Geerlings (Hrsg.),
Lexikon der antiken christlichen Literatur, Freiburg i.Br. 32002, 558f; (mit Hinweis auf Athanasius, De
synodis 43,3 und weitere Fachliteratur) M. Fiedrowicz, Handbuch der Patristik. Quellentexte zur Theo-
logie der Kirchenviter, Freiburg i.Br. 2010, 450f.

Vgl. Courth, Trinitdt (1988) 55-57.

Grillmeier, Jesus der Christus I, 240-257.

Grillmeier, Jesus der Christus I, 266—280.

Vgl. Courth, Trinitéit (1988) 99—102; M. Simonetti, Trinita, in: A. Monaci Castagno (Hrsg.), Origene.
Dizionario, Roma 2000, 459-466.

Origenes, De principiis I Praef. 4; dt. H. Gorgemanns — H. Karpp (Hrsg.), Origenes vier Biicher von
den Prinzipien, Darmstadt 21985, 87. Zur Bedeutung der Glaubensregel vgl. M. Fiedrowicz, Theologie
der Kirchenviter, Freiburg i.Br. 2007, 188-195.

[SERCNIRTENN



248 Jesus Christus, der wesensgleiche Sohn des ewigen Vaters

Schopfung aller Dinge dem Vater gedient hatte ..., hat er in den letzten Zeiten sich
selbst entdufBert und ist Mensch geworden (...), hat Fleisch angenommen, obwohl er
Gott war, und ist nach seiner Menschwerdung doch geblieben, was er war: Gott. Er
hat einen Leib angenommen, der unserem Leibe gleich ist ... Und dass dieser Jesus
Christus geboren ist und gelitten hat in Wahrheit und nicht dem Scheine nach, und
dass er wahrhaft den (allen Menschen) gemeinsamen Tod gestorben ist. Denn er ist
auch wahrhaft von den Toten auferstanden ...*1°.

4. Die Herausforderung des Arius?°

Arius war Presbyter in der GroB3stadt Alexandrien. Seine theologische Ausbildung
hatte er freilich in Antiochien genossen; in seinem iltesten uns erhaltenen Brief, ge-
richtet an Bischof Eusebius von Nikomedien, beruft er sich auf die gemeinsame Pri-
gung durch die Lehre des antiochenischen Presbyters Lucianus®!. Geboren ist Arius
um das Jahr 260 oder 265 in Libyen®?. Er war also beim Ausbruch des Streites iiber
seine Lehren bereits in vorgeriicktem Alter. Er wirkte in der Kirche im Stadtviertel
Baucalis, wo der Uberlieferung nach der Evangelist Markus als Mirtyrer gestorben
war. Als Prediger war er sehr beliebt. ,,Auch dem Arius nicht wohlgesinnte Quellen
schreiben ihm gewinnende Umgangsformen, streng asketische Lebensfiihrung, eine
hohe Allgemeinbildung und eine besondere Begabung fiir ,Dialektik* zu‘“?3.

Die wichtigste geschichtliche Quelle fiir die Lehre des Arius ist sein Brief an
Bischof Alexander von Alexandrien, in dem er um das Jahr 320 sein Glaubens-
bekenntnis darlegte, um sich gegen Vorwiirfe zu verteidigen?*. Danach hat der eine
wahre Gott ,,den eingeborenen Sohn vor ewigen Zeiten hervorgebracht* und durch
ihn das All geschaffen. Der Sohn wurde ,,durch den Willen Gottes vor den Zeiten und
Aonen geschaffen®. Er ,,war nicht, bevor er hervorgebracht wurde; er ist zeitlos vor
allen hervorgegangen, er allein hat vom Vater seine Existenz erhalten.” Es gibt nicht

19 Origenes, De principiis I Praef. 4; dt. Gérgemanns — Karpp, 89, 91.
20 Vgl. dazu insbesondere Grillmeier, Jesus der Christus I (1982) 356-413; Baus — Ewig (1985) 18-23;
Courth, Trinitédt (1988) 110-113; T. Bohm, Die Christologie des Arius, St. Ottilien 1991; Ders., Arius,
in: Dopp — Gerlings (2002) 61f; R.D. Williams, Arius, Arianismus, in: LThK 1 (1993) 981-989; Ders.,
Arius. Heresy and Tradition, Grand Rapids, Michigan — Cambridge, U.K. 2002; Piétri — Markschies
(2005) 289-294; R. Lyman, Arius and Arianism: The Origins of the Alexandrian Controversy, in: Y.R.
Kim (Hrsg.), The Cambridge Companion to the Council of Nicaea, Cambridge, U.K. - New York 2021,
43-62.
Vgl. Arius, Brief an Eusebius von Nikomedien (ca. 318) (H.-G. Opitz, Athanasius Werke III. Urkunden
zur Geschichte des arianischen Streites (Lieferung 1-2), Berlin 1934, 3) (= FNS [S. Fernandez (Hrsg.),
Fontes Nicaenae Synodi. The Contemporary Sources for the Study of the Council of Nicaea (304-337),
Paderborn 2024; griechischer bzw. syrischer Text und englische Ubersetzung] 42f). Zu Lucianus vgl. T.
Bohm, Lucianus von Antiochien, in: Dopp — Gerlings (2002) 462f; M. Simonetti, Luciano di Antiochia,
in: A. Di Berardino (Hrsg.), Nuovo dizionario patristico e di antichita cristiane II, Genova — Milano
2007,2930-2932.
22 Die Herkunft aus Libyen erwiihnt Epiphanius, Panarion 68.4; 69,3; 71,1; vgl. Baus — Ewig (1985) 18.
23 Baus — Ewig (1985) 18, mit Hinweis auf Epiphanius, Panarion 69,3; Sozomenus, Historia Ecclesiae
1,153.
24 Vgl. Arius, Brief an Alexander von Alexandrien (Opitz, Athanasius Werke 11,1, 12f (Urkunde 6) (=
FNS 70-74); deutsche Ubersetzung u.a. bei Grillmeier, Jesus der Christus T (1982) 364—366.

2



Manfred Hauke 249

zwei ungewordene Urspriinge, sondern Gott (Vater) allein ist ,,Monade und Prinzip
von allem™.

Der entscheidende Punkt zeigt sich hier im Stichwort von der gottlichen ,,Mona-
de*, die jede Zweiheit ausschlieft. Das gleiche geschieht in den Ausziigen aus dem
Werk ,, Thaleia“, die Athanasius iiberliefert: ,,Der Vater ist dem Sohne wesensfremd,
da er ohne Ursprung west. Wisse, dass die Monas [die Einheit] war, die Dyas [die
Zweiheit] aber nicht war, bevor sie ins Dasein trat.2>

Wihrend im Neuen Testament in dem einen Gott drei voneinander verschiedene
Subjekte genannt werden, Vater, Sohn und Heiliger Geist, schlie3t Arius diese Diffe-
renz radikal aus, weil sie nicht zu seiner Konzeption der gottlichen ,,Monade* passt.
Diese Haltung ist bereits vorbereitet durch die philosophischen Schulen des mittleren
Platonismus, der im Alexandrien des zweiten Jahrhunderts wichtige Vertreter hatte.
Angesetzt wurde hier bei der ,,Schopfungslehre des Platon, im ,,Timaios®, wonach
alles Gewordene eine Ursache hat, nimlich den immer seienden Gott2°. Dabei schuf
Gott eine Weltseele, die alle korperlichen Wesen durchdringen sollte?’. Nach dem
alexandrinischen Mittelplatoniker Albinus ,,wird der erste Nous [Geist, Verstand]
Ursache eines kosmischen Nous, der — selbst vom Vater geordnet — nun Prinzip der
Ordnung fiir die ganze Welt wird“?%. Ein philosophisches Konzept, der Gegensatz
zwischen Einheit und Vielheit, wird hier der entscheidende Maf3stab, um die gottliche
Offenbarung zu deuten.

Moglich wurde die Irrlehre des Arius auch durch die mangelnde systematische
Abgeklirtheit der Christologie vor Nizéda. Deutlich wird das besonders in den Werken
des alexandrinischen Theologen Origenes, der sich in seiner Glaubensregel klar zur
Gottheit Christi bekennt, aber dessen systematische Darstellung Probleme enthiilt.
Das gilt vor allem fiir die Vorstellung, dass der Sohn (als Sohn) dem Vater unter-
geordnet wird und aus dem Willen des Vaters entspringt, obwohl er von Ewigkeit her
vom Vater gezeugt wird. Arius leugnete die ewige Zeugung und folgerte aus dem
Ursprung des Sohnes im Willen des Vaters seine geschopfliche Eigenart.

Arius profitierte auch von der Tatsache, dass der Unterschied zwischen dem
Werden der Geschopfe und der Zeugung des Sohnes durch den Vater noch nicht auf
klare Weise formuliert worden war. Um zu betonen, dass der Vater nicht von jemand
anders gezeugt worden ist, gebrauchte man den Begriff agénnetos. Dieses Wort
konnte freilich zweierlei bedeuten: nicht ,,gezeugt* oder nicht ,,geschaffen* sein. Erst
nach dem Konzil von Nizda unterschied man zwischen agénnetos (nicht gezeugt,
abgeleitet von genndo) und agénetos (nicht geschaffen, abgeleitet von gignomai).
Arius identifizierte ,,nicht gezeugt* mit ,,nicht geschaffen* und schrieb dem Sohn das

Geschaffen sein zu?°.

25 Athanasius, De synodis 15,3 (H.-G. Opitz, Athanasius Werke I1. Die Apologien (Lieferung 7), Berlin
1940, 242f; PG 26, 708 A; FNS 92f); deutsch bei Grillmeier, Jesus der Christus I (1982) 363.

26 Vgl. Platon, Timaios 27c-28c.

27 Vgl. Platon, Timaios 34b.

28 Grillmeier I (1982) 368, mit Hinweis auf F. Ricken, Nikaia als Krise des altchristlichen Platonismus, in:
Theologie und Philosophie 44 (1969) 321-341 (324f). Vgl. bereits C.G. Stead, The Platonism of Arius,
in: Journal of Theological Studies 15 (1964) 16-31.

29 Vgl. Ricken (1969) 329; Grillmeier, Jesus der Christus I (1982) 369.



250 Jesus Christus, der wesensgleiche Sohn des ewigen Vaters

Um diese Deutung zu stiitzen, berief sich Arius auch auf einige Bibelstellen, ins-
besondere auf das Buch der Spriiche, wo die Weisheit als ,,geschaffen* beschrieben
wird (Spr 8,22, im Griechischen éktisen). Schon um das Jahr 262 wandte sich der
damalige Bischof von Alexandrien, Dionysius, gegen die Irrlehre derer, die den Sohn
Gottes deshalb als Geschopf bezeichneten. Das hier fiir ,,Schaffen verwandte Verb
ist (im Griechischen, aber auch im hebrédischen Urtext) nicht das gleiche, das etwa im
ersten Schopfungsbericht die Erschaffung der Welt beschreibt und das sich auf ein
»machen* bezieht. Schon Bischof Dionysius betont, dass nach dem Buch der Spriiche
die Weisheit nicht von Gott ,,gemacht ist; der Sohn ist vom Vater auf unaussprech-
liche Weise gezeugt, aber keine ,,Schopfung* (poiesis) durch Gott>°.

Die Arianer wiesen gerne auf die Aussage des Johannesevangeliums, wonach der
Vater ,,grofer* ist als der Sohn (Joh 14,28). Dieses Grofer sein ist freilich nicht als
Gegensatz zu den Aussagen des gleichen Evangeliums zu sehen, das die Gottheit Jesu
bezeugt. ,,Ich und Vater sind eins* (Joh 10,30), heif3t es dort etwa, und diese Aussage
bewegt die Juden dazu, Jesus wegen Gotteslédsterung steinigen zu wollen (Joh 10,31—
39). Nach der Auslegung von Rudolf Schnackenburg ist der Vater ,,‘ grofler*, weil von
ihm alles Geschehen ausgeht und zum Ziel gefiihrt wird, auch die Sendung des Soh-
nes und seine Verherrlichung*3!. Schon Tertullian (also vor Nizia) bietet hier eine
innertrinitarische Erkldrung: der Vater ist ,,groler* als der Sohn, insofern er ihn zeugt
und ihn sendet®. Die trinitarische Deutung wird vor allem von Athanasius, Basilius,
Gregor von Nazianz und Johannes Chrysostomus vertreten, wihrend spéter Augus-
tinus und Cyrill von Alexandrien das ,,GroBer sein des Vaters auf die Unterordnung
der menschlichen Natur Jesu beziehen33.

Um das Geschopf sein des Sohnes zu unterstreichen, leugnete Arius die Wirk-
lichkeit der menschlichen Seele Jesu und schrieb die geistigen Akte des Erlosers dem

Logos zu, der schon vor der Fleischwerdung existierte, aber eben nicht Gott war>*.

5. Die Vorbereitung des Konzils von Nizéa

Vielen Zeitgenossen erschien die Lehre des Arius verniinftig und logisch nach-
vollziehbar. Sie war ,,offen* fiir den philosophischen Zeitgeist, wonach der iiber-
lieferte Glaube angeblich den Monotheismus verdunkelt. Arius stief3 freilich auf den
Widerstand vieler Bischofe, insbesondere seines Bischofs von Alexandrien, Alexan-
der. Im Brief des Arius an Eusebius von Nikomedien, den einflussreichen Bischof der
Hauptstadt des Reiches, beklagt er sich dariiber, dass ihn ,,Papst Alexander“* aus

30 Vgl. DH 114, mit Hinweis auf H.-G. Opitz, Athanasius Werke 11 (Lieferung 1), Berlin — Leipzig 1935,

22f; Athanasius, De decretis Nicaenae synodi 26 (PG 25, 465 A).

R. Schnackenburg, Das Johannesevangelium III, Freiburg i.Br. 31979, 98.

32 Tertullian, Adversus Praxean 9,2 (Fontes christiani 34, 136f).

° Vgl. Schnackenburg, Das Johannesevangelium III, 98.

34 Vgl. Grillmeier, Jesus der Christus I, 374-382.

> Die Bezeichnung ,,Pdpas” war damals geldufig nicht nur fiir den Bischof von Rom, sondern auch vor
allem fiir den Bischof von Alexandrien, den erstrangigen Bischof Agyptens. Vgl. G.W.H. Lampe, A
Patristic Greek Lexicon, Oxford 1961, 1006; K. Schatz, Der papstliche Primat. Seine Geschichte von
den Urspriingen bis zur Gegenwart, Wiirzburg 1990, 44.



Manfred Hauke 251

Alexandrien vertrieben habe und darauf bestand, dass der Sohn von Ewigkeit her vom
Vater gezeugt wurde®®. ,,Diese Kontaktnahme des Arius mit dem auswiéirtigen Epis-
kopat veranlasste nun Alexander zu entschiedenerem Vorgehen“?’. Bischof Alexan-
der schrieb einen Brief, der sich an alle Bischofe der ,,katholischen Kirche® richtete38,
und erwihnte dabei eine Synode von fast 100 Bischofen aus Agypten und Libyen,
die Arius und dessen Anhiinger verurteilt hatten®®. Alexander bezeichnete den ,,Ab-
fall“ (apostasia) des Arius als einen ,, Vorlidufer des Antichristen*““. Arius vertritt eine
,.christusbekdmpfende Irrlehre® (christomdchos hairesis)*!.

Epiphanius kannte noch eine Sammlung von etwa 70 einschldgigen Briefen
Alexanders, um die arianische Hiresie zu bekimpfen*?. Nicht zuletzt wandte sich
Alexander an den Bischof von Rom, Papst Silvester, um ihn iiber die Vorgénge in
Alexandrien und iiber die Exkommunikation der klerikalen Anhénger des Arius zu
informieren®3.

Dagegen standen andere Bischofe, vor allem Eusebius von Nikomedien (7 ca.
341), der den groBen Vorteil hatte, seit dem Jahre 324 der Ortsbischof fiir den
Regierungssitz des Kaisers Konstantin zu sein (der erst im Jahre 330 Konstantinopel
griindete)**. Konstantin wurde spiter (im Jahre 337) von diesem Eusebius getauft,
der fiir die Verbreitung des Arianismus nach Nizéa eine unheilvolle Rolle spielen
sollte™.

Im Jahre 324 oder 325 tagte eine Synode mit 56 Bischéfen in Antiochien und
formulierte ein Glaubensbekenntnis, das die Lehre des Arius zuriickwies*¢. Da heif3t
es unter anderem: Zu glauben ist ,,an den einen Herrn Jesus Christus, eingeborenen
Sohn, geboren nicht aus dem Nichtseienden, sondern aus dem Vater, nicht als Ge-

36 Vgl. Arius, Brief an Eusebius von Nikomedien, 2 (Opitz, Athanasius Werke I11,1, 3) (FNS 38f).

37 Baus — Ewig (1985) 19.

38 Alexander, Brief an alle Bischofe, 1 (Opitz, Athanasius Werke I11,1, 6) (FNS 108f).

39 Alexander, Brief an alle Bischofe, 11 (Opitz, Athanasius Werke I11,1, 8) (FNS 112f). Die Verurteilten (6
Presbyter, einschlieBlich Arius, 6 Diakone und 2 Bischofe) werden namentlich genannt: ebd. 6 (Opitz,
a.a.0.,7) (FNS 110f). Die von diesen verbreiteten Irrlehren werden aufgelistet: ebd. 7-9 (Opitz, a.a.0.,
7-8) (FNS 110-113).

40" Alexander, Brief an alle Bischofe, 3 (Opitz, a.a.0., 7) (FNS 108f). Vgl. ebd., 16. 18 (Opitz, a.a.0., 9f)
(ENS 116f).

41 Ibd., 4 (Opitz, a.a.0.,7) (FNS 110f).

42 Epiphanius, Panarion 69 4; vgl. Baus — Ewig (1985) 21.

43 Dariiber unterrichtet ein Brief von Papst Liberius an Kaiser Konstantius aus dem Jahre 353/354: Libe-
rius, Epistula ad Constantium, 4 (CSEL 65, 91f) (FNS 118f).

4 Vgl. D. Stiernon, Nicomedia, in: Di Berardino II (2007) 3494f.

4 Vgl. Ch. Kannengiesser, Eusebio di Nicomedia, in: Di Berardino I (2006) 1857—-1860 (1859), mit Hin-
weis auf Philostorgius, Historia Ecclesiae 2, 16 (GCS 21).

46 Vgl. den aus dem Syrischen rekonstruierten griechischen Text bei Opitz, Athanasius Werke 1II,1, 38—
40, verbessert bei L. Abramowski, Die Synode von Antiochien 324/325 und ihr Symbol, in: Zeitschrift
fiir Kirchengeschichte 86 (1976) 356-366 (359-360); FNS 120—129 (syrisch mit englischer Uberset-
zung); deutsche Ubersetzung bei Grillmeier, Jesus der Christus I, 404f. Die Synode tagte zwischen
September 324 und Mai 325: so M. Simperl, Politik und Theologie auf dem Konzil von Nizéa, in:
1KaZ 53 (4/2024) 372-381 (375); Ders., Das Schreiben der Synode von Antiochia 324/325 (Urk. 18).
Uberlieferungsgeschichtliche Einordnung, Edition, Ubersetzung und Kommentar (Texte und Unter-
suchungen zur Geschichte der altchristlichen Literatur 195), Berlin — Boston 2025; siehe bereits die
Zusammenfassung: Ders., Das Schreiben der Synode von Antiochia 324/325 (Urk. 18). Uberlieferungs-
geschichtliche Einordnung, Edition, Ubersetzung und Kommentar, in: Zur Debatte 1/2024, 104—108.



252 Jesus Christus, der wesensgleiche Sohn des ewigen Vaters

schaffenes, sondern recht eigentlich als ein Gezeugtes ...“4’. Gezeugt ist er nicht
»durch Willen oder Einsetzung* des Vaters, sondern als unverénderliches gottliches
Ebenbild des Vaters, als Gott Logos*®. Also kurz gesagt: der Sohn ist vom Vater ge-
zeugt und nicht geschaffen. ,,Noch fehlen die typisch nicaenischen Formeln ,vom
Wesen des Vaters® oder ,eines Wesens mit dem Vater® oder das Homoousios! Den-
noch ist alles Wichtige gesagt: die Zeugung des Sohnes aus dem Vater, seine ganze
Ebenbildlichkeit mit ihm*“4°. Die Synode exkommunizierte drei Bischofe aus den
syrisch-paldstinensischen Bereich, darunter den spiter sehr bekannten Theologen
und Kirchenhistoriker Eusebius von Ciisarea®®, den Arius als seinen Gesinnungs-
genossen bezeichnete’! und bei dem er nach seiner Vertreibung aus Alexandrien
verweilte, um dann nach Nikomedien weiterzureisen®”. Einberufen wurde die Syno-
de durch Bischof Ossius von Cordoba, den Legaten des Kaisers Konstantin, oder
(nach dem neueren Vorschlag von Matthias Simperl) durch Eustathius von Berda?,
,»der kurz vor der Synode nach Antiochia gewechselt war und dort nach dem sechs-
monatigen Pontifikat des ariusfreundlichen Paulinus von Tyrus Kirchenzucht und
-ordnung wiederherzustellen trachtete ... Eustathius und die mit ihm versammelten
Bischofe rdumen am Schluss des Schreibens den drei Exkommunizierten die Moglich-
keit zur Umkehr und BuBe auf der bevorstehenden Synode in Ankyra ein ...“>*,

Ankyra in Galatien als geplanter Ort der, wie es heifit, ,,groen und hierarchi-
schen Synode*“>3 entspricht dem heutigen Ankara in der Tiirkei. Als Bischof wirkte
dort Marcell (von Ankyra), der sich spiter auf dem Konzil von Nizida leidenschaftlich
einsetzte fiir die wahre Gottheit Jesu gegen die Arianer>®.

Diese Synode fand freilich nicht statt, weil Kaiser Konstantin sie von Ankyra
nach Nizéa in Bithynien verlegte, ganz in der Néhe seiner kaiserlichen Residenz in
Nikomedien®’. Dafiir nannte er drei Griinde: die verkehrstechnische Lage, die vor
allem fiir die Teilnehmer aus Europa giinstiger war, das bessere Klima und die
Maoglichkeit, dass er personlich an dem Treffen teilnehme?®. , Konstantin entschied
sich also allem Anschein nach d@uflerst knapp dafiir, an einer bereits geplanten Syno-
de teilzunehmen, diese deshalb in die Nihe der Kaiserresidenz in Nicomedia zu ver-

47 7Zitiert in Grillmeier, Jesus der Christus I, 404.

48 Ebd.

49 Grillmeier, Jesus der Christus I, 405.

30" Das Schreiben der Synode von Antiochien 325, 14 (Opitz, Athanasius Werke 111,1, 40) (FNS 126f).

S Arius, Brief an Eusebius von Nikomedien, 3 (Opitz, Athanasius Werke I11,1, 2) (FNS 40f).

52 Vgl. Baus — Ewig (1985) 20.

33 Vgl. die Absenderliste des Synodalschreibens (Ossius, Eustathius ...): Das Schreiben der Synode von
Antiochien 325, 1 (Opitz, Athanasius Werke 11,1, 36) (FNS 120f). Beroa ist das heutige Aleppo: vgl.
Simperl (2023) 108. In den meisten syrischen Manuskripten beginnt die Absenderliste mit Eustathius:
vgl. S. Fernandez, Who Convened the First Council of Nicaea: Constantine or Ossius?, in: The Journal
of Theological Studies, NS 71 (1/2020) 196-211 (201f).

54 Simperl (2024) 375. Vgl. den Hinweis auf Ankyra: Das Schreiben der Synode von Antiochien 325, 15
(Opitz, Athanasius Werke II1,1, 40) (FNS 126f).

55 Das Schreiben der Synode von Antiochien 325, 15 (Opitz, Athanasius Werke I11,1,40) (vgl. FNS 126f).

56 Vgl. G. Feige, Marcell von Ancyra, in: Dopp — Geerlings (2002) 481f.

57 Vgl. Kaiser Konstantin, Schreiben zur Ankiindigung der nicénischen Synode (Opitz, Athanasius Werke
IIL,1, 41f) (FNS 128-131).

38 Tbd. (Opitz, Athanasius Werke I11,1, 42) (FNS 128-131).



Manfred Hauke 253

legen und zudem auf eine Reise [nach Agypten] zu verzichten, deren repriisentative
Bedeutung angesichts der erst im September 324 erlangten Herrschaft iiber den Osten
des romischen Reichs nicht unterschiitzt werden darf*>°. ,,Aus der geplanten Synode
fiir den 6stlichen Reichsteil war ein Reichskonzil geworden“®.

Eusebius von Cisarea erinnert daran, dass sich der Name Nizda (Nikaia auf
Griechisch) von der griechischen Siegesgdttin Nike herleitet®!. Der heutige tiirkische
Name ist Iznik; die Stadt liegt rund 140 Kilometer siidlich von Istanbul, dem friiheren
Konstantinopel. Nizda war zu Land und iiber das Meer leicht zu erreichen; die Kaiser-
residenz in Nikomedien (dem heutigen Izmit) war ca. 60 Kilometer entfernt. Nach
neueren Ausgrabungen tiirkischer Archidologen tagten die Konzilsviter in einem
Palast des Kaisers Konstantin®? auBerhalb der Stadtmauern mit einem Panoramablick
auf den nahegelegenen Ascanius-See. Spiter wurde dort eine dreischiffige Basilika
errichtet, deren Uberreste spiiter als Folge eines Erdbebens im See versanken und
neuerdings wieder aus dem Wasser ragen®.

Konstantin war vor allem daran interessiert, die Einheit der Christen unter-
einander zu fordern, die auch dem Frieden und der Einheit des romischen Reiches
zugutekam. Die theologischen Auseinandersetzungen hingegen waren ihm fremd.
Dies zeigt bereits sein Brief an Alexander und Arius, in dem er behauptete, es ginge
hier um eine ganz geringfiigige Ursache, um die heftig zu streiten es sich nicht
lohne®, und nach dem Konzil geriet er ausgerechnet unter den Einfluss des Euse-
bius von Nikomedien, des theologischen Anfiihrers der Arianer. Sein ,,Hoftheo-
loge*, der auf dem Konzil von Nizia seine Gunst erlangte, wurde ein anderer Eu-
sebius, der Bischof von Césarea (in Paldstina). Dessen Verdienste um die
Kirchengeschichtsschreibung sind unbestritten (er schrieb die wichtigste Kirchen-
geschichte der ersten Jahrhunderte und eine Biographie Konstantins). Seine theo-
logische Haltung in der christologischen Auseinandersetzung war freilich ambiva-
lent, wie bereits seine Exkommunikation auf der Synode von Antiochia kurz vor
Nizda zeigte. Konstantin wandte sich unter dem Einfluss dieser problematischen
Wiirdentriger spiter zwar nicht direkt gegen das Konzil von Nizéda, wohl aber
gegen die herausragendsten Vertreter des nizéinischen Glaubensbekenntnisses, zu
denen nicht zuletzt der hl. Athanasius gehorte, der Nachfolger Bischof Alexanders
in Alexandrien (seit 328). Kaiser Konstantin verbannte ihn aus Agypten in das ferne
Germanien, in Trier®. Und nach dem Tod Konstantins (337) wurde der arianische
Einfluss auf das Kaiserhaus so stark, dass die Anhinger des Konzils von Nizda zum
Teil grausam verfolgt wurden und eine chaotische Synode auf die andere folgte.
Dieses Chaos endete erst mit der Synode von Konstantinopel (381), die das nizéni-

39 Simperl (2024) 375.

60 Piétri — Markschies (2005) 304.

61 Eusebius, Vita Constantini 3,6.

62 Den kaiserlichen Palast erwihnt bereits Eusebius, Vita Constantini 3,10.

63 Vgl. A. Krogmann, Der See, die Kirche und das Konzil: Auf den Spuren von Nizia, in: www katho-
lisch.de, 21.03.2025.

6 Konstantin, Brief an Alexander und Arius, in Eusebius von Cisarea, Vita Constantini II, 64—72 (hier
68-71) (Opitz, Athanasius Werke 11,1, 32-35) (ENS 98-107).

65 Vgl. Baus — Ewig (1985) 30-33.



254 Jesus Christus, der wesensgleiche Sohn des ewigen Vaters

sche Glaubensbekenntnis mit dem Bekenntnis zur Gottheit des Heiligen Geistes
ergdnzte und auf dem Konzil von Chalzedon (451) als 6kumenisches Konzil an-
erkannt wurde®.

6. Das Christusbekenntnis des Konzils von Nizéda

Mit den Bemerkungen zu den Jahrzehnte dauernden Auseinandersetzungen nach
Nizéda sind wir schon in der geschichtlichen Abfolge der Ereignisse vorausgeeilt.
Wichtig ist jedenfalls die Beteiligung des Kaisers, der die Abhaltung des Konzils
personlich anordnete und die Teilnahme der Bischofe finanziell unterstiitzte, nicht
zuletzt durch die Méglichkeit, kostenlos die kaiserliche Post fiir die Reise zu nutzen®’
sowie in Nizda mitsamt ihrem Gefolge ,,in reicher Fiille“ Kost und Logis zu er-
halten®®. Hitte es die in Antiochien angekiindigte Synode im Jahre 325 in Ankyra
gegeben, dann wire der theologische Konflikt wahrscheinlich eskaliert mit Bischofs-
absetzungen und Exkommunikationen. Konstantin hingegen ging es darum, eine
moglichst von allen getragene Einigung zu fordern und Spaltungen nach Moglichkeit
zu verhindern®. Bereits im Jahre 314, also elf Jahre zuvor, hatte der Kaiser in Arles
eine Synode einberufen, die den Donatistenstreit klérte; dabei ging es um die Giiltig-
keit der Taufe durch Kleriker, die in der Christenverfolgung schwach geworden
waren’®. Neben dem christologischen Thema, das im Vordergrund stand, gab es auch
noch andere Punkte, die der Kldrung bedurften, insbesondere der Termin des Oster-
festes’!.

Eusebius von Cisarea beschreibt sehr lebendig die weltweite Prigung des Kon-
zils, die selbst iiber die Grenzen des romischen Reiches hinausging, und auch dessen
Verbindung mit dem Nachfolger des hl. Petrus:

,,Von allen Kirchen, welche ganz Europa, Libyen und Asien bedeckten, waren ja
die vornehmsten der Diener Gottes versammelt, und ein Bethaus ... fasste zugleich
in sich Syrer und Kilikier, Phoniker, Araber und Palistiner, und dazu Agypter, The-
béer, Libyer sowie Ankdmmlinge aus Mesopotamien; ja sogar ein Bischof aus Per-
sien nahm an der Synode teil und nicht fehlte der Skythe in dem Reigen; Pontus und
Galatien, Kappadokien und Asien, Phrygien und Pamphylien boten die Auslese der
Thren. Ja ... selbst von Spanien war jener weit berithmte Mann [Bischof Ossius von
Cordoba] einer der zahlreichen Teilnehmer an der Versammlung. Von der Kaiserstadt
war der Bischof [Silvester] wegen seines Alters nicht gekommen, Priester aber er-
schienen von ihm, seine Stelle zu vertreten. Einen solchen Kranz, umwunden mit dem
Bande des Friedens, weihte seit Menschengedenken einzig Kaiser Konstantin Chris-

% Vgl. Baus — Ewig (1985) 70-80.

67 Vgl. Busebius von Cisarea, Vita Constantini 3.6.

8 Vgl. Eusebius von Cisarea, Vita Constantini 3,9.

° Vgl. Simperl (2024) 376.

70 Vgl. Ch. Munier — G. Pilara, Arles, in: Di Berardino 1 (2006) 538f.

7l Vgl. dazu die Rede Konstantins in Eusebius von Cisarea, Vita Constantini 3,17-20; Piétri — Mark-
schies (2005) 303; V. Loi — B. Amata, Pasqua III. Controversia pasquale, in: Di Berardino III (2008)
3941-3943.

Qo



Manfred Hauke 255

to seinem Retter als gotteswiirdiges Dankgeschenk fiir den Sieg iiber seine Gegner
und Feinde, ein Abbild der Apostelschar in unserer Zeit”’2.

Eusebius von Cisarea spricht von mehr als 250 Bischofen, die noch ein zahl-
reiches Gefolge mitfiihrten’?. Konstantin und Athanasius, ebenfalls Augenzeugen,
sprechen von mehr als 300 Bischofen’; Athanasius spricht spiter von 31873, Die
Zahl 318, die erst seit den sechziger Jahren des vierten Jahrhunderts genannt wird, ist
wohl symbolisch zu verstehen und erinnert an die Zahl der Diener Abrahams im
Buche Genesis (Gen 14,14)7%. Besonders zu erwihnen ist hier Ossius (Hosius) von
Cordoba, der in der letzten groBen Christenverfolgung des Kaisers Diokletian ein
vorbildliches Zeugnis abgelegt hatte. Ossius war der wichtigste bischofliche Berater
des Kaisers, der den Brief Konstantins an Alexander und Arius nach Alexandrien
brachte. Auf dem Konzil von Nizda hatte er als kaiserlicher Berater den Vorsitz
inne’’.

Eusebius von Cisarea beschreibt den feierlichen Einzug des Kaisers, der schon
rein physisch eine eindrucksvolle Personlichkeit war. Konstantin setzte sich erst,
nachdem die Bischofe ihn durch Winke dazu aufforderten’®. BegriiBt wurde er dann
offiziell durch Bischof Eusebius (von Nikomedien), dem als Metropolit der Provinz
Bithynien dieses Privileg zukam”®.

Eusebius von Cisarea fasst dann die Eroffnungsrede Konstantins zusammen.
Darin heif3t es: fiir ,,schlimmer als jeder Krieg und jeder furchtbare Kampf gilt mir
der innere Zwist der Kirche Gottes und schmerzlicher scheint mir dies als Kdmpfe
nach auBlen. Als ich so die Siege iiber die Feinde durch des Hochsten Willen und Bei-
stand errungen hatte, glaubte ich, es eriibrige mir nur Gott Dank zu sagen ...*%0,

Konstantin korrigierte dann indirekt seinen Brief an Alexander und Arius, indem
er betont, dass der innere Zwist keineswegs unbedeutend sei und er deshalb die Ver-
sammlung einberufen habe, damit Frieden und Eintracht herrschen®!.

Konstantin hielt die Er6ffnungsrede auf Lateinisch, aber sie wurde sofort bei der
Versammlung ins Griechische iibersetzt. Bei der ausfiihrlichen kontroversen Dis-
kussion bemiihte sich der Kaiser, alle Teilnehmer zu verstehen und nahm selbst in
griechischer Sprache an der Aussprache teil, ,,bis er es schlieBlich erreichte, dass sie
tiber alle strittigen Punkte eines Sinnes und einer Meinung waren®. Es gab also einen

72 Eusebius von Cisarea, Vita Constantini 3,7; dt. BKV, Eusebius von Cisarea I, Kempten — Miinchen
1913, 100f.

73 Eusebius von Cisarea, Vita Constantini 3,8.

74 Konstantin, Brief an die alexandrinische Gemeinde, 4 (Urkunde 25) (Opitz, Athanasius Werke 111,1,
53) (FNS 156f); Athanasius, Historia Arianorum ad monachos 66.

75 Athanasius, Epistula ad Afros 2. Vgl. H.C. Brennecke, Nicéa I, in: TRE 24 (1994) 429441 (431).

76 Vgl. Piétri — Markschies (2005) 305. Die namentlichen Listen ,,bieten 222, 220 oder 218 Namen*
(ebd.). Vgl. FNS 157, Anm. 326.

77 Vgl. T. Bohm, Ossius von Cordoba, in: Dopp — Geerlings (2002) 537f; Piétri — Markschies (2005)
307; M. Simonetti, Ossio, in: Di Berardino II (2007) 3700. Nach der aktuellen Forschung von Simperl
(2023) war freilich nicht Ossius von Cordoba der Vorsitzende der Synode von Antiochien 325 (oder
324), sondern Eustathius von Beroa (siehe oben).

78 Eusebius von Cisarea, Vita Constantini 3,10.

7 Vgl. Busebius von Cisarea, Vita Constantini 3,11; Brennecke, Nicda I (1994), 432.

80 Eusebius von Cisarea, Vita Constantini 3,12.

81 Ebd.



256 Jesus Christus, der wesensgleiche Sohn des ewigen Vaters

einstimmigen Beschluss beziiglich der Glaubenslehre und der Osterfeier. So die
Schilderung bei Eusebius von Césarea®?.

Es sind uns keine Konzilsakten iiberliefert®, aber wir haben eine Reihe von ori-
ginalen Dokumenten, vor allem das griechisch abgefasste Glaubensbekenntnis®*, eine
antiarianische Verurteilungsformel®, 20 Kanones zur kirchlichen Rechtsordnung®
und einen Synodalbrief, der die Lehre des Arius verwirft3”. Athanasius lieB seinem
Traktat iiber die Beschliisse der Synode ein Aktenfaszikel folgen®®, und Eusebius von
Cisarea schrieb einen Brief an seine Gemeinde, worin er die Abfassung des Glaubens-
bekenntnisses erklidrte und seinen Positionswechsel auf die Seite der Arius-Gegner,
wodurch er nach der antiochenischen Exkommunikation rehabilitiert wurde®°.

Wichtig ist die Verbindung des Nizédnischen Glaubensbekenntnisses mit dem
vorausgehenden Glauben der Kirche, wie er mit besonderer Feierlichkeit bei der
Taufe bekannt wurde. Bemerkenswert ist, dass ausgerechnet Eusebius von Césarea,
der auf der Synode von Antiochien kurz vor Nizda wegen seiner Nihe zu Arius ex-
kommuniziert worden war, zu einem ,,unverdiichtigen Zeugen der kirchlichen Uber-
lieferung wurde. Gleich nach dem Konzil wandte er sich an seine Gemeinde an Cé-
sarea, um sich angesichts des neuen Glaubensbekenntnisses zu erkliren®. Dabei
betonte er, auf dem Konzil sein eigenes Glaubensbekenntnis vorgelegt zu haben, das
allgemeine Anerkennung fand und dem entspreche, was bei seiner eigenen Taufe
bekannt worden war. Er zitiert dann wortlich dieses Glaubensbekenntnis, das ge-
wohnlich als das Taufbekenntnis der Kirche von Césarea in Palédstina angesehen wird,
und gleich danach das nizéinische Bekenntnis. Das zitierte traditionelle Glaubens-
bekenntnis lautet folgendermal3en:

,,Wie wir es von den fritheren Bischofen im ersten christlichen Unterricht und
beim Empfang des Taufbades vernommen haben, wie wir es aus den gottlichen
Schriften gelernt haben und wie wir dann selbst in unserem priesterlichen und bischof-
lichen Amte geglaubt und gelehrt haben: so glauben wir auch jetzt und legen diesen
unseren Glauben zur Bestitigung vor. Derselbe ist folgender:

,Wir glauben an einen Gott, den allméchtigen Vater, den Schopfer aller sicht-
baren und unsichtbaren Dinge; und an einen Herrn Jesus Christus, das Wort Gottes,
Gott von Gott, Licht vom Lichte, Leben vom Leben, den eingeborenen Sohn, den
Erstgeborenen aller Schopfung, der vor allen Zeiten aus dem Vater gezeugt ist, durch
den auch alles geworden ist; der um unseres Heiles willen Fleisch geworden ist und
unter den Menschen gewohnt hat, der gelitten hat und am dritten Tage wieder aufer-
standen ist und aufgefahren zum Vater und in Herrlichkeit wiederkommen wird, zu
richten die Lebendigen und die Toten. Wir glauben auch an einen Heiligen Geist.’

82 Eusebius von Cisarea, Vita Constantini 3,13.

83 Zu den historischen Quellen vgl. etwa Piétri — Markschies (2005) 307-317; FNS (2024) XV-XXXVI.

8 DH 125; COD 5; FNS 132f.

85 DH 126; COD 5; FNS 132f.

86 COD 6-16; FNS 132-145; nur einige Beispiele in DH 127-129.

87 COD 16-17; FNS 143-145 in Auswahl: DH 130.

88 Athanasius, De decretis Nicaenae synodi, 33—42.

89 Eusebius von Cisarea, Brief an seine Gemeinde iiber das Konzil von Nic#a (Opitz, Athanasius Werke
1I1,1, 42-47) (FNS 158-167).

% Siehe die vorausgehende Fufinote.



Manfred Hauke 257

... Gegeniiber diesem von uns vorgelegten Glaubensbekenntnisse war kein
Grund zum Widerspruch vorhanden. Im Gegenteil, unser gottgeliebtester Kaiser
selbst bezeugte als der erste die Richtigkeit desselben; er gestand, dass er ebenfalls
so denke, und kniipfte daran die Aufforderung, alle mochten diesem Bekenntnisse
beitreten, die Glaubenssitze unterschreiben und auf eben diese sich einigen, nur
sollte noch das eine Wort ,gleichwesentlich hinzugefiigt werden. Aber auch dieses
Wort erklirte er selbst wieder, indem er sagte, dass der Sohn nicht in derselben Weise
gleich wesentlich genannt werde, wie die Korper infolge ihrer Entwicklung, und dass
er weder durch eine Teilung noch durch irgendeine Abtrennung von dem Vater sein
Dasein habe; denn die immaterielle, geistige und korperlose Natur kénne unméglich
einer korperlichen Verdnderung unterworfen sein; es gezieme sich vielmehr, der-
artige Dinge im gottlichen und geheimnisvollen Sinne zu verstehen. So suchte also
unser iiberaus weiser und glaubigfrommer Kaiser derartige Schwierigkeiten philo-
sophisch zu 16sen, die anderen (die Bischofe) aber verfassten zum Zweck der Bei-
fligung des Ausdrucks ,gleichwesentlich® folgendes Schriftstiick (es folgt dann das
Nizénische Glaubensbekenntnis)?!.

Wichtig sind im Taufbekenntnis der Kirche von Cisarea vor allem die Worte
,,Gott von Gott, Licht vom Licht*, die mindestens auf die Mitte des dritten Jahr-
hunderts Zurﬁckgehen92. Jesus Christus ist das ,,Wort Gottes®, was vor allem eine
Anspielung auf die johanneische Theologie darstellt. Bereits im Johannesprolog
heiBites: ,,JIm Anfang war das Wort und das Wort war bei Gott und das Wort war Gott*
(Joh 1,1). Auch die Lichtsymbolik findet sich auf vorziigliche Weise im Johannespro-
log: ,,In ihm war das Leben, und das Leben war das Licht der Menschen ... Das wahre
Licht, das jeden Menschen erleuchtet, kam in die Welt“ (Joh 1,4.9)*3. Kommentieren
konnen wir die Lichtsymbolik auch mit dem Hinweis auf das systematische Jugend-
werk des Origenes ,,Uber die Urspriinge*, das kurze Zeit vor seiner Ubersiedlung von
Alexandrien nach Cisarea entstanden ist®*: Die Zeugung des gottlichen Sohnes ist
kein korperlicher Vorgang, sondern entspricht der Wiirde Gottes. Sie ,,ist ebenso ewig
und immerwihrend wie die Zeugung des Glanzes durch das Licht. Denn nicht kraft
einer Adoption durch den Geist wird er von auflen (kommend) zum Sohn, sondern
von Natur aus ist er Sohn“%.

Wichtig ist auch aus der paulinischen Theologie die Anspielung auf den Christus-
hymnus des Kolosserbriefes, wonach in Christus alles geschaffen ist, ,,was im Him-
mel und auf Erden ist* (Kol 1,16). Eng damit verbunden ist wiederum der Johannes-
prolog: ,,Alles ist durch das Wort geworden und ohne es wurde nichts, was geworden
ist“ (Joh 1,3)%.

°l Ebd. (Opitz, Athansius Werke I11,1, 43f); (FNS 158-163); deutsch bei Theodoret von Cyrus II (BKV
51), Kempten — Miinchen 1926, 49-51. Das Taufbekenntnis von Cisarea aus dieser Quelle ist auch ab-
gedruckt mit einem kurzen Kommentar und Quellenhinweisen in DH 40; FNS 158f.

92 Vgl. den Kommentar in DH 40 sowie R. Staats, Das Glaubensbekenntnis von Nizia-Konstantinopel.
Historische und theologische Grundlagen, Darmstadt 1996, 160f.

93 Vgl. auch Weish 7,25f; Hebr 1,3; Joh 8,12; Staats (1996) 227.

9 Vgl. Gérgemanns — Karpp 6

9 Origenes, De principiis 1,2.4 (deutsch in Gérgemanns — Karpp 131).

9% Vgl. Staats (1996) 228.



258 Jesus Christus, der wesensgleiche Sohn des ewigen Vaters

Gleichzeitig betont das Taufbekenntnis von Cisarea die Tatsache, dass der Sohn
Gottes Mensch geworden ist, gelitten hat, auferstanden ist und am Ende wieder-
kommen wird in Herrlichkeit, zu richten die Lebenden und die Toten.

7. Die Einfagungen in das Uberlieferte
Glaubensbekenntnis

Das Glaubensbekenntnis von Nizéa schlief3t sich eng an das Taufbekenntnis von
Cisarea an, ohne damit wortlich identisch zu sein. Es entspricht jedenfalls der in allen
Kirchen verbreiteten miindlich iiberlieferten Glaubensregel, die sich auch in anderen
Taufbekenntnissen bezeugt, insbesondere in der Kirche von Jerusalem®’. Dabei wer-
den mehrere Bestandteile hinzugefiigt, die wir je fiir sich betrachten werden. Das
Glaubensbekenntnis von Nizia lautet folgendermal3en:

,»Wir glauben an (den) einen Gott, den Vater, den Allméchtigen, den Schopfer
alles Sichtbaren und Unsichtbaren, und an den einen Herrn Jesus Christus, den Sohn
Gottes, als Einziggeborener aus dem Vater gezeugt, das heifit aus dem Wesen des
Vaters, Gott aus Gott, Licht aus Licht, wahrer Gott aus wahrem Gott, gezeugt, nicht
geschaffen, wesensgleich dem Vater, durch den alles geworden ist, was im Himmel
und was auf der Erde ist, der wegen uns Menschen und um unseres Heiles willen
herabgestiegen und Fleisch und Mensch geworden ist, gelitten hat und auferstanden
ist am dritten Tage, hinaufgestiegen ist in die Himmel und kommt, Lebende und Tote
zu richten, und an den Heiligen Geist* (DH 125)%.

Neu sind im Nizdnum im Vergleich zur vorausgehenden Bekenntnistradition vier
Zusitze. Unterstrichen wird zunichst, dass der Sohn Gottes ,,aus dem Wesen des
Vaters® stammt (ek tes ousias tou Patros, lateinisch de substantia Patris). Der grie-
chische Begriff ousia lisst sich iibersetzen mit ,,Sein®, ,,Wesen* oder (wortlich)
,.Seiendheit*. Das Wort bezieht sich auf das Sein im Blick auf dessen Bestéindigkeit™.
Dass der Sohn aus dem ,,Wesen* oder der ,,Substanz® des Vaters stammt, steht im
Gegensatz zum Ursprung des Sohnes im ,,Willen* des Vaters.

Der Gebrauch des Begriffes Ousia hatte durchaus seine Schwierigkeiten. Seit
Aristoteles kann er gebraucht werden fiir das Wesen (die Substanz) eines Individu-
ums und dann mit der Hypostase gleichgesetzt werden (der Wirklichkeit, die ,,unter*
der Erscheinung steht), aber auch als gemeinsames Wesen fiir alle Individuen der
gleichen Art. Wenn man ihn als das gleiche individuelle Wesen versteht, dann kann
er im Sinne des Sabellianismus missverstanden werden, wonach der Sohn derselbe
ist wie der Vater und umgekehrt. In diesem Sinne weist Bischof Dionysius von Ale-
xandrien in der Mitte des dritten Jahrhunderts die Kritik einiger Glaubiger zuriick,
die ihm vorgeworfen hatten, er betrachtete den Sohn nicht als gleichwesentlich mit

97 Vgl. DH 41; Grillmeier, Jesus der Christus I 406; Piétri — Markschies (2005) 310.

9 Deutsche Ubersetzung nach der griechischen Fassung.

% Vgl.J. Halfwasser, Substanz; Substanz/Akzidens. I. Antike, in: J. Ritter u.a. (Hrsg.), Historisches Wor-
terbuch der Philosophie 10, Basel 1998, 495-507; C. Horn — C. Rapp (Hrsg.), Worterbuch der antiken
Philosophie, Miinchen 2002, 320-324; Lampe, A Patristic Greek Lexicon, 980-985.



Manfred Hauke 259

dem Vater. Dionysius weist den Begriff nicht zurtick, aber bemerkt, dass er sich nicht
in der Heiligen Schrift finde!,

Der Ursprung aus dem Wesen des Vaters entspricht dem Eigenschaftswort
,,wesensgleich* (auf Griechisch homootisios)'°'. Wenn der Sohn aus der Substanz des
Vaters hervorgeht, ist er kein Geschopf, sondern befindet sich auf der gleichen seins-
miBigen Ebene wie der Vater. Vater und Sohn sind wesensgleich. Sie lassen sich nicht
voneinander trennen.

Der Gebrauch des Begriffes ,,wesensgleich® wurde, so scheint es, von den Aria-
nern selbst herausgefordert. Er findet sich bereits in dem nur fragmentarisch iiber-
lieferten Werk des Arius ,,Thaleia®, wo es heilit: ,,Der Sohn trigt kein Kennzeichen
Gottes in seiner individuellen Hypostase, denn er ist ihm nicht gleich und nicht
wesensgleich*!%2. Den gleichen Ausdruck verwendet Arius in einem Brief an Alex-
ander, um die Irrlehre der Manichéder zu kennzeichnen: Mani habe gelehrt, der vom
Vater Gezeugte sei ,.ein gleichwesentlicher Teil“ des Vaters!?. In dieser Beschreibung
wird der philosophische Materialismus der Manichéer deutlich. Sie hatten keine Vor-
stellung von der reinen Geistigkeit Gottes und stellten sich (jedenfalls nach der Kenn-
zeichnung des Arius) die Entstehung des Sohnes aus dem Vater nach der Art eines
Korpers vor, der sich in zwei Teile aufteilt. Von daher fiihrte anscheinend der theo-
logische Freund des Arius, Eusebius von Nikomedien, den Begriff ,,wesensgleich*
auf dem Konzil von Nizéa ein: wenn wir Christus als ,,unerschaffen® bezeichnen, so
meinte er, dann beginnen wir damit, ihn dem Vater als ,,wesensgleich* vorzustellen.
Als dieser Brief, so bemerkt Ambrosius, auf dem Konzil vorgelesen worden war,
hitten die Konzilsviter sich zum Gebrauch des Begriffes ,,wesensgleich® ent-
schlossen, weil sie merkten, wie sehr er die Gegner entsetzte!%,

Der dritte Einschub in das iiberlieferte Glaubensbekenntnis ist die Prézisierung:
Jesus Christus ist ,,wahrer Gott vom wahren Gott*. Das Adjektiv ,,wahr* schlieft eine
Deutung aus, die das Wort in einem uneigentlichen Sinne versteht, wie das bei den
Arianern der Fall war.

Engstens verbunden mit den genannten Bestimmungen ist der vierte Zusatz, der
betont: Jesus Christus ist vom Vater gezeugt und nicht geschaffen. Der Sohn hat
seinen Ursprung in Gott, aber einen ewigen Ursprung, der keine Trennung vom Vater
beinhaltet. Um den ewigen Ursprung zu betonen, spricht das Konzil von der Zeu-
gung, wihrend die Schopfung einen Beginn in der Zeit beinhaltet. Diese klare begriff-
liche Unterscheidung ist etwas Neues, denn vor dem Konzil wurden die Ausdriicke

100 Vgl. Athanasius, De Sent. Dion. 13 (Opitz, Athanasius Werke 11,1, 55); PL 5, 122. Siehe dazu Grill-
meier, Jesus der Christus I, 284-289.

101 Vgl. dazu C. Stead, Divine Substance, Oxford 1977 (Kap. VII); Ders., Homoousios, in: RAC 16
(1992) 364-433; P.F. Beatrice, The Word ,,Homoousios* from Hellenism to Christianity, in: Church
History 71 (2/2002) 243-276; M. Simonetti, Homoousios, in: Di Berardino I (2007) 2498f; W. Kin-
zig, The Creed of Nicaea. Old Questions, New Answers, in: The Ecumenical Review 75 (2/2023)
215-234 (224-230).

102 Arius, Thaleia, nach Athanasius, De synodis 15,3 (Opitz, Athanasius Werke 11, 242, Zeilen 16-17);
(FNS 92f); deutsch in Anlehnung an Grillmeier, Jesus der Christus I, 409.

103 Arius, Brief an Alexander, 3 (Opitz, Athanasius Werke I11,1, 12); (FNS 72).

104 Vo], Piétri — Markschies (2005) 309, mit einem von Ambrosius iiberlieferten Fragment: De fide 3,15
(Opitz, Athanasius Werke I11,1, 42) (FNS 166f).



260 Jesus Christus, der wesensgleiche Sohn des ewigen Vaters

»zeugen (vom griechischen gennao) und ,,werden* (von gignomai) noch synonym
verwendet'?’, Die Aussage ,,gezeugt, nicht geschaffen ,,ist theologisch nur dann
sinnvoll, wenn dem Begriff der Zeugung jede zeitliche und physische Komponente
genommen wird. Der Vater zeugt den Sohn von Ewigkeit her ...1%,

Mit dieser Prizisierung bekommt die schon vor Nizéda im ersten Glaubensartikel
der iiberlieferten Symbola bekannte Vaterschaft Gottes ein deutlicheres Profil. Gott
ist nicht nur ,,Vater, indem er die Welt geschaffen hat (gemeinsam mit dem Sohn und
dem Heiligen Geist), sondern zuallererst durch die ewige Zeugung des Sohnes.
»Diese Vaterschaft des Einen Gottes ist der erste Aspekt des christlichen Glaubens,
der Staunen hervorruft und dessen Unermesslichkeit es zu feiern gilt, wenn wir 1700
Jahre spiter Nizda wiederentdecken‘!07.

8. Der Anathematismus

Auf das Glaubensbekenntnis von Nizda folgt unmittelbar eine Verurteilung aria-
nischer Thesen: ,,.Die aber sagen: ,Es gab einmal eine Zeit, als er nicht war®, und
,Bevor er gezeugt wurde, war er nicht‘, und ,Er ist aus nichts geworden®, oder die
sagen, der Sohn Gottes sei aus einer anderen Hypostase oder Wesenheit oder er sei
geschaffen oder wandelbar oder verénderlich, diese belegt die katholische Kirche mit
dem Anathem® (DH 126).

Wichtig ist hier die Feststellung, dass der Sohn Gottes als solcher unverinderlich
ist und auch durch die Annahme der menschlichen Natur in seinem Gott sein keinen
Wandel erféhrt.

Das Anathem verurteilt nur die arianischen Irrtiimer, nennt aber keine konkreten
Personen. Dies geschieht freilich in dem Synodalbrief des Konzils von Nizda, wo es
heif3t: ,,Allererster Untersuchungsgegenstand war — in Anwesenheit des gottgeliebten
Kaisers Konstantin — die Glaubensfeindschaft und Gesetzwidrigkeit des Arius und
seiner Anhiinger. Einstimmig wurde beschlossen, seine glaubensfeindliche Lehr-
meinung sowie seine blasphemischen Aussagen und Bezeichnungen, mit denen er
den Sohn Gottes schmihte, mit dem Anathem zu belegen.*1%8

Zu bemerken ist freilich auch, dass die erreichte Kldrung noch einer weiteren
Entwicklung bedurfte. Die beiden Begriffe hypostasis und ousia wurden hier noch
synonym gebraucht als verschiedene Bezeichnungen fiir das gottliche Wesen, das
Vater und Sohn miteinander verbindet. Hypostasis kann die ,,Substanz‘ bedeuten, die
Vater und Sohn gemeinsam ist, aber auch (wie bei Origenes) fiir die drei distinkten
Subjekte der gottlichen Dreifaltigkeit stehen. Erst in der zweiten Hilfte des vierten
Jahrhunderts kommt es durch die theologische Arbeit der Kappadozier zu einer Dif-

105 Vgl. Grillmeier, Jesus der Christus I, 407; J.-H. Tiick, ,,Gleichwesentlich mit dem Vater*. Hat das
Konzil von Nizida die jiidischen Wurzeln des Christentums abgeschnitten?, in: IkaZ 53 (4/2024) 382—
395 (389).

106 Tiick (2024) 389.

107 Internationale Theologische Kommission, Jesus Christus, Sohn Gottes, Erloser. 1700. Jahrestag des
okumenischen Konzils von Nizéda 325-2025 (2025), Nr. 9 (www.vatican.va).

108 COD 16; vgl. FNS 144f.



Manfred Hauke 261

ferenzierung, die sowohl der Wesenseinheit der drei gottlichen Personen als auch
deren Unterschiedenheit begrifflich gerecht wird: die Formel von dem einen Wesen
in drei Hypostasen (mia ousia en trisin hypostasesin)'®.

9. Der Kampf um die Rezeption des
Konzils von Nizda

Nach dem bereits erwéhnten Bericht des Eusebius von Cédsarea gelangte das
Konzil zu einer einmiitigen Annahme der Beschliisse, aber der Weg dazu war durch-
aus mit Druck verbunden. Vor der Schlussabstimmung erklérten etwa 20 Bischofe,
dass sie nicht zustimmen konnten. Darauf drohte Kaiser Konstantin allen, die ihre
Unterschrift verweigerten, die sofortige Exilierung an. Diesem Druck hielten dann
am Ende nur Arius selbst und zwei dgyptische Bischofe stand, die ebenfalls aus Li-
byen stammten und ihn von Anfang an unterstiitzt hatten. Noch mehr als drei3ig Jahre
spater verweigerten die Anhinger der These, Jesus sei dem Vater nur ,,wesensidhn-
lich* und nicht ,,wesensgleich* (Homousianer), ihre Zustimmung zum Homoousios
mit der Begriindung, Konstantin habe die Bischofe zur Unterschrift gezwungen''”.
Arius wurde nach Illyrien verbannt, aber er konnte wohl schon bald in seine Heimat
Libyen zuriickkehren. Die Synode von Tyrus 335 erklérte Arius fiir rechtgldubig und
Konstantin befahl 336 dem Bischof von Konstantinopel, Arius wieder in die Gemein-
schaft der Kirche aufzunehmen. Diese Mallnahme stiel auf den Widerstand des hl.
Athanasius, der nach Trier verbannt wurde. Bevor Arius wieder aufgenommen wurde,
verstarb er plotzlich!!!.

Wie schon die Lebensgeschichte des Arius zeigt, war die Verurteilung des
Arianismus noch nicht das Ende der Irrlehre. Aus politischen Griinden unterstiitzten
die Kaiser oft den Arianismus und verfolgten die treuesten Anhénger des Konzils von
Nizéa, die (wie die heiligen Athanasius und Hilarius) aus ihren Bistlimern verbannt
wurden. Erinnert sei nur an das Wort des hl. Hilarius: ,,Ingemuit totus orbis et arianum
se esse miratus est“!'?> —  Der ganze Erdkreis seufzte auf und sah sich voll Ver-
wunderung als Arianer“!'3. Gut sechzig Jahre herrschte in der Kirche, wie Kardinal
Newman bemerkt, ein ,,Zustand der Uneinigkeit und Unordnung*!'*. Das Chaos in
der Kirche endete erst mit dem Konzil von Konstantinopel (381). Noch wenige Jahre
zuvor (375) beschreibt der hl. Basilius am Ende seines Werkes iiber den Heiligen
Geist die Situation der Kirche wie die einer Seeschlacht, bei der in dichter Finsternis
bei einem gewaltigen Sturm zwei Flotten einander bekdmpfen und man nicht mehr
zwischen Freund und Feind unterscheiden kann!!'3. | Tatsdchlich dauerte es etwa 50

109 Vgl. Grillmeier, Jesus der Christus I, 411f; Courth, Trinitit (1988) 116-119; 187-189.

110 v g]. Piétri — Markschies (2005) 312.

vl Williams, Arius, Arianismus, 982; Ders., Arius (2002) 71-81.

12 Hieronymus, Dialogus contra Luciferianos 19 (PL 23, 172 C).

113 Vgl. dazu J. H. Newman, Uber das Zeugnis der Laien in Fragen der Glaubenslehre, in: Ders., Polemi-
sche Schriften (Ausgewihlte Werke 1V), Mainz 1959, 255-292 (269-279).

114 Ebd., 272.

115 Basilius, De Spiritu Sancto 30,76 (Fontes christiani 12, 312-315).



262 Jesus Christus, der wesensgleiche Sohn des ewigen Vaters

Jahre, bis das Vokabular des Symbolums von Nizda aufgenommen wurde und man
sich iiber die universelle Bedeutung des ersten Konzils einig war*!16.

10. Nizéda als Hellenisierung des Christentums?

Das frithe Christentum hat sich entwickelt in einer Kultur, die von der griechi-
schen Philosophie beeinflusst war. Auch das gehort zur ,,Fiille der Zeit™ (Gal 4.4),
worin der ewige Sohn Gottes eine menschliche Natur angenommen hat. Der Einfluss
der griechischen Philosophie auf die Sprache des Glaubens wird mitunter als Ver-
fremdung der urspriinglichen biblischen Botschaft verdichtigt, so dass eine ,,Enthel-
lenisierung* des Glaubensbekenntnisses notig sei. Eingefiihrt wurde diese These vor
allem von der Dogmengeschichte des liberalen Protestanten Adolf von Harnack'”,
dem auch einige Autoren katholischer Herkunft in neuerer Zeit gefolgt sind, wie etwa
der Schweizer Theologe Hans Kiing!!®. Der Vorwurf einer unzulissigen ,,Hellenisie-
rung* betrifft nicht zuletzt das Konzil von Nizia (325)'!°. Der wichtigste Ansatz-
punkt fiir die einschldgige Diskussion ist der Gebrauch des Begriffes ,,wesensgleich*
(6poototog)' .

In der Christologie ist der Vorwurf einer ,,Hellenisierung® des Christentums weit-
gehend verstummt!?!. Kardinal Alois Grillmeier meint dazu: ,,So ,hellenistisch* die
Darbietung des Christlichen aussehen mag, den Inhalt konnte der griechische Logos
nicht schaffen, er konnte hochstens helfen, ja er musste in Dienst genommen werden,
ihn zu iibersetzen und ,griechisch® zu formulieren“!??. Auch beim derzeitigen Ge-
denken des ersten 6kumenischen Konzils, so scheint es, spielt der Vorwurf der ,,Hel-
lenisierung* keine besondere Rolle mehr. Nicht Nizda hat den Glauben hellenisiert,
sondern Arius wollte den Glauben ,hellenisieren” und das Geheimnis Gottes be-

116 Tnternationale Theologische Kommission, Jesus Christus, Sohn Gottes, Erloser, 4.

17 Vgl. A. von Harnack, Lehrbuch der Dogmengeschichte, I, Tiibingen “1909; Nachdruck Darmstadt
1983; Ders., Das Wesen des Christentums, hrsg. von C.-D. Osthovener, Tiibingen 2005 (Berliner
Vorlesungen 1899/1900); E.P. Meijering, Die Hellenisierung des Christentums im Urteil Adolf von
Harnacks, Amsterdam — Oxford — New York 1985; B. Mallmann, Enthellenisierung des Christentums.
Harnacks VorstoB3 in der Kritik, in: IKaZ 50 (2021) 393-407.

18 74 Kiing vgl. u.a. A. Grillmeier, Jesus von Nazaret — ,,im Schatten des Gottessohnes“? Zum Gottes-
und Christusbild, in: H.U. von Balthasar u.a., Diskussion iiber Hans Kiings ,,Christ sein“, Mainz 1976,
60-82; L. Scheffczyk, Kursinderung des Glaubens? Theologische Bilanz zum Fall Kiing, Aschaffen-
burg 21980, 53-63.

119 vgl. dazu Ricken, Nikaia als Krisis des altkirchlichen Platonismus (1969); Grillmeier, Jesus der Chris-
tus I, 386—413.

120 Vgl. Harnack, Das Wesen des Christentums, 132; kritisch dazu Grillmeier, Jesus der Christus I, 408—
412.

121 Vgl. A. Grillmeier, Fragmente zur Christologie. Studien zum altkirchlichen Christusbild, Freiburg
i.Br. 1997,91-111 (,,Hellenisierung und Enthellenisierung als innerchristlicher Prozef*); Fiedrowicz,
Theologie der Kirchenviter, 224f. Es gibt freilich nach wie vor dhnliche Denkmuster bei Vertretern
der pluralistischen Religionstheologie (insbesondere John Hick) und bei einigen evangelischen Theo-
logen, die in der Christologie einen jiidisch perspektivierten Subordinatianismus vertreten: vgl. K.-
H. Menke, Das Symbolum Nicaenum im Streit der Interpretationen, in: IkaZ 53 (4/2024) 396412
(406-409).

122 Grillmeier, Fragmente zur Christologie, 111.



Manfred Hauke 263

grenzen auf das, was in die Kategorien des mittleren Platonismus hineinpasste. Die
Internationale Theologische Kommission bemerkt in ihrem Dokument zum Konzils-
jubildum 2025: ,,Das Symbolum ist eingebettet in die Bewegung der schrittweisen
Ubernahme der griechischen Sprache und Denkmuster durch die christliche Glaubens-
lehre, wobei jene selbst durch den Kontakt mit der Offenbarung selbst verwandelt
wurden‘“123.

Dabei reichte es nicht, auf biblische Begriffe zu verweisen, die auch von den
Arianern benutzt, aber anders gedeutet wurden. Um den Gehalt des geoffenbarten
Wortes Gottes denkerisch auf den Punkt zu bringen, braucht es ein rationales Be-
miihen, das philosophische Begriffe benutzt. Hierbei reichte es nicht, nur ,,funktiona-
le* Kategorien anzuwenden, wie etwa ,,Sachwalter Gottes* (nach Hans Kiing), son-
dern es brauchte den Verweis auf den ontologischen Status Jesu. Diese Frage nach der
Identitét Jesu ist keineswegs ein unniitzes metaphysisches Bemiihen, das den ,,moder-
nen Menschen® nicht interessiere, sondern gehort zum gesunden Menschenverstand,
der sich bereits zur Zeit Jesu in der Frage zeigt, wer denn Jesus ist (Mt 16 parr.).

Offenkundig ist dabei auch, dass die Christologie untrennbar mit der Soteriologie
verbunden ist, also mit der Erlosung des Menschen. Schon Athanasius betont: Der
Mensch wire nicht ,,vergéttlicht worden, wenn das fleischgewordene Wort nicht
seiner Natur nach aus dem Vater stammte und sein wahres und eigenes Wort wiire*!4,
Es ist der Gedanke vom ,,heiligen Tausch®: der Sohn Gottes nimmt eine menschliche
Natur an, damit der Mensch teilnehmen kann am ewigen Leben Gottes.

Die Rezeption der griechischen Kategorien ist eine ,,Ankniipfung im Wider-
spruch*“!?3_ Einerseits gebraucht das Konzil mit dem Begriff homooiisios die griechi-
sche Wesensterminologie, aber andererseits bricht es das geldufige Denkmuster radi-
kal auf: Das eine Gottliche ist eine Wirklichkeit, in der es die Beziehungen gibt von
Vater, Sohn und Heiligem Geist. In der spiteren Theologie der Viterzeit, vor allem
seit Gregor von Nazianz und Augustinus, erscheint die Relation als das Konstitutive
der trinitarischen Personen. Thomas von Aquin wird das Nachdenken der Viterzeit
auf den Punkt bringen, dass die trinitarischen Personen subsistente Relationen sind,
also eine Wirklichkeit darstellen, die zwar denkmdglich ist, aber im geschopflichen
Bereich nicht vorkommt: als Geschopfe haben wir Relationen, sind aber nicht mit
unseren Beziehungen identisch. Von der goéttlichen Offenbarung aus wird also im
Unterschied zu einem blof} philosophischen Ansatz das Geheimnis Gottes inniger
beleuchtet. Mit Joseph Ratzinger konnen wir auch sagen: ,,Das Grundwort des Dog-
mas ,wesensgleicher Sohn® ... tibertrdgt ... das Faktum des Betens Jesu in philo-
sophisch-theologische Fachsprache ...“1%%. Der Sinn des geoffenbarten Glaubens
wird dabei in einen neuen geistigen Horizont libertragen und mit dem Giitesiegel des
kirchlichen Lehramtes versehen.

123 Internationale Theologische Kommission, Jesus Christus, Sohn Gottes, Erloser, Nr. 3.

124 Athanasius, Orationes contra Arianos 11,70; dt. Athanasius II (BKV 13), Kempten — Miinchen 1913,
218.

125 Vg, Tiick (2024) 391.

126 ], Ratzinger, Jesus von Nazareth. Beitriige zur Christologie I (JRGS 6/2), Freiburg i.Br. 2013, 707 (=
J. Ratzinger, Schauen auf den Durchbohrten. Versuche zu einer spirituellen Christologie, Einsiedeln
— Freiburg 1984, 28).



264 Jesus Christus, der wesensgleiche Sohn des ewigen Vaters

11. Die Bedeutung des Konzils von Nizéda far den
Glauben an Jesus Christus

Anlésslich des 1700jdhrigen Jubildums des Konzils von Nizéa gibt es eine iiber-
aus grofle Zahl von Tagungen, Vortrigen und Dokumenten, welche seine Bedeutung
fiir den Glauben an Jesus Christus hervorheben. Dazu gehort nicht zuletzt die Ver-
kiindigungsbulle des Heiligen Jahres 2025, Spes non confundit, von Papst Franziskus:
»Das Konzil von Nizia ist ein Meilenstein in der Kirchengeschichte. Sein Jahrestag
ladt die Christen dazu ein, der Heiligen Dreifaltigkeit gemeinsam Lob und Dank zu
singen, insbesondere Jesus Christus, dem Sohn Gottes, der ,wesensgleich dem Vater*
ist und uns dieses Geheimnis der Liebe offenbart hat!?7.

Besonders erwihnt sei eine wichtige Handreichung der Internationalen Theo-
logischen Kommission, die am 3. April des laufenden Jubildumsjahres 2025 ver-
offentlicht worden ist unter dem Titel: ,,Jesus Christus, Sohn Gottes, Erloser. 1700.
Jahrestag des 6kumenischen Konzils von Nizda“. ,,Das 1700-jdhrige Jubildum von
Nizda zu feiern®, so heil3t es, ,,bedeutet vor allem, iiber das Symbolum zu staunen,
das uns das Konzil hinterlassen hat* und das ,,gleichsam eine Ikone in Worten* ist
,iber die Schénheit dessen, was uns in Christus geschenkt ist*“!?8. Gewiirdigt wird
dabei nicht nur das Konzil von Nizéa, sondern das gesamte Glaubensbekenntnis, das
381 in Konstantinopel ergénzt worden ist. Die Mitglieder der Theologischen Kom-
mission widmen sich zunéchst der Unermesslichkeit der drei gottlichen Personen, die
ansetzt bei der innergéttlichen Vaterschaft, welche die ewige Zeugung des Sohnes
beinhaltet'?’. Die Unermesslichkeit Christi'3® beinhaltet die Unermesslichkeit des
dem Menschen angebotenen Heils'?!. Die Trinitétslehre und Christologie sind eng
verbunden mit der Soteriologie und der Anthropologie!3?. Das Dokument entfaltet
dann den Gehalt des Symbolums von Nizia im Leben der Glidubigen!3?. Ein weiterer
Blick beleuchtet das Konzil von Nizda als theologisches und kirchliches Ereignis,
wobei sich die Frage nach dem Verhiiltnis zwischen Offenbarung und Kultur stellt'34,
Deutlich wird dabei, dass die Offenbarung das menschliche Denken befruchtet und
erweitert!®. Betont wird schlieBlich, den Glauben von Nizéa fiir das ganze Volk
Gottes zugiinglich zu halten'3® und ,,mit neuem Schwung* daraus zu schopfen'?’.

Die okumenische Bedeutung des Christusbekenntnis von Nizda wird besonders
herausgestrichen durch die Stellungnahmen von Kardinal Kurt Koch. In einem pro-
grammatischen Vortrag vor einer okumenischen Tagung zum Thema ,,Bleiben im
Glauben der Alten Kirche* in Hofgeismar am 31. August 2024 wies der Kardinal

127 Franziskus, Spes non confundit, 17.
128 Internationale Theologische Kommission, Jesus Christus, Sohn Gottes, Erloser, 7.
129 Vgl. ebd., 8-20.

130 Vgl ebd., 21-29.

131 Vgl. ebd., 30-42.

132 Vgl ebd., 30.

133 Vgl. ebd., 48-69.

134 Vgl. ebd., 70-102.

135 Vgl. ebd., 80-83.

136 Vgl. ebd., 103-120.

137 Ebd., 121.



Manfred Hauke 265

kritisch auf arianische Tendenzen, die sich heute vor allem in bestimmten christlich-
jidischen Dialogen finden sowie in interreligiosen Gesprichen, die unter dem Ein-
fluss der pluralistischen Religionstheologie den Christusglauben reduzieren!3%.
»Selbst in der Kirche scheint es heute oft nicht mehr zu gelingen, im Menschen Jesus
von Nazareth das Antlitz Gottes wahrzunehmen und ihn als Gottessohn zu bekennen
...“13 Der eigentliche Gegensatz, dem wir uns heute in der Kirche stellen miissen,
l4sst sich mit der Formel umschreiben: ,,Jesus ja— Sohn Gottes nein“!4?, Das ,,Sohnes-
geheimnis Jesu ist ... die innerste Mitte des kirchlichen Dogmas iiber Jesus Christus,
insofern im Wort ,homousios‘ des Konzils von Nicaea die authentische und norma-
tive Interpretation dessen gegeben ist, was der biblische Sohnestitel impliziert“!4!,

138 Kardinal K. Koch, Das Nicaenum als Grundlage geistlicher Okumene, in: Diakrisis 45 (4/2024) 230—
247 (242-244). Auch in https://www.christianunity.va/content/unitacristiani/it/cardinal-koch/2024/
Conferenze/das-nicaenum-als-grundlage-geistlicher-oekumene--de-.html (Zugang 5.5.2025).

139 Ebd., 244.

140 Ebd., 245, mit Hinweis auf J. Ratzinger, Christus und Kirche. Aktuelle Probleme der Theologie — Kon-
sequenzen fiir die Katechese, in: Ders., Ein neues Lied fiir den Herrn. Christusglaube und Liturgie in
der Gegenwart, Freiburg i.Br. 1995, 47-55 (47).

141 Ebd., 239.



