
 

17 

ARTIKEL 

Die Lehre von der „Miterlöserin“ im geschichtlichen 
Durchblick. Von den biblischen Ursprüngen bis zu 

Papst Benedikt XVI. 

Manfred Hauke 

 
1. Das Erbe des Zweiten Vaticanums 17 

2. Methodologische Vorbemerkungen 21 

3. Die biblische Grundlage 26 

4. Maria als neue Eva in der alten Kirche 28 
5. Das heilshafte Mitleiden Mariens im Mittelalter 32 

6. Brennpunkte der modernen Entwicklung 38 

7. Die neuere Entwicklung 53 

 

1. Das Erbe des Zweiten Vaticanums 

Der Heilige Vater, Papst Benedikt XVI., gehört zu den wenigen noch le-
benden Theologen, die persönlich am Zweiten Vatikanischen Konzil teil-
genommen haben. Das zentrale Dokument des konziliaren Ereignisses ist 
zweifellos die Dogmatische Konstitution über die Kirche, Lumen gentium. 
Sie klingt aus mit dem marianischen Kapitel, das von Papst Paul VI. als 
„Höhepunkt“ der gesamten Konstitution bezeichnet wurde: das innerste 
Wesen der Kirche besteht in ihrer Beziehung zu Christus, und dieses Band 
kann nicht von der Mutter Gottes getrennt werden1. Das wichtigste Do-

                                                      

 
1  PAUL VI., Ansprache vom 21. November 1964: Acta synodalia Sacrosancti Concilii 

Oecumenici Vaticani secundi, Bd. III/8, Vatikanstadt 1976, 915 (= AAS 56, 1964, 
1014).- Der vorliegende Beitrag ist die aktualisierte deutsche Fassung eines Vor-
trages, der zuerst in italienischer Sprache auf einem Internationalen Symposium 
in Fatima gehalten wurde: M. HAUKE, La cooperazione attiva di Maria alla Redenzio-
ne. Prospettiva storica (patristica, medievale, moderna, contemporanea), in AA. VV., Maria, 



Manfred Hauke 

18 

 

kument des Konzils wurde also gekrönt durch den Blick auf „Die selige 
jungfräuliche Gottesmutter Maria im Geheimnis Christi und der Kirche“. 
Kein anderer Teil von Lumen gentium, nicht einmal die Themen der bischöf-
lichen Kollegialität und des Ökumenismus, hat eine so große Zahl von 
Kommentaren hervorgerufen wie das achte Kapitel2. Der bedeutungsvollste 
Gesichtspunkt des marianischen Kapitels aber ist die Mitwirkung Mariens 
am Erlösungswerk3. Dieses Thema steht also im Zentrum der konziliaren 
Lehre. 

Die Mitwirkung Mariens, gemäß der Sicht des Konzils, ist einzigartig4, 
aktiv5 und „fließt aus dem Überfluss der Verdienste Christi“6. Die einzige 

                                                                                                                       

 
„unica cooperatrice alla Redenzione“. Atti del Simposio sul Mistero della Corredenzione Ma-
riana. Fatima, Portogallo, 3-7 Maggio 2005, New Bedford, MA (USA) 2005, 171-
219; der Aufsatz wurde nachgedruckt in: Immaculata Mediatrix 6 (2/2006) 157-
189. Die Akten der Tagung wurden dem Heiligen Vater von einem der teilneh-
menden Kardinäle persönlich übergeben. Eine kürzere Fassung des vorliegen-
den Beitrages erschien in diesem Jahr in der Papst Benedikt XVI. gewidmeten 
Festschrift der Gustav-Siewerth-Akademie, Bierbronnen, anlässlich seines 80. 
Geburtstages: M. HAUKE, „Die aktive Mitwirkung Mariens in der Erlösung. Ein ge-
schichtlicher Durchblick“: A. VON BRANDENSTEIN-ZEPPELIN – A. VON STOCK-
HAUSEN – J. H. BENIRSCHKE (Hrsg.), Die göttliche Vernunft und die inkarnierte Liebe, 
Weilheim-Bierbronnen 2007, 13-48. 

2  Vgl. G. PHILIPS, La Chiesa e il suo mistero nel Concilio Vaticano II, Milano 1993, 511 
(or. frz. L’Église et son mystère, Paris 1967); G. ALBERIGO (Hrsg.), Storia del Vati-
cano II, Bd. II, Bologna 1996, 521 (dt.: Geschichte des Zweiten Vatikanischen 
Konzils, Bd. II, Mainz 2000). 

3  A. ESCUDERO CABELLO, Approcci attuali e proposte teologiche sul tema della cooperazione 
mariana, in Marianum 61 (1999) 177-211, hier 177f: «Il centro della dottrina ma-
riana conciliare è la cooperazione della madre del Signore all’opera della salvez-
za». 

4  „Die selige Jungfrau, die von Ewigkeit her zusammen mit der Menschwerdung 
des göttlichen Wortes als Mutter Gottes vorherbestimmt wurde, war nach dem 
Ratschluss der göttlichen Vorsehung hier auf Erden die erhabene Mutter des 
göttlichen Erlösers, in einzigartiger Weise vor anderen seine großmütige Gefähr-
tin und die demütige Magd des Herrn. Indem sie Christus empfing, gebar und 
nährte, im Tempel dem Vater darstellte und mit ihrem am Kreuz sterbenden 
Sohn litt, hat sie beim Werk des Erlösers in durchaus einzigartiger Weise in Ge-
horsam, Glaube, Hoffnung und brennender Liebe mitgewirkt zur Wiederherstel-
lung des übernatürlichen Lebens der Seelen. Deshalb ist sie uns in der Ordnung 
der Gnade Mutter“ (Lumen gentium, 61). 



Die Lehre von der „Miterlöserin“ im geschichtlichen Durchblick 

19 

Mittlerschaft des Erlösers „schließt … im geschöpflichen Bereich eine un-
terschiedliche Teilnahme an der einzigen Quelle in der Mitwirkung nicht 
aus, sondern erweckt sie“7. Mit einem von Papst Pius XII. sehr geschätzten 
Ausdruck wird die Gottesmutter auch „Gefährtin“ des Erlösers genannt 
(socia Redemptoris)8. 

Eine aktive Teilhabe der Gottesmutter an der Erlösung festzustellen war 
keineswegs selbstverständlich. Der theologische Fortschritt zeigt sich recht 
deutlich, wenn wir das Zweite Vaticanum mit einem geheimen Gutachten 
vom 21. Juli 1916 vergleichen aus der Feder des Dominikanerpaters Alber-
to Lepidi, Magister des Apostolischen Palastes und enger Mitarbeiter des 
Heiligen Offiziums. Lepidi äußert sich über die Bittschrift des Kardinals 
Mercier und der anderen belgischen Bischöfe, die dem Heiligen Vater den 
Wunsch vorgestellt hatten, die universale Mittlerschaft Mariens als Dogma 
zu verkünden. Der Magister des Apostolischen Palastes kritisiert das Wort 
„Miterlöserin“, das in der belgischen Bittschrift vorkam, und betont: die 
alte Überlieferung „kennt niemanden, der mit jenem Mittler, Erlöser, Pries-
ter und mit jener Opfergabe aktiv bei dem Werk der Mittlerschaft, der Er-
lösung und des Priestertums verbunden wäre“9. Die aktive Mitwirkung 

                                                                                                                       

 
5  Maria „gab sich als Magd des Herrn ganz der Person und dem Werk ihres Soh-

nes hin und diente so unter ihm und mit ihm in der Gnade des allmächtigen 
Gottes dem Geheimnis der Erlösung. Mit Recht also sind die heiligen Väter der 
Überzeugung, dass Maria nicht bloß passiv von Gott benutzt wurde, sondern in 
freiem Glauben und Gehorsam zum Heil der Menschen mitgewirkt hat“ (Lumen 
gentium, 56). 

6  Lumen gentium, 60. 
7  Lumen gentium, 62b. 
8  «Beata Virgo, ab aeterno una cum divini Verbi incarnatione tamquam Mater Dei 

praedestinata, divinae Providentiae consilio, his in terris exstitit alma divini Re-
demptoris Mater, singulariter prae aliis generosa socia, et humilis ancilla Domini» 
(Lumen gentium 61). Über PIUS XII. (der den Ausdruck „Miterlöserin“ vermeidet) 
siehe G. M. ROSCHINI, Pio XII e la Corredenzione mariana, in AA. VV., Triplice omag-
gio a SS. Pio XII offerto dalle Pontificie Accademie di S. Tommaso e di Religione Cattolica 
di Archeologia e dei Virtuosi al Pantheon, Bd. I, Vatikanstadt 1958, 39-78; M. 
HAUKE, Maria, Gefährtin des Erlösers (Lumen gentium 61). Die Mitwirkung Mariens 
bei der Erlösung als Forschungsthema, in: Sedes Sapientiae. Mariologisches Jahrbuch 
6 (2002) 85-121, hier 86. 

9  A. LEPIDI, Num Virgo Maria sit gratiarum omnium, nulla gratia excepta, Mediatrix 
universalis, 21. Juli 1916, S. 4: «… Mediator – Redemptor, Sacerdos est unus, 
Christus solus, non habens alterum in consortium sui. … Eum solum recognos-



Manfred Hauke 

20 

 

Mariens an der Erlösung sei eine „neue Lehre“ (nova doctrina), die in der 
Theologie und in der Verkündigung nur seit ungefähr 300 Jahren vorkom-
me. Die Neuerer, so Lepidi, lehren, „dass die selige Jungfrau Maria aktiv mit 
Christus beim Erlösungswerk verbunden ist. Sie wirkt [so behaupten sie] 
bei der Erlösung des Menschengeschlechtes mit Christus und unter Chris-
tus mit, indem sie schicklicherweise (de congruo) alle Erlösungsgnaden ver-
diene, die Christus von Rechts wegen (de condigno) verdient hat: folglich 
würde Maria zu Recht Miterlöserin des Menschengeschlechtes genannt“10. 

Man beachte, dass Papst Pius X., der zwei Jahre zuvor verstorben war 
(1914), eben diese Lehre über das Verdienst Mariens in seiner Enzyklika Ad 
diem illum anlässlich des fünfzigjährigen Jubiläums des Dogmas von der 
Unbefleckten Empfängnis ausgeführt hatte (1904)11. Lepidi erwähnt nicht 
den Namen des Papstes, aber der Hinweis dürfte nicht zufällig sein. Zum 
Abschluss seiner Untersuchung meint der Magister des Apostolischen Pa-
lastes: „Diese Lehre … muss vollständig zurückgewiesen werden, weil sie 
neu ist. Von ihr gibt es keine Spur in den Heiligen Schriften, ebenso wenig 
in den Schriften der Väter und in der Überlieferung der Gläubigen“12. Am 

                                                                                                                       

 
cit Venerabilis antiquitas; quoniam neminem cum illo Mediatore, Redemptore, 
Sacerdote et hostia, recognoscit consociatum active in opere Mediationis, Re-
demptionis et Sacerdotii».  
Für die Übermittlung des unveröffentlichten Textes aus dem Archiv des Heili-
gen Offiziums danken wir H. H. Andrea Villafiorita aus Genua. Das Gutachten 
umfasst in der maschinenschriftlichen Übertragung des Forschers 5 Seiten. Wei-
teres zu Lepidi in dem Postscriptum zur italienischen Übersetzung von M. HAUKE, 
Mercier (Anm. 24): Maria, „mediatrice di tutte le grazie“. La mediazione universale di Ma-
ria nell’opera teologica e pastorale del Cardinale Mercier (Collana di Mariologia 6), Luga-
no 2005, 209-212. 

10  A. LEPIDI (Anm. 9) 1. 
11  PIUS X., Ad diem illum: „Weil Maria aber alle an Heiligkeit und innerer Vereini-

gung mit Christus übertrifft und von ihm selbst zur Vollführung des Erlösungs-
werkes herangezogen wurde, in der Absicht, dass sie schicklicherweise (de cong-
ruo) für uns verdiene, was er von Rechts wegen (de condigno) verdient hat, so ist 
und bleibt sie die vornehmste Mitwirkerin bei der Gnadenverteilung“ (R. 
GRABER - A. ZIEGENAUS [Hrsg.], Die Marianischen Weltrundschreiben der Päpste von 
Pius IX. bis Johannes Paul II. (1849-1988), Regensburg 1997, Nr. 144, S. 143). 

12  A. LEPIDI (Anm. 9) 4: «Doctrina haec sic exposita, est omnino rejicienda; quia 
nova. Non est vestigium de ipsa neque in Scripturis sanctis; neque in scriptis Pa-
trum, neque in traditione fidelium». 



Die Lehre von der „Miterlöserin“ im geschichtlichen Durchblick 

21 

Ende holt Lepidi sogar eine bis dahin unbekannte Entscheidung des Heili-
gen Offiziums von 1747 aus der Schublade: „Propositio quod Beata Virgo 
sit Coredemptrix totius generis humani fuit proscripta a S. Congregatio-
ne“13. 

Im Gutachten Lepidis finden wir einen wichtigen Schlüssel zur Bewer-
tung der Streitfrage, die auch in unseren Tagen lebendig ist, über die Mit-
wirkung Mariens an der Erlösung und über den Begriff der „Miterlöserin“. 
Das Vorhaben des Kardinals Mercier, das dem Heiligen Stuhl seit 1915 
offiziell vorlag, bildete den Anlass für eine geschichtliche und systematische 
Vertiefung der Heilsaufgabe der Gottesmutter. Die Frucht dieser Arbeit 
zeigt sich unter anderem im Text des Zweiten Vaticanums und in den Ini-
tiativen zugunsten der Verkündigung eines neuen marianischen Dogmas. 
Um die gegenwärtige Debatte auf eine solide Grundlage zu stellen, möchte 
der vorliegende Beitrag den geschichtlichen Weg der Lehre über die „Ge-
fährtin des Erlösers“ auf den Punkt bringen. 

2. Methodologische Vorbemerkungen 

Bevor wir auf die Geschichte eingehen, zunächst einige Hinweise über 
die Methode und die Terminologie unserer Untersuchung. Die aktive Teil-
habe Mariens am Heilswerk Christi kann auf verschiedene Weise beschrie-
ben werden. Der grundlegendste Zugang geht aus von den „Mysterien des 
Lebens Christi“, also von den biblischen Ereignissen, die gut in Lumen gen-
tium zusammengefasst werden: „Indem sie Christus empfing, gebar und 
nährte, im Tempel dem Vater darstellte und mit ihrem am Kreuz sterben-
den Sohn litt, hat sie beim Werk des Erlösers in durchaus einzigartiger Wei-
se … mitgewirkt …“14. Es geht hier vor allem um die Ereignisse der Ver-
kündigung, der Darstellung des Herrn im Tempel und des Opfers auf Kal-
varia; der wichtigste Text in der alttestamentlichen Vorbereitung ist das 
Protoevangelium (Gen 3,15). Für eine präzise geschichtliche Bestandsauf-
nahme müsste aufmerksam die theologische und lehramtliche Rezeption 
dieser Bibelstellen dargestellt werden15. 

                                                      

 
13  A. LEPIDI (Anm. 9) 5. Vgl. unten, Anm. 100. 
14  Lumen gentium, 61. 
15  Unter den neueren Bestandsaufnahmen vgl. besonders S. M. MANELLI, Maria 

Corredentrice nella Sacra Scrittura, in AA. VV., Maria Corredentrice I, Frigento 1998, 
37-114. 



Manfred Hauke 

22 

 

Unser Thema lässt sich auch studieren anhand des Schemas der drei Äm-
ter Christi: in ihrer persönlichen Prägung als Urbild und Mutter der Kirche 
nimmt Maria an den Ämtern Christi als Prophet, König und Priester teil. 
Unter diesen Aufgaben ist besonders interessant eine Betonung des mütter-
lichen Priestertums Mariens16. 

Ein dritter Zugang zur heilshaften Mitwirkung Mariens benutzt systema-
tische Zentralbegriffe wie „Erlösung“ und „Mittlerschaft“17. Der umfas-
sendste Begriff ist die Mittlerschaft. Thomas von Aquin gebraucht ihn als 
systematischen Angelpunkt, der die Ausführungen über die Person Jesu mit 
denen über das Heilswerk verbindet. „Mittlerschaft“ bedeutet, sich in der 
Mitte zwischen zwei voneinander getrennten Wirklichkeiten zu befinden 
und sie miteinander zu verbinden18. Jesus Christus ist der einzige Mittler, 
während andere Personen nur dispositive vel ministerialiter mitwirken können19, 
d.h. sie bereiten auf die Einheit mit Gott vor (sie disponieren für diese Ein-
heit) oder aber vermitteln das Heil als Diener, in denen Christus selbst han-
delt20. Der Erlöser selbst ist der vorzüglich Handelnde und vollendet, was 
von anderen vorbereitet oder übermittelt wird (ihm kommt also das Han-
deln zu principaliter et perfective)21. In diesen Zusammenhang fügt sich das 

                                                      

 
16  Die grundlegende Arbeit, die freilich einige systematische Vertiefung verdient, 

ist hier immer noch R. LAURENTIN, Marie, l‘Église et le sacerdoce I-II, Paris 1952-
53. Siehe auch, mit weiterer Bibliographie, M. LLAMERA, El sacerdocio maternal de 
María, in Scripta de María 4 (1981) 551-623; M. HAUKE, Priestertum I. Dogmatik, 
in Marienlexikon 5 (1993) 314-317; DERS., Die Problematik um das Frauenpriester-
tum vor dem Hintergrund der Schöpfungs- und Erlösungsordnung, Paderborn 41995; J. M. 
SAMAHA, The Sacerdotal Quality of Mary‘s Mission. Mother and Associate of Christ the 
Priest, in Immaculata Mediatrix 2 (2/2002) 197-207; S.M. LANZETTA, Il sacerdozio 
di Maria nella teologia cattolica del XX secolo. Analisi storico-teologica, Roma 2006. 

17  Zu den Grundbegriffen der Soteriologie siehe J. AUER, Jesus Christus – Heiland der 
Welt … (KKD IV/2), Regensburg 1988, 149-202; B. SESBOÜÉ, Gesù Cristo l‘unico 
mediatore I, Cinisello Balsamo 1991 (frz. Jésus-Christ unique médiateur I, Paris 1988); 
F. OCARIZ – L. F. MATEO-SECO – J. A. RIESTRA, Il mistero di Cristo, Rom 2000 
(span. El misterio de Jesucristo, Pamplona 21993); M. HAUKE, Gefährtin (Anm. 8), 
114-118. 

18  Vgl. STh III q. 26 a. 1-2. 
19  STh III q. 26 a. 1. 
20  STh III q. 26 a. 1 ad 1. 
21  Vgl. STh III q. 26 a. 1 ad 2. 



Die Lehre von der „Miterlöserin“ im geschichtlichen Durchblick 

23 

Wirken ein, das Papst Johannes Paul II. die „mütterliche Mittlerschaft“ 
Mariens „in Christus“ nennt22. 

Die Mittlerschaft Mariens betrifft nicht nur die Fürbitte zur Erlangung 
der Gnade, sondern beinhaltet bereits die Mitwirkung am Heilsereignis 
selbst, durch das uns Christus erlöst hat. Mit anderen Worten: die Mittler-
schaft bezieht sich sowohl auf die „objektive Erlösung“, die von Christus 
auf Erden gewirkt wird, als auch auf die „subjektive Erlösung“, das An-
kommen der Heilsgüter bei ihren Adressaten. In unserem Beitrag geht es 
um die Mitwirkung Mariens an der objektiven Erlösung, also die Einbezie-
hung Mariens von ihrem Jawort an, der Bedingung für die Menschwerdung 
des ewigen Wortes, bis hin zur Verbindung mit dem Erlösungsopfer Christi 
am Kreuz. 

„Erlösung“ meint in einem engeren Sinne den „Loskauf“: ein „Löse-
preis“ wird entrichtet, um die Befreiung zu „bezahlen“. In einem weiteren 
Sinne bedeutet „Erlösung“ die Befreiung von einem Übel, nämlich von der 
Sünde, vom Tode und von der Macht des Teufels. In der Erlösungslehre 
des hl. Thomas vollzieht sich die Erlösung auf verschiedene Weise: durch 
den Verdienst, die Genugtuung, das Opfer und den Loskauf23. Die Verbin-
dung Mariens mit dem Erlösungswerk zeigt sich im Begriff der „Miterlö-
sung“, der nichts anderes meint als die (einzigartige) Mitwirkung an der von 
Christus gewirkten Erlösung24.  

Wichtig sind für unsere Untersuchung auch die Begriffe des Opfers 
(verwandt mit „Loskauf“ und „Genugtuung) und des „Verdienstes“. „Ver-
dienst“ meint den Anspruch auf Lohn. Durch das Handeln zu unseren 
Gunsten ist Jesus Christus würdig gewesen, die eigene Verherrlichung und 
(als Haupt der Kirche) die Erlösung der Sünder zu erlangen. Für das Ver-
dienst Christi ist maßgebend der menschliche Wille, insofern er von der 
göttlichen Person des Sohnes getragen wird. Gott konnte darum die An-

                                                      

 
22  Vgl. M. HAUKE, Die mütterliche Vermittlung, in A. ZIEGENAUS (Hrsg.), Totus tuus. 

Maria in Leben und Lehre Papst Johannes Pauls II. (Mariologische Studien 18), Re-
gensburg 2004, 125-175. 

23  Vgl. STh III q. 48 a. 1-4. 
24  Diese Bedeutung ist klar umrissen am Beginn der einschlägigen Diskussion in 

Belgien; vgl. M. HAUKE, Maria, „Mittlerin aller Gnaden“. Die universale Gna-
denmittlerschaft Mariens im theologischen und seelsorglichen Schaffen von 
Kardinal Mercier (1851-1926) (Mariologische Studien 17), Regensburg 2004, 78-
83. 



Manfred Hauke 

24 

 

nahme des vom Erlöser dargebrachten Opfers nicht verweigern. Bezüglich 
des Verdienstes ist wichtig dessen Erstreckung auf das irdische Leben: ein 
Verdienst kann erworben werden nur während des Unterwegsseins auf 
Erden (status viatoris), das mit dem Tod endet. 

Der Begriff des „Opfers“ ist umfassender. In einem allgemeinen Sinn 
meint er, sich Gott mit irgendeiner auf ihn bezogenen Handlung hinzuge-
ben. In einem engeren Sinn beinhaltet das Opfer eine sichtbare Gabe mit 
einer rituellen und sozialen Dimension25. Die Unterscheidung entspricht 
der zwischen „innerem“ und „äußerem“ Opfer26. Offensichtlich besteht 
das Opfer Mariens nicht in der äußeren Dimension, die in der blutigen 
Hingabe des Sohnes am Kreuz seinen Höhepunkt findet, sondern in dem 
inneren Gesichtspunkt, insofern sie sich mit ihrem mütterlichen Herzen 
dem Opfer des Erlösers verbindet. 

Ein vierter Gesichtspunkt geht aus von der geistlichen Mutterschaft Ma-
riens. Die Mutterschaft gegenüber den Adoptivkindern Gottes kann gese-
hen werden als Folge der Miterlösung, aber auch als umfassende Beschrei-
bung der Heilssendung der Gottesmutter. Im letzteren Sinn gründet die 
geistliche Mutterschaft der „neuen Eva“ auf der Gottesmutterschaft und 
beginnt ihre Verwirklichung in der Mitwirkung am Heilswerk von der Ver-
kündigung des Engels bis zum Kreuz27.  

Eine umfassende Beschreibung wäre schließlich möglich – ein fünfter 
Ansatz – durch die Darstellung Mariens als „neuer Eva“ an der Seite Christi 

                                                      

 
25  Siehe etwa die beiden Definitionen bei Thomas von Aquin: STh III q. 48 a. 3 (= 

Augustinus, De civitate Dei X,6): „Ein wahres Opfer ist jedes Werk, das getan 
wird, damit wir in heiliger Gemeinschaft Gott anhangen“; STh II-II q. 85 a. 3 ad 
3: „Von Opfer spricht man im eigentlichen Sinne, wenn an den Gott dargeb-
rachten Dingen etwas geschieht … Der Name [sacrificium] weist selbst schon 
darauf hin, weil er bedeutet, eine Sache heilig zu machen“. 

26  Z. B. STh II-II q. 85 a. 2. 
27  Vgl. etwa J.-M. SALGADO, La Maternité Spirituelle de la Très Sainte Vierge Marie 

(Studi Tomistici 36), Vatikanstadt 1990; J. STÖHR, Maria, unsere Mutter, Köln 
1991, 73-84; J. L. BASTERO DE ELEIZALDE, Virgen singular. La reflexión teológica 
mariana en el siglo XX, Madrid 2001, 206-236; M. PONCE CUÉLLAR, María. Madre 
del Redentor y Madre de la Iglesia, Barcelona 22001, 467-469; R. COGGI, La Beata 
Vergine. Trattato di Mariologia, Bologna 2004, 218-236; P. PARROTTA, The Spiritual 
Maternity of Mary in G. M. Roschini. The Post-conciliar Period, AA. VV., Mary at the 
Foot of the Cross IV, New Bedford, Mass. 2004, 369-386. 



Die Lehre von der „Miterlöserin“ im geschichtlichen Durchblick 

25 

als des „neuen Adam“. Hier verbinden sich, wie gleich gezeigt wird, die 
universale geistliche Mutterschaft und die Aufgabe als Gefährtin des Erlö-
sers28. 

Das Geheimnis der Miterlöserin ist wie ein Edelstein, der in unterschied-
licher Beleuchtung vorgestellt werden kann. Dabei zeigen sich einander 
ergänzende Gesichtspunkte der heilshaften Mitwirkung. Eine wirklich um-
fassende geschichtliche Untersuchung, die sich darum bemüht, alle ange-
deuteten Gesichtspunkte zu erfassen, liegt noch nicht vor. Es gibt aber 
bereits gute Übersichten, die eine zusammenfassende Schau vermitteln, 
insbesondere die Arbeiten von Juniper Carol (1950)29, Gabriele Roschini 
(1969)30 und Mark Miravalle (2003)31. Erwähnt seien auch insbesondere die 
zahlreichen Beiträge in den Bänden „Maria Corredentrice“ und „Mary at 
the Foot of the Cross“, die betreut wurden von den Franziskanern der 
Immaculata (1998-2006), sowie die Früchte einer Tagung der Spanischen 
Gesellschaft für Mariologie (2004)32. 

                                                      

 
28  Die beste theologiegeschichtliche Übersicht findet sich bei AA. VV., La Nouvelle 

Ève I-IV, in Études mariales 12-15 (1954-57). Siehe auch R. LAURENTIN – S. 
MEO, Nuova Eva, in S. DE FIORES – S. MEO (Hrsg.), Nuovo dizionario di mariologia, 
Cinisello Balsamo 1985, 1017-29; L. GAMBERO, Maria nel pensiero dei padri della 
Chiesa, Cinisello Balsamo 1991; DERS., Maria nel pensiero dei teologi latini medievali, 
Cinisello Balsamo 2000 (Stichwortverzeichnis s. v. „Eva-Maria“). 

29  J. B. CAROL, De Corredemptione Beatae Virginis Mariae. Disquisitio positiva, Vatikan-
stadt 1950. Siehe auch die Zusammenfassung in DERS., Corredención de Nuestra 
Senora, in DERS. (Hrsg.), Mariología, Madrid 1964, 760-804, hier 769-789 (engl. 
Mariology, Bd. II, Milwaukee 1957). 

30  G. M. ROSCHINI, Problematica sulla Corredenzione, Rom 1969. Von Roschini beein-
flußt ist auch die Studie, mit ausführlichen Hinweisen zur Geschichte, von B. 
GHERARDINI, La Corredentrice nel mistero di Cristo e della Chiesa, Rom 1998. 

31  M. I. MIRAVALLE, „With Jesus“. The Story of Mary Co-redemptrix, Goleta, CA 2003. 
32  AA. VV., Maria Corredentrice I-VIII, Frigento 1998-2006; AA. VV., Mary at the Foot 

of the Cross I-V, New Bedford, Mass. 2000-2005; AA. VV., La colaboración de María 
a la Redención. Problema antiguo en proyección moderna (Estudios Marianos 70), Sala-
manca 2004. Kürzere Übersichten finden sich u. a. bei E. DRUWÉ, La médiation 
universelle de Marie, in H. DU MANOIR (Hrsg.), Maria I, Paris 1949, 417-572, hier 
427f. 433-435. 458-516; J. GALOT, La donna nell‘opera della salvezza, Rom 21991 
(32005), 239-272; A. M. CALERO, La Vergine Maria nel mistero di Cristo e della Chie-
sa. Saggio di mariologia, Leumann (Torino) 1995, 281-309; M. PONCE CUÉLLAR 
(2001) (Anm. 27) 444-493; P. HAFFNER, The Mystery of Mary, Leominster (U. K.) 
– Chicago 2004, 187-207; M. F. PERILLO, Maria nella mistica. La mediazione mariana 



Manfred Hauke 

26 

 

In einem kurzen Beitrag die gesamte Forschung auf den Punkt zu brin-
gen ist ungefähr wie an einem einzigen Tage fünf Kontinente besuchen zu 
wollen. Es kann darum nur eine synthetische Übersicht geboten werden, 
die sich auf drei Punkte konzentriert:  

Das Verdienst Mariens, 

Das Opfer der Gottesmutter und  

Ihre allseitige Verbindung mit der Erlösung, ein Thema, das im Titel der 
„Miterlöserin“ seinen prägnantesten Ausdruck findet. 

3. Die biblische Grundlage 

Eine umfassende Verbindung mit dem Erlösungswerk ist schon ansichtig 
im Protoevangelium (Gen 3,15), das die Mutter des Messias am Sieg über 
die Schlange teilnehmen lässt, dem Sinnbild Satans (Weish 2,24; Offb 12). 
Der „Nachwuchs“ der Frau, also der Messias, zertritt den Kopf der Schlan-
ge, aber die Frau erscheint eindeutig als Feindin der Schlange. Die Mutter 
des Messias kann nicht von dem Kampf gegen den Teufel und vom Sieg 
des Erlösers getrennt werden33. 

In der „Frau“ des Protoevangeliums scheint gleichsam die Gestalt Evas 
auf, die auf zweifache Weise vorgestellt wird: als „Hilfe“, die Adam ähnlich 
ist (Gen 2,18. 20)34 und als „Mutter aller Lebenden“ (Gen 3,20). Beide Ge-
sichtspunkte sind wichtig, um die Heilssendung Mariens zu erhellen als mit 
dem Erlöser verbundene Gefährtin und als geistliche Mutter aller Kinder 
Gottes. Der Begriff socia Redemptoris geht aus von der Genesis35. 

                                                                                                                       

 
in santa Veronica Giuliani (Collana di Mariologia, 5), Lugano – Frigento 2004, 132-
159. 239-249. 

33  Vgl. C. POZO, María en la obra della salvación, Madrid 1990, 147-175; A. 
ZIEGENAUS, Maria in der Heilsgeschichte. Mariologie (Katholische Dogmatik V), Aa-
chen 1998, 167-174; H.-L. BARTH, Ipsa conteret. Maria die Schlangenzertreterin: Philo-
logische und theologische Überlegungen zum Protoevangelium, Rupperichteroth 2000. 

34  Die Vulgata gibt den Ausdruck wieder als adiutorium simile sibi. 
35  Genau genommen, von Gen 3,12: „Die Frau, die du mir beigesellt hast, sie hat 

mir von dem Baum gegeben, und so habe ich gegessen“. Die Worte „die du mir 
beigesellt hast“ werden in der lateinischen Übersetzung zum Hauptwort: socia. 
Vgl. A. ZIEGENAUS, Socia, in Marienlexikon 6 (1994) 194f. 



Die Lehre von der „Miterlöserin“ im geschichtlichen Durchblick 

27 

Der geschichtliche Anfang der Mittlerschaft Mariens ist die Zustimmung 
der seligen Jungfrau zur Inkarnation. Die Erzählung von der Verkündigung 
(Lk 1,26-38) ist unter anderem verbindlich in Lumen gentium kommentiert 
worden36. Die heilshafte Mitwirkung Mariens vollzieht sich in der Fülle der 
Gnade (vgl. Lk 1,28), die bereits zuvor empfangen worden war. Das Konzil 
betont, dass es sich um einen Dienst „unter“ Christus handelt und „mit 
ihm“. Nach dem Konzilstext ist die Inkarnation nicht nur eine geschichtli-
che Voraussetzung der Erlösung, die später am Kreuz geschehen würde. 
Die Menschwerdung selbst ist bereits der Anfang der Erlösung, die sich auf 
dem Kalvarienberg vollendet37. Nach dem Hebräerbrief beginnt das Opfer 
Christi bereits mit dem ersten Augenblick des Menschseins Jesu (Hebr 
10,5-7). Schon aus diesem Grund lässt sich die Zustimmung Mariens in 
Nazaret nicht von ihrem fiat unter dem Kreuz trennen.  

Die aktive Mitwirkung Mariens nimmt eine besondere Färbung an als 
Urbild der Kirche, die sich durch die Empfänglichkeit gegenüber ihrem 
Erlöser auszeichnet. Die Prägung Mariens als „Kirche im Ursprung“ deutet 
sich an im Gruß des Engels „Freue dich, du Gnadenvolle“, ein Gruß, der 
an die prophetischen Verheißungen über die Tochter Zion erinnert38. In 
der Überlieferung spiegelt sich die Verbindung mit der Kirche in einem 
berühmten Text des hl. Thomas von Aquin, der von einem „Ehebund“ 
zwischen Gott und seinem Volke spricht: das fiat Mariens offenbart „eine 
Art geistlicher Ehe zwischen dem Sohn Gottes und der menschlichen Na-
tur. Deshalb wird bei der Verkündigung die Zustimmung der Jungfrau im 
Namen der gesamten Menschennatur erwartet“39. 

Ein anderer Brennpunkt für die Miterlösung im Neuen Testament ist die 
Erzählung über die Darstellung Jesu im Tempel (Lk 2,22-40)40. Die Darstel-
lung Jesu durch Maria hat die Bedeutung eines Opfers, das dann von der 

                                                      

 
36  Lumen gentium, 56. 
37  Vgl. Lumen gentium, 61: „Indem sie Christus empfing …, hat sie beim Werk des 

Erlösers in durchaus einzigartiger Weise mitgewirkt …“. 
38  Vgl. J. RATZINGER, Die Tochter Zion, Einsiedeln 1977, 40f; I. DE LA POTTERIE, 

Maria nel mistero dell‘Alleanza, Genua 1988, 45. Siehe auch J. RATZINGER – H. U. 
VON BALTHASAR, Maria – Kirche im Ursprung, Freiburg i. Br. 1980. 

39  STh III q. 30 a. 1. 
40  Vgl. S. M. MANELLI, „E una spada trapasserà la tua stessa anima“ (Lc 2,35). 

Esegesi del versetto e suo sviluppo dottrinale in riferimento alla cooperazione di 
Maria all’opera salvifica di Gesù (Maria Corredentrice VI), Frigento 2003. 



Manfred Hauke 

28 

 

Verheißung des Simeon erläutert wird: die vom Schwert durchbohrte Seele 
weist auf das Leiden, durch das die Mutter tiefgründig mit dem Sohn ver-
bunden ist. 

Die Gegenwart Mariens unter dem Kreuz (Joh 19,25-27) steht im Johan-
nesevangelium in Parallele zur Hochzeit von Kana (Joh 2,1-11). Beide Male 
spricht Jesus seine Mutter mit „Frau“ an, eine Anrede, in der offenbar das 
Protoevangelium aufscheint. Die Lehre der Kirchenväter von Maria als 
neuer Eva ist also schon im vierten Evangelium vorbereitet. Jesus vertraut 
seine Mutter dem Lieblingsjünger an und umgekehrt. Die wechselseitige 
Übergabe von Maria und Johannes bildet die letzte messianische Handlung 
vor seinem Tode und erhält eine Bedeutung, die über die geschichtliche 
Tatsache hinausgeht. Weil der Lieblingsjünger alle Jünger Christi vertritt, 
deutet die Perikope schon auf der Ebene des Wortsinnes für die Mutter des 
Herrn eine allumfassende Aufgabe an zugunsten der Gemeinschaft der 
Kirche41.  

4. Maria als neue Eva in der alten Kirche
42
 

In der alten Kirche erhält die heilshafte Mitwirkung Mariens eine deutrli-
che Profilierung durch den Vergleich mit Eva. Justin und Irenäus, im zwei-
ten Jahrhundert, gehen aus vom Bericht der Verkündigung des Engels, um 

                                                      

 
41  Vgl. T. KOEHLER, Les principales interprétations traditionelles de Jn 19,25-27 pendant les 

douze premiers siècles, in Études mariales 16 (1959) 119-155; I. DE LA POTTERIE 
(Anm. 38) 229-251; A. SERRA, Maria a Cana e presso la Croce. Saggio di mariologia gio-
vannea, Rom 31991, 81-122; S. M. MANELLI (1998) (Anm. 15) 91-102.  

42  Vgl. COMMISSIO BELGICA, De definibilitate mediationis B. V. Mariae tribuendae disqui-
sitio et vota Belgicae Commissionis Pontificiae, Marianum 47 (1985) [= 1923] 79-176, 
hier 100-122 (J. Lebon); J. M. BOVER, La mediación universal de la “Segunda Eva” en 
la tradición patristica, in Estudios Ecclesiasticos 2 (1923) 321-350; J. B. CAROL 
(1950) (Anm. 29) 125-150; (1964) (Anm. 29) 774-777; G. M. ROSCHINI (1969) 
(Anm. 30) 115-122; B. DE MARGERIE, Mary Coredemptrix in the Light of Patristics, 
in M. I. MIRAVALLE (Hrsg.), Mary Co-redemptrix, Mediatrix, Advocate [I], Santa 
Barbara, CA 1995, 3-44; B. GHERARDINI (1998) (Anm. 30) 221-266; T. SPIDLIK, 
Eva – Maria, nella tradizione dei Padri, in AA. VV., Maria Corredentrice I, Frigento 
1998, 115-140; M. PONCE CUÉLLAR (2001) (Anm. 27) 447-459; M. HAUKE, Ma-
rienlehre und Marienfrömmigkeit bei den Heiligen der Väterzeit, in Sedes Sapientiae. Ma-
riologisches Jahrbuch 6 (2002) 49-68, hier 51-54; M. I. MIRAVALLE (2003) (Anm. 
31) 63-75. 



Die Lehre von der „Miterlöserin“ im geschichtlichen Durchblick 

29 

die heilshafte Zustimmung Mariens der Sünde Evas gegenüberzustellen. 
Mit ihrem Glauben und ihrem Gehorsam löst die heilige Jungfrau den 
Knoten des Ungehorsams der Stammmutter. Maria wird so „Ursache des 
Heiles” für Eva und das gesamte Menschengeschlecht43. Die Eva-Maria-
Parallele zeigt den aktiven Beitrag Mariens mit Lobpreisungen, die dem 
entsprechen, was später unter dem Stichwort des „Verdienstes“ (meritum) 
dargestellt wird. Ein bezeichnender Text stammt von Petrus Chrysologus: 

„… die Frau wurde jetzt wirklich Mutter der Lebenden durch die Gnade, 
während sie zuvor durch die Natur Mutter der Sterbenden war … eine 
einzige Jungfrau empfängt, nimmt auf, beherbergt diesen Gott so in der 
Wohnung ihres Herzens, dass sie als Lohn … der Erde den Frieden, dem 
Himmel die Ehre, den Verlorenen das Heil, den Toten das Leben, den 
Irdischen das Bürgerrecht bei den Himmlischen, ja, die Vereinigung Gottes 
selbst mit der Menschennatur erlangt“44. 

Kardinal Newman kommentiert diesen Text in seinem berühmten Brief 
an Pusey: 

„Schwerlich lässt es sich deutlicher ausdrücken - wenn auch in oratori-
scher Sprache –, dass der Allerseligsten Jungfrau eine wahrhaft verdienstli-
che Mitwirkung an der Erhebung vom Fall zukommt, eine Anteilnahme, 
für die es ‚Lohn’ und ‚Preis’ gab“45. 

Die Texte der Väter konzentrieren ihre Aufmerksamkeit auf das Ge-
heimnis der Menschwerdung, das ermöglicht wurde durch die Zustimmung 

                                                      

 
43  IRENÄUS, Adv. haer. III,22,4. Zur Übersetzung dieser Stelle (sibi dürfte sich auf 

Eva beziehen) siehe J. A. DE ALDAMA, Sibi causa facta est salutis (S. Ireneo, Adv. 
Haereses 3,22,4), in Ephemerides Mariologicae 16 (1966) 291-321; J. GALOT 
(1991) (Anm. 32) 88f. Zum geschichtlichen und systematischen Umfeld in Ire-
näus vgl. L. CIGNELLI, Maria Nuova Eva nella Patristica greca (sec. II-V), Assisi 
1966, 32-39; L. GAMBERO, Padri (Anm. 28) 48-54; M. HAUKE, Heilsverlust in A-
dam. Stationen griechischer Erbsündenlehre: Irenäus – Origenes - Kappadozier, Paderborn 
1993, 265-267. 

44  PETRUS CHRYSOLOGUS, Sermo 140 (PL 52, 576f). 
45  J. H. NEWMAN, Letter to Pusey, zitiert in P. BOYCE (Hrsg.), J. H. Newman, Mary. 

The Virgin Mary in the Life and Writings of J. H. Newman, Leominster, Hereford-
shire – Grand Rapids, Mich. 2001, 220: «It is difficult to express more explicitly, 
though in oratorical language, that the Blessed Virgin had a real meritorious co-
operation, a share which had a ‘hire’ and a ‘price’, in the reversal of the fall». 
Deutsch nach J. H. NEWMAN, Polemische Schriften (Ausgewählte Werke IV), Mainz 
1959, 31f. 



Manfred Hauke 

30 

 

Mariens, der neuen Eva. Ein anderer Brennpunkt ist die Beleuchtung der 
Gottesmutterschaft, die 431 auf dem Konzil von Ephesus definiert wurde. 
Die Gottesmutterschaft verlängert sich gleichsam in der geistlichen Mutter-
schaft. Dieser Gedanke findet einen bedeutungsvollen Ausdruck in einem 
Augustinustext, der in Lumen gentium zitiert wird: Maria ist geistlicherweise 
aus dem Erlöser geboren, aber sie ist auch „Mutter der Glieder, die wir 
sind, denn sie hat in Liebe mitgewirkt, dass die Gläubigen in der Kirche 
geboren würden, die dieses Hauptes Glieder sind …“46. 

Die Väter richten ihre Aufmerksamkeit auf das fiat Mariens und auf ihre 
geistliche Mutterschaft, betonen aber noch nicht die Gegenwart der Got-
tesmutter unter dem Kreuz47. Im Gegenteil: in der Nachfolge des Origenes 
schreiben einige Väter ihr einen Mangel des Glaubens angesichts des Todes 
ihres Sohnes zu, eine Strömung, die dann nach dem Konzil von Ephesus 
verschwindet48. Um die Verbindung Mariens mit dem Kreuz zu bedenken, 
musste erst einmal die Freiheit der heiligen Jungfrau von jeglicher Sünde 
geklärt werden und ihre einzigartige Würde als Mutter Gottes. Es ist darum 
nicht zu verwundern, dass sich die Aufmerksamkeit der ersten Jahrhunderte 
noch nicht auf das Band mit dem Erlösungsopfer richtet.  

Diese Unvollendetheit zeigt sich auch im Vergleich mit Eva: während 
seit dem vierten Jahrhundert Maria die Bezeichnung „Mutter aller Leben-
den” zugesprochen bekommt, finden sich nur ganz wenige Hinweise auf 
die Rolle als „Gefährtin“. Ambrosius betont stattdessen, dass Jesus Christus 
keine Hilfe brauchte, um die Welt zu erlösen49. Eher wird die Kirche als 
„Braut” und „Gefährtin“ des Erlösers vorgestellt. Die Kirche wird freilich 
mit marianischen Zügen beschrieben. 

                                                      

 
46  De S. Virginitate 6 (PL 40, 399). Vgl. Lumen gentium 53. 
47  Vgl. H. RONDET, La nouvelle Ève. Synthèse d‘histoire doctrinale, in Études Mariales 15 

(1955) 1-13, hier 12. 
48  Vgl. G. SÖLL, Mariologie (HDG III/4), Freiburg i. Br. 1978, 47f. 63-66. 81-88. 

101-103. 129-134; A. SERRA, „E una spada trafiggerà la tua vita” (Lc 2,35a). Quale 
spada? Bibbia e tradizione giudaico-cristiana a confronto, Palazzago – Rom 2003, 146-
159. 

49  AMBROSIUS, Ep. 63,110 (PL 16, 1218 C): «Jesus non egebat adiutore ad redem-
ptionem omnium». Vgl. In Luc. X,132 (PL 15, 1837 C); De inst. Virg. 7,49 (PL 16, 
333); R. LAURENTIN, Kurzer Traktat der marianischen Theologie, Regensburg 1959, 
97. 



Die Lehre von der „Miterlöserin“ im geschichtlichen Durchblick 

31 

Muss man also sagen, dass die Mitwirkung Mariens beim Opfer auf dem 
Kalvarienberg den Vätern fremd sei, wie ein Lepidi behauptet? Es stimmt, 
dass dieser Punkt nicht direkt beleuchtet wird, aber es gilt, den erlöse-
rischen Wert der Inkarnation herauszustellen. Wenn die Väter von der 
Menschwerdung Gottes sprechen, dann begrenzen sie die Inkarnation nicht 
auf die bloße Annahme der menschlichen Natur von Seiten des göttlichen 
Wortes, sondern fügen alle Heilsereignisse in diesen Begriff ein50. Das fiat 
Mariens bei der Inkarnation wird so das „Ja“ zur gesamten Erlösung und 
das Mittel, um kraft der Fürsprache die Gnade allen Erlösten zukommen zu 
lassen. Die universale Gnadenmittlerschaft ist eine Lehre, die wir bereits am 
Ende der Väterzeit im 8. Jh. antreffen; dieser Glaube wird begünstigt durch 
das Fest der Aufnahme Mariens mit Leib und Seele in die himmlische Herr-
lichkeit. Die Aufnahme in den Himmel verleiht der Fürsprache der Got-
tesmutter eine universale Wirksamkeit51.  

In der Folge ist es eine organische Entwicklung, die systematische Vor-
aussetzung dieser allgemeinen Mittlerschaft bei der Verbindung der Got-
tesmutter mit dem Opfer auf Golgota ins Licht zu stellen. Dieser Ge-
sichtspunkt ist schon in gewisser Weise eingeschlossen bei der Vorstellung 
des fiat Mariens bei der Verkündigung. Mit anderen Worten: in der Zeit der 
Kirchenväter erscheint Maria als Mitarbeiterin der Inkarnation, aber ihr 
aktives Einbezogenwerden unter dem Kreuz bleibt noch im Hintergrund. 

                                                      

 
50  GREGOR VON NYSSA sagt beispielsweise, dass kein Fest größer ist als die Geburt 

Jesu. Ostern als Ziel des Heilswerkes hätte nicht geschehen können ohne den 
Anfang in der Geburt. Gott wird Mensch, in ihm finden sich alle Güter. Des-
halb „sind auch die Güter des Osterfestes ein Teil der Segnungen des Geburts-
festes“ (In diem natalem (PG 46, 1145 D – 1149 A). Vgl. J.-P. JOSSUA, Le Salut. In-
carnation où Mystère Pascal. Chez les Pères de l‘Église de saint Irénée à saint Léon le Grand, 
Paris 1968, 16-18; M. HAUKE, Heilsverlust in Adam (Anm. 43) 561. 671-674; T. 
SPIDLIK (Anm. 42) 127). 

51  Vgl. L. GAMBERO, Padri (Anm. 28) 439f; M. O‘CARROLL, Theotokos. A Theological 
Encyclopedia of the Blessed Virgin Mary, Eugene, OR 22000, 240f; M. HAUKE, Väter-
zeit (Anm. 42) 60f. 



Manfred Hauke 

32 

 

5. Das heilshafte Mitleiden Mariens im Mittelalter
52
 

Im Mittelalter gibt es eine größere Aufmerksamkeit für das Mitleiden 
Mariens unter dem Kreuz. Ein byzantinischer Theologe des 10. Jahrhun-
derts, Johannes der Geometer, erscheint als erster Zeuge der Teilhabe Ma-
riens am Opfer von Kalvaria53. Es ist „die erste byzantinische marianische 
Synthese, von einem Mann erstellt, der sowohl tiefgründiger Theologe als 
auch feinsinniger Schriftsteller ist …“54. Maria nimmt am Leiden Christi für 
das Heil des Menschengeschlechtes teil und wird uns vom Erlöser gemein-
sam mit sich selbst als „Lösepreis“ gegeben55. Das Leiden mit Christus 
befähigt Maria, nach der Aufnahme in den Himmel eine universale Voll-
macht zu empfangen56. Die Gegenwart Mariens unter dem Kreuz ist das 
Fundament für die geistliche Mutterschaft zugunsten aller Menschen. Auch 

                                                      

 
52  Vgl. J. B. CAROL (1950) (Anm. 29) 151-187; (1964) (Anm. 29) 777-781; G. M. 

ROSCHINI (1969) (Anm. 30) 122-132; B. GHERARDINI (1998) (Anm. 30) 268-
302; B. KOCHANIEWICZ, Il mistero di Maria Corredentrice secondo gli autori domenicani 
del XIII e del XIV secolo, in AA. VV., Maria Corredentrice III, Frigento 2000, 19-52; 
M. PONCE CUÉLLAR (2001) (Anm. 27) 459-462; M. I. MIRAVALLE (2003) (Anm. 
31) 77-104. 

53  Siehe u. a. J. GALOT, La plus ancienne affirmation de la Corédemption mariale: le témoi-
gnage de Jean le Géomètre, Recherches de Science Religieuse 45 (1957) 187-208; 
DERS. (1991) (Anm. 32) 266-269. 

54  G. GHARIB (Hrsg.), Testi mariani del primo millennio [= TMPM] I, Rom 1988, 951. 
55  Hom. in Dorm. 59-60 (deutsche Übersetzung im Anschluß an TMPM I 964f):  

„Wir sagen Dir Dank, der Du so viel für uns gelitten hast und bestimmt hast, 
dass auch Deine Mutter dergleichen Dinge für Dich und für uns leide … Wir sagen 
Dir Dank, weil Du Dich für uns als Lösepreis geopfert hast und weil Du uns, ge-
meinsam mit Dir selbst, in jedem Augenblick als Lösepreis Deine Mutter gibst, 
damit sie, wenn Du ein einziges Mal für uns gestorben bist, tausende Male durch 
ihren freien Entscheid sterbe, verzehrt von Liebe in ihren mütterlichen Regungen 
für Dich und für diejenigen, für die auch sie, wie der Vater, ihren Sohn gegeben 
hat, wohl wissend, dass er ihn dem Tode überantworten würde. 

Wir sagen auch dir, Herrin, Dank für die Leiden, die du seitdem für uns getragen 
hast“. 
56  Hom. in Dorm. 62 (ital. Übers. TMPM I 965). 



Die Lehre von der „Miterlöserin“ im geschichtlichen Durchblick 

33 

dieser Gedanke wird zuerst im Osten formuliert (Georg von Nikomedien, 
11. Jh.)57. 

Obwohl die ersten Zeugnisse über die Miterlösung und die universale 
Mutterschaft aus dem Osten kommen, bringt erst der Westen eine weitere 
Vertiefung der Lehre. Die universale Mutterschaft auf Grund der Gegen-
wart unter dem Kreuz wird wirkungsvoll dargestellt bei Rupert von Deutz 
(sec. XII)58. Wichtige Zeugnisse über die Beigesellung Mariens zum Erlö-
sungsopfer erscheinen in der gleichen Zeit. Der erste lateinische Theologe, 
der eindeutig eine Teilhabe Mariens am Erlösungsopfer selbst lehrt (und 
nicht nur an der Inkarnation), ist Arnald von Bonneval (bzw. von Chart-
res)59: 

„Wundere dich nicht, wenn du in jenem Tabernakel (Kalvarias) zwei Al-
täre sehen konntest: den einen im Herzen Mariens, den anderen im Leibe 
Christi60. Christus opferte seinen Leib, Maria ihre Seele. Sie wünschte wirk-
lich, dem Blut der Seele auch das Blut ihres Fleisches hinzuzufügen … 
Aber dies war die ausschließliche Aufgabe des Hohenpriesters, nämlich in 
das Heiligtum das Opfer des eigenen Blutes hineinzutragen (vgl. Hebr 9,1); 
keinen anderen konnte er an dieser Würde teilhaben lassen; in der Tat hatte 
kein Engel und kein anderer Mensch mit ihm bei der Erlösung des Men-
schen diese Vollmacht gemeinsam noch konnte er sie haben61. 

                                                      

 
57  Vgl. A. SERRA (1991) (Anm. 41) 82f, Anm. 6; M. O‘CARROLL, Theotokos (Anm. 

51) 154f. 
58  RUPERT VON DEUTZ, In Joh. XIII (CCM 9, 743f). Vgl. J. SCHNEIDER, Rupert v. 

Deutz, in: Marienlexikon 5 (1993) 601f; D. FLORES, La Virgen María al pie de la 
Cruz (Jn 19,25-27) en Ruperto de Deutz, Rom 1993; L. GAMBERO, Medioevo (Anm. 
28) 148f. 

59  Siehe die Wertungen von R. STRUVE HAKER, Arnoldo de Bonavalle. Primer teológo de 
la Coredención mariana, in Regina mundi (Bogotà) 7 (1963) 48-75; R. LAURENTIN, 
Kurzer Traktat (Anm. 49) 92, Anm. 109; J. GALOT (1991) (Anm. 32) 269f; B. 
GHERARDINI (1998) (Anm. 30) 273-275; L. GAMBERO, Medioevo (Anm. 28) 178. 
Eine zurückhaltendere Erklärung (welche die Unvollendetheit des Denkens be-
tont) findet sich bei O. STEGMÜLLER – R. SCHULTE, Arnald v. Bonneval, in Ma-
rienlexikon 1 (1988) 243f. 

60  Dahinter steht der Vergleich mit den beiden Altären im Zeltheiligtum (tabernacu-
lum) des Alten Bundes: der Altar für die Brandopfer (Ex 27,1ff) und der Weih-
rauchaltar (Ex 30,1f). 

61  Hier erkennt man den Gedanken des hl. Ambrosius wieder, wonach Jesus für die 
Erlösung keiner Hilfe bedurfte. 



Manfred Hauke 

34 

 

Trotzdem hat jene Zuneigung der Mutter, nach ihrer Fähigkeit, viel dabei 
mitgewirkt, Gott zu versöhnen, weil die Liebe Christi dem Vater sowohl 
das eigene Opfer als auch das der Mutter darbrachte; was die Mutter erbat, 
bestätigte der Sohn, und der Vater gewährte es. … die Mutter bat, der Sohn 
leistete Fürbitte, und der Vater schenkte Vergebung. Der Sohn betrachtete 
die Brüste der Mutter; der Vater betrachtete das Kreuz und die Wunden des 
Sohnes“62. 

Arnald, ein persönlicher Freud und Biograph des hl. Bernhard von Clair-
vaux, entwickelt eine Lehre, die bereits vom doctor marianus vorbereitet wor-
den war. Der hl. Bernhard gehört zu den ersten, welche die Sendung Ma-
riens bei der Darstellung Jesu im Tempel hervorheben: „Opfere deinen 
Sohn, o heilige Jungfrau; und stelle dem Herrn die gebenedeite Frucht dei-
nes Leibes dar. Opfere für die Wiederversöhnung von uns allen die heilige 
Opfergabe, die Gott wohlgefällt“63. Bernhard stellt die Gottesmutter als 
„Mittlerin zum Mittler“ dar sowie als „Aquädukt“, durch den uns alle Gna-
den Christi erreichen64.  

Dem Beitrag von Arnald gesellen sich viele andere Zeugnisse hinzu, in-
sbesondere das Mariale, das unter dem Namen Alberts des Großen veröf-
fentlicht wurde, auch wenn sich die Schrift 1954 als pseudonym herausstell-
te65. Der überaus einflussreiche Text des 13. Jahrhunderts gehört zu den 

                                                      

 
62  De septem verbis Domini in cruce (PL 189, 1694f); deutsche Übersetzung im An-

schluß an L. GAMBERO u. a. (Hrsg.), Testi mariani del secondo millennio [= TMSM] 
III, Rom 1996, 268f. Siehe auch De laudibus B. M. V. (PL 189, 1727 A); vgl. L. 
GAMBERO, Medioevo (Anm. 28) 180: „Maria opfert sich geistlich Christus und 
bittet für das Heil der Welt; der Sohn erhört; der Vater vergibt“. 

63  In purific. B. Mariae, Sermo 3,2 (PL 183, 370). Siehe J. B. CAROL (1950) (Anm. 29) 
155f. Die Bedeutung des Textes wird unterstrichen von R. LAURENTIN, Kurzer 
Traktat (Anm. 49) 92, Anm. 109: „Der Gedanke einer von Maria bei Gelegen-
heit der Darstellung Jesu im Tempel vollzogenen Oblation war vor Arnold vom 
heiligen Bernhard vorgelegt worden …“. 

64  Vgl. In Dominica infra oct. Assumptionis Sermo, 2 (Opera V, 1968, 263), wiedergege-
ben bei JOHANNES PAUL II., Redemptoris Mater, 38, Anm. 96; De acquaeductu, 4 
(PL 183, 440; ebenso in Opera V, 1968); vgl. auch TMSM III 250. 

65  Über die Miterlösung bei (Pseudo) Albert siehe J. B. CAROL (1950) (Anm. 29) 
164-167; H. BARRÉ, La nouvelle Ève dans la pensée médiévale d‘Ambroise Autpert au 
pseudo-Albert, in Études Mariales 14 (1956) 101-118; R. LAURENTIN, Kurzer Tra-
ktat (Anm. 49) 96-98; B. GHERARDINI (1998) (Anm. 30) 284-288; M. 
O‘CARROLL, Theotokos (Anm. 51) 298f; B. KOCHANIEWICZ (Anm. 52) 28-32. 



Die Lehre von der „Miterlöserin“ im geschichtlichen Durchblick 

35 

ersten, die systematisch die Typologie Evas als „Hilfe“ Adams auf Maria 
anwenden, die als adiutrix redemptionis erscheint. Das Ereignis der Erlösung 
durch Christus, in sich gesehen, ist in keiner Weise ergänzungsbedürftig. Ihr 
Sohn wollte sie aber am Leiden teilhaben lassen, damit nur sie, „wie sie 
Helferin der Erlösung durch ihr Mitleiden war, auch Mutter aller durch die 
Neuschaffung werden sollte“66. Maria, die den Sohn Gottes in ihrem Leib 
und Blut gezeugt hatte, „opferte mit ihrer freiwilligen Zustimmung zum 
Leiden ihren Sohn für uns alle (spontaneo eius consensu in eius passione pro nobis 
omnibus obtulit); mit dieser einzigartigen Darbringung der überaus hinrei-
chenden und wohlgefälligen ein für alle Mal hingegebenen Opfergabe ver-
söhnte sie Gott mit dem gesamten Menschengeschlecht (per quam sufficientis-
simam et gratissimam hostiam semel oblatam, Deum toto generi humano reconcilia-
vit)“67. 

Die Verbindung Mariens mit dem Erlösungsopfer gehört freilich nicht 
zu der Lehre, die in den großen systematischen Werken der Scholastik 
überliefert wurde. Thomas von Aquin betont bezüglich der heilshaften 
Mitwirkung der Gottesmutter nur die Bedeutung der Verkündigung68. Bo-
naventura bezieht auch das Ereignis des Kreuzes ein und spricht vom „Lö-
sepreis“, den Maria auf Kalvaria bezahlt hat, aber es gibt eine Kontroverse 
über die systematische Tragweite der einschlägigen Äußerungen69.  

Die Einbeziehung der Gottesmutter in das Opfer Christi bleibt mehr 
oder weniger begrenzt auf die Werke, die sich eigens mit Maria befassen 

                                                      

 
66  Mariale, q. 150; zitiert in J. B. CAROL (1950) (Anm. 29) 165. 
67  Mariale, q. 51; zitiert in J. B. CAROL (1950) (Anm. 29) 165. 
68  Vgl. STh III q. 30 a. 1; B. GHERARDINI (1998) (Anm. 30) 288-294; L. 

GAMBERO, Medioevo (Anm. 28) 291f; B. KOCHANIEWICZ (Anm. 52) 32-37. 
69  Vgl. insbesondere De donis Spiritus Sancti 6,14 (ed. Quaracchi V 486); vgl. L. 

GAMBERO, Medioevo (Anm. 28) 256: „Maria hat diesen Preis als die starke und 
fromme Frau bezahlt, denn als Christus am Kreuze litt, um diesen Preis zu ent-
richten für unsere Erlösung, war die selige Jungfrau anwesend und stimmte dem 
göttlichen Willen zu“. Über die verschiedenen Deutungen siehe J. B. CAROL 
(1950) (Anm. 29) 162-164; C. BALIC, Die Corredemptrixfrage innerhalb der franziska-
nischen Theologie, in Franziskanische Studien 39 (1957) 218-287, hier 222-232; P. 
D. FEHLNER, Il mistero della corredenzione secondo il dottore serafico San Bonaventura, in 
AA. VV., Maria Corredentrice I, Frigento 1999, 11-19; DERS., The sense of Marian Co-
redemption in St. Bonaventure and Bl. Duns Scotus, in AA. VV., Mary at the Foot of the 
Cross I, New Bedford, Mass. 2001, 103-118; L. GAMBERO, Medioevo (Anm. 28) 
254-258. 



Manfred Hauke 

36 

 

(wie die Abhandlung des Pseudo-Albert), auf die Volksfrömmigkeit (die 
sich im Stabat Mater70 ausdrückt) und auf die Mystik, wie das Beispiel der hl. 
Birgitta zeigt. Die schwedische Seherin betont, sie habe aus dem Mund der 
Gottesmutter und dann aus dem des göttlichen Sohnes sehr kräftige und 
klare Worte gehört, die dem gleichkommen, was später (im 20. Jh.) als 
„Teilhabe an der objektiven Erlösung des Menschengeschlechtes“ benannt 
wird71:  

„Darum sage ich mit einer gewissen Kühnheit, dass sein Schmerz mein 
Schmerz war und sein Herz mein Herz. Wie Adam und Eva die Welt für 
eine Frucht verkauften, so haben mein Sohn und ich die Welt gleichsam 
mit einem einzigen Herzen erlöst. Stelle dir darum vor, meine Tochter, wie 
ich mich beim Tod meines Sohnes fühlte, und dann wird es dir nicht 
schwer erscheinen, die Welt zu verlassen“72. 

„Darum kann ich wohl sagen, dass meine Mutter und ich den Menschen 
gleichsam mit einem einzigen Herzen erlöst haben, ich durch das Leiden in 
meinem Herzen und in meinem Fleische, sie mit dem Schmerz und der 
Liebe ihres Herzens“73. 

Johannes Paul II. bezog sich auf diese Worte 1991 anlässlich des 
600jährigen Jahrestages der Heiligsprechung der heiligen Birgitta (die 1999 
auch zur Mitpatronin Europas erhoben wurde): Birgitta rief Maria an „als 
Unbefleckte, Schmerzensreiche und Miterlöserin …“74. Auch wenn die 
Heilige nicht den Fachbegriff „Miterlöserin“ benutzte, ist der entsprechen-
de Gehalt in ihren Offenbarungen offenkundig. 

Der Begriff „Miterlöserin“ (coredemptrix) taucht zuerst im 15. Jh. auf ganz 
in der Nähe der Heimat von Papst Benedikt XVI., nämlich in einem Hym-

                                                      

 
70  Vgl. S. M. MANELLI, „Stabat Mater”. The Poem of the Coredemption, in AA. VV., Mary 

at the Foot of the Cross IV, New Bedford, Mass. 2004, 170-226. 
71  So L. GAMBERO, Medioevo (Anm. 28) 342. 
72  Sermo angelicus 1,35; zitiert in L. GAMBERO, Medioevo (Anm. 28) 342; F. 

HOLBÖCK, Gottes Nordlicht. Die hl. Birgitta von Schweden und ihre Offenbarungen, Stein 
am Rhein 21988, 258. 

73  Revelationes extravagantes, cap. 3; zitiert in L. GAMBERO, Medioevo (Anm. 28) 342; F. 
HOLBÖCK (Anm. 72) 258. 

74  Insegnamenti di Giovanni Paolo II, Bd. 14/2, 756; vgl. P. PARROTTA, La coopera-
zione di Maria alla Redenzione in Gabriele Maria Roschini (Collana di Mariologia 3), 
Pregassona (Lugano) 22002, 163f. 



Die Lehre von der „Miterlöserin“ im geschichtlichen Durchblick 

37 

nus, der in Salzburg aufbewahrt wird, dem Sitz des Primas Germaniae. Das 
neu geprägte Wort ist eine Frucht der gesteigerten Aufmerksamkeit des 
Mittelalters für das Leiden Christi75. Schon beim hl. Bernhard finden sich 
Begriffe mit dem Präfix „co“, angefangen mit dem Wort „Mitleiden“ (com-
passio)76. Pseudo-Albert führt den Ausdruck „Mithelferin der Erlösung“ ein 
(co-adiutrix redemptionis) (13. Jh.). Diese Begriffsprägungen sind neu. Am 
Beginn des Mittelalters finden sich starke Ausdrücke, die das heilshafte 
Wirken der Gottesmutter betonen, so etwa „Wiederversöhnerin der Welt“ 
(hl. Anselm)77, „Erlöserin“ (redemptrix) und „Wiederherstellerin“ (reparatrix) 
(Eadmer)78. Diese Wendungen werden freilich noch nicht unmittelbar mit 
dem Ereignis des Kreuzes verbunden, dem sich jedoch die Bezeichnung 
coredemptrix anschließt. Maria „Erlöserin“ anlässlich der Inkarnation zu nen-
nen, rief die Tatsache in Erinnerung, dass sie den Erlöser geboren hat und 
für uns bittend eintritt; im Blick auf das Kreuz, auf dem sich die Erlösung 
vollendet, konnte ein Begriff, der die Vorsilbe „Mit“ enthält, leichter die 
untergeordnete Verbindung Mariens mit dem Erlösungsopfer herausstel-
len79. Wahrlich entsteht der Titel „eben mit dem genauen Ziel, die eigentli-
che und ausschließliche Funktion Jesu als Erlöser zu unterstreichen“80. Es 
geht hier nicht um die Gleichordnung zwischen einem „Miterlöser“ und 
einer „Miterlöserin“, sondern um die Beziehung zwischen dem einzigen 
Erlöser und der „Miterlöserin“. 

                                                      

 
75  J. B. CAROL (1950) (Anm. 29) 172-174 schrieb das erste Auftauchen des Begrif-

fes einem anonymen Minderbruder des 14. Jh.s zu, nahm diesen Hinweis aber 
später zurück, um dem Ergebnis der geschichtlichen Untersuchung zuzustim-
men von R. LAURENTIN, Le titre de Corédemptrice. Étude historique, in Marianum 13 
(1951) 396-452. Vgl. J. B. CAROL (1964) (Anm. 29) 780, Anm. 84; M. I. 
MIRAVALLE (2003) (Anm. 31) 101f. 

76  R. LAURENTIN, Corédemptrice (Anm. 75) 406 meint, Bernhard sei der erste Autor; 
B. GHERARDINI (1998) (Anm. 30) 58f und M. O‘CARROLL, Theotokos (Anm. 51) 
104 führen schon einen Text des Petrus Damiani an (11. Jh.): Sermo 46 in nativ. 
B. Mariae, 1 (PL 144, 148 A). 

77  Oratio VI (ed. I. BIFFI – C. MARABELLI, Anselmo d‘Aosta. Orazioni e meditazioni, 
Milano 1997, 183). Vgl. B. GHERARDINI (1998) (Anm. 30) 153f; L. GAMBERO, 
Medioevo (Anm. 28) 131f; M. O‘CARROLL, Theotokos (Anm. 51) 33f. 

78  Vgl. I. MIRAVALLE (2003) (Anm. 31) 82-85. 
79  So die Deutung der Texte bei R. LAURENTIN, Corédemptrice (Anm. 75) 404. 407. 
80  A. M. CALERO (Anm. 32) 284. 



Manfred Hauke 

38 

 

Die Lehre von der Miterlösung ist also gegenwärtig seit dem Mittelalter. 
Die Aufmerksamkeit der alten Kirche, die sich auf die Zustimmung Ma-
riens zur Verkündigung konzentriert, verlängert sich auf die mittlerische 
Anwesenheit der Schmerzensmutter unter dem Kreuz. 

6. Brennpunkte der modernen Entwicklung
81
 

6. 1  Von der Reformation bis zum „goldenen Jahrhundert“ der Mi-
terlösung 

Die Grundlinien der heilshaften Mitwirkung Mariens werden schon im 
Mittelalter formuliert. Trotzdem braucht es noch einen langen Weg weiterer 
Klärung und Verbreitung. Ein Hindernis entsteht mit der Reformation. Das 
Prinzip der alleinwirksamen Gnade (sola gratia) gestattet keinerlei Mitwir-
kung des Geschöpfes beim Vorgang der Rechtfertigung. Die einzige Mitt-
lerschaft Christi wird in einem Sinne verstanden, der die untergeordnete 
Mitwirkung der Geschöpfe ausschließt und nicht einschließt. Schon Chris-
tus als Mensch ist beim Erlösungsgeschehen nur passiv82. Für die Maria 
zugeschriebene Rolle ist bezeichnend der Kommentar Luthers zu den Wor-
ten quem meruisti portare des Regina caeli: bei ihrem „Verdienst“, die Mutter 
Gottes zu sein, ist sie gleichzuordnen mit dem „Verdienst“ des Kreuzes-
holzes, das den Erlöser getragen hat83. 

Die Reformation schwächt die Lehre von der Mittlerschaft Mariens84, 
aber nach dem Konzil von Trient kommt es zu einer Erholung, wobei auch 

                                                      

 
81  Vgl. J. B. CAROL (1950) (Anm. 29) 188-480; G. M. ROSCHINI (1969) (Anm. 30) 

132-136; M. I. MIRAVALLE (2003) (Anm. 31) 104-166; M. F. PERILLO (Anm. 32) 
151-159. 266-271. 

82  Vgl. M. KREUZER, „Und das Wort ist Fleisch geworden”. Zur Bedeutung des 
Menschseins Jesu bei Johannes Driedo und Martin Luther, Paderborn 1998. 

83  LUTHER, Auslegung des Magnificat (1521) (WA 7, 573). Dazu A. DITTRICH, Protes-
tantische Mariologiekritik. Historische Entwicklung bis 1997 und dogmatische Analyse 
(Mariologische Studien 11), Regensburg 1998, 29-37; M. KREUZER (Anm. 82) 
262-266; W. LAYH, Luthers Verständnis von Maria anhand seiner Magnificatauslegung 
von 1521, in Ephemerides Mariologicae 50 (2000) 107-140. 

84  Vgl. B. GHERARDINI (1998) (Anm. 30) 302-313; DERS., Lutero e gli eredi della 
Riforma dinanzi al mistero di Maria Corredentrice, in AA. VV., Maria Corredentrice III, 
Frigento 2000, 53-74. 



Die Lehre von der „Miterlöserin“ im geschichtlichen Durchblick 

39 

die Heilsaufgabe der seligen Jungfrau vertieft wird. Im 17. und am Beginn 
des 18. Jahrhunderts vervielfachen sich die systematischen Versuche, die 
sich mit der Teilhabe Mariens am Erlösungswerk befassen. Man gebraucht 
nun die soteriologischen Kategorien des hl. Thomas, um die heilshafte 
Mitwirkung Mariens näher zu bestimmen: das Verdienst, das Opfer, der 
Lösepreis und die Genugtuung85. Das 17. Jh. lässt sich bestimmen als „gol-
denes Jahrhundert der Miterlösung“86. Eigens erwähnt sei Fernando Quiri-
no de Salazar SJ (1576-1646), der größte spanische Mariologe seines Jahr-
hunderts87, der 1618 eines der ersten großen Werke über die Unbefleckte 
Empfängnis veröffentlichte und (zumindest nach Laurentin) „die erste 
ausdrücklich dem Thema des Anteils Mariens an der Erlösung gewidmete 
Abhandlung“88. De Salazar entwickelt systematisch das Thema vom Pries-
tertum Mariens: Maria hat nicht nur in Übereinstimmung mit dem Willen 
des Vaters den Sohn der Welt gegeben, sondern auch Christus für die Welt 
dargebracht, gleichförmig mit ihm und mit einer priesterlichen Andacht. 
Insbesondere habe sie auf ihre mütterlichen Rechte verzichtet, die das Fun-
dament für ihr Priestertum bildeten89. Ein Höhepunkt der mystischen Er-

                                                      

 
85  Vgl. die geschichtliche Übersicht anhand dieser Begriffe bei J. B. CAROL (1950) 

(Anm. 29) 485-496. 
86  Vgl. J. B. CAROL (1950) (Anm. 29) 198-331; (1964) (Anm. 29) 781 („goldenes 

Jahrhundert“); G. M. ROSCHINI (1969) (Anm. 30) 134; M. I. MIRAVALLE (2003) 
(Anm. 31) 113-129; E. LLAMAS, La cooperación de María a la redención según los 
teólogos espanoles del siglo XVII, in Estudios Marianos 70 (2004) 235-263; DERS., El 
Siglo XVII, “Siglo de Oro” de la “Corredención Mariana”, in Maria, “unica cooperatrice 
alla Redenzione” (2005) (Anm. 1) 221-277. 

87  Vgl. u. a. die Wertung bei M. O‘CARROLL, Theotokos (Anm. 51) 316. 
88  R. LAURENTIN, Kurzer Traktat (Anm. 49) 102; vgl. DERS., Marie, l‘Église et le 

sacerdoce I (Anm. 16) 230-304; J. B. CAROL (1950) (Anm. 29) 232-234; O. 
CASADO, Doctrina Ferdinandi Q. Salazar de B. V. M. Corredemptione, in Ephemeri-
des Mariologicae 9 (1959) 101-112; J. DOS SANTOS, A doutrina do sacerdozio maria-
no segundo Fernando Q. de Salazar, in PAMI (Hrsg.), Maria et Ecclesia VII, Rom 1958, 
39-79; M. HAUKE, Priestertum (Anm. 16) 315; M. O‘CARROLL, Theotokos (Anm. 
51) 316f. Es geht um F. Q. DE SALAZAR, Expositio in Proverbia Salomonis, cap. 8, 
Köln 1621; vgl. DERS., Pro Immaculata Conceptione Deiparae Virginis Defensio, Alcalá 
1618. 

89  Der Hinweis auf die „Mutterrechte“ findet sich auch in lehramtlichen Texten 
Benedikts XV. und Pius’ XII. Diese Sprache darf nicht gepreßt werden; im 
strengen Sinne kann man hier nicht von „mütterlichen Rechten“ sprechen. Vgl. 



Manfred Hauke 

40 

 

fahrung angesichts der Vermittlung Mariens findet sich bei der heiligen 
Kapuzinerklarisse Veronica Giuliani (1660-1727). Maria wird vorgestellt als 
„Mithelferin der menschlichen Erlösung“, „Mittlerin“, „universale Vermitt-
lerin und Austeilerin der Gnaden“90. 

Das Priestertum Mariens wird dann besonders in der „Französischen 
Schule“ des 17. Jahrhunderts behandelt (Jean Eudes, Jean Jacques Olier). 
Nach Olier besitzt Maria den Geist und die Gnade des Priestertums, aber 
nicht seinen sakramentalen Charakter. Sie übt ihre priesterlichen Funktio-
nen aus in ihrer spezifischen Eigenart als Frau und als Gottesmutter. Den 
Autoren der Französischen Schule gefällt der Vergleich zwischen der Zu-
stimmung Mariens bei der Inkarnation mit den Wandlungsworten, die der 
Priester während der Messfeier spricht: in beiden Fällen wird der Sohn 
Gottes gegenwärtig. Dieser Vergleich wertet nicht hinreichend die Unter-
scheidung zwischen dem hierarchischen Priestertum und dem Mariens: 
während der Priester in der Person Christi als des Hauptes der Kirche han-
delt, vertritt die selige Jungfrau bei der Inkarnation die Menschheit als 
„Braut“ des Erlösers91. Die Französische Schule vernachlässigt hingegen die 
Eigenheit Mariens als Urbild der Kirche. Papst Johannes Paul II. bietet in 
seiner Enzyklika Ecclesia de Eucharistia einen besseren Vergleich: die Zu-
stimmung Mariens bei der Verkündigung ist vergleichbar mit dem „Amen“ 
des Gläubigen, der die hl. Kommunion empfängt92. 

Wenn wir einmal von den entsprechenden Zeugnissen des Altertums ab-
sehen, dann beginnt die Anwendung des Begriffes „Verdienst“ auf den 
Beitrag Mariens zur Erlösung im Mittelalter mit Eadmer, einem Schüler 
Anselms und Urheber der ersten theoretischen Formulierung der Unbef-
leckten Empfängnis im lateinischen Westen93. Wichtig ist das Zeugnis des 
„doctor eximius“, Francisco Suarez SJ (1548-1617), von dem der Leitsatz 

                                                                                                                       

 
R. LAURENTIN, Marie, l’Église et le sacerdoce II (Anm. 16) 25. 155-157; L. 
SCHEFFCZYK, Mutterrechte Mariens, in Marienlexikon 4 (1992) 559f. 

90  Vgl. M. F. PERILLO (Anm. 32). 
91  Vgl. THOMAS VON AQUIN, STh III q. 30 a. 1. 
92  Vgl. Ecclesia de Eucharistia (2003) 55. 
93  Vgl. J. P. CAROL (1950) (Anm. 29) 485f; EADMER, De excellentia Virginis Matris 11 

(PL 159, 508): „Wie Gott, der mit seiner Macht alle Dinge bereitet (cuncta paran-
do), ihr Vater und Herr ist, so ist die selige Maria, die mit ihren Verdiensten alle 
Dinge wiederherstellt (cuncta suis meritis reparando), deren Mutter und Herrin“ (vgl. 
B. GHERARDINI [1998] [Anm. 30] 356). 



Die Lehre von der „Miterlöserin“ im geschichtlichen Durchblick 

41 

stammt: die selige Jungfrau hat uns schicklicherweise (de congruo) verdient, 
was Christus uns von Rechts wegen (de condigno) verdient hat94. Der Ver-
dienst der Gottesmutter gründet in der göttlichen Tugend der Liebe in 
Verbindung mit der Gnadenfülle, die in ihr seit der Unbefleckten Emp-
fängnis wohnt. Der Unterschied zwischen dem Verdienst de condigno (bei 
Christus) und dem Verdienst de congruo (bei Maria) bewahrt die Unterschei-
dung zwischen dem Heilswerk des Erlösers und der Beigesellung der Got-
tesmutter. Das Werk des Herrn, in sich gesehen, ist in überfließender Weise 
hinreichend, um unser Heil zu verdienen. Dies gilt schon für den allerersten 
Liebesakt Christi als Mensch; der Tod am Kreuz ist nicht verlangt worden, 
weil die vorausgehenden (unendlichen) Verdienste nicht ausgereicht hätten, 
sondern um auf unserer Seite Hindernisse zu beseitigen95. 

6. 2 Die Krise in der Zeit des Jansenismus und der Aufklärung 

Am Beginn des 17. Jahrhunderts steht die marianische Theologie in vol-
ler Blüte, aber am Ende des gleichen Jahrhunderts ist ein Abklingen des 
Interesses zu verzeichnen. Ein typisches Zeichen dieser Schwächung ist der 
geistige Sturm, der von einem 16seitigen Büchlein verursacht wurde, den 
Monita salutaria des Adam von Widenfeld (1673). Der Kölner Jurist warnt 
vor wirklichen und vermeintlichen Übertreibungen bei der Marienvereh-
rung; dabei legt er der Gottesmutter unter anderem folgende Worte in den 
Mund: „Du sollst mich nicht Retterin oder Miterlöserin nennen“, um sie 
nicht mit Gott gleichzusetzen96. Allein im Zeitraum von zwei Jahren er-
scheinen mehr als 40 Gegenschriften, und das Werk von Widenfelds ge-
langt auf den Index97. Eine These des Buches erscheint später (1690) unter 

                                                      

 
94  Vgl. J. P. CAROL (1950) (Anm. 29) 195f; R. FASTIGGI, Mary‘s Coredemption accord-

ing to Francisco Suarez, S. J. (1548-1617), in AA. VV., Mary at the Foot of the Cross IV, 
New Bedford, Mass. 2004, 338-351, hier 341f. 

95  THOMAS VON AQUIN, STh III q. 48 a. 1 ad 2. Zu den Beweggründen siehe STh 
III q. 46 a. 3. 

96  A. VON WIDENFELD, Monita salutaria Beatae Mariae Virginis ad cultores suos indiscre-
tos, Gand 1673, monitum 10, zitiert in R. LAURENTIN, Corédemptrice (Anm. 75) 
434: «Cave ne quidquam Deo detraxeris ut me honores sicut collyridiani. Ne 
itaque dixeris me esse omnipotentem; ne me vocaberis salvatricem et corre-
demptricem». 

97  Vgl. P. HOFFER, La dévotion à Marie au déclin du XVIIe siècle autour du Jansénisme et 
des „Avis Salutaires de la B. Vierge Marie à ses dévots indiscrets“, Paris 1938; J. B. 



Manfred Hauke 

42 

 

den Irrtümern der Jansenisten, die von Papst Alexander XIII. verurteilt 
werden (DH 2326). Auch der Begriff der „Miterlöserin“ ist Gegenstand der 
Diskussion, aber steht dabei noch nicht im Vordergrund98. 

Die Monita salutaria werden mit Beifall bedacht vor allem in Kreisen, die 
den Ordensgemeinschaften, den eifrigsten Vertretern der Marienverehrung, 
kritisch gegenüber stehen. Eine wichtige Rolle spielt auch eine unausgegli-
chene Verherrlichung der Väterzeit, die den angeblichen Abweichungen des 
Mittelalters gegenüber gestellt wurde. Vor allem die Jansenisten neigen 
dazu, die Entwicklung der Theologie mit der Gestalt des hl. Augustinus 
abzuschließen (der die Aufgabe Mariens unter dem Kreuz nicht beleuchtet). 
Von Widenfeld ist kein Jansenist, aber sein Büchlein wird im jansenisti-
schen Milieu mit offenen Armen aufgenommen. Diese Hindernisse neh-
men bereits gewisse Einwände einer späteren Zeit gegenüber der Lehre von 
der Miterlösung vorweg: der Blick auf den Ökumenismus mit den Protes-
tanten, das Problem der Beziehung zwischen der Heiligen Schrift und der 
Dogmenentwicklung, aber auch der Gegensatz zwischen verschiedenen 
Parteiungen in der Kirche.  

                                                                                                                       

 
CAROL (1950) (Anm. 29) 302-321; L. SCHEFFCZYK – O. STEGMÜLLER, Widen-
feld, in Marienlexikon 6 (1994) 728f. 

98  Siehe die Übersicht der Debatte zum Wort „Miterlöserin“ bei P. HOFFER (Anm. 
97) 274f; R. LAURENTIN, Corédemptrice (Anm. 75) 412. 434-436; ENRIQUE DEL 

SAGRADO CORAZÓN, Martin de Torrecilla († 1709), apologista del culto y de la devoción 
mariana, contra “Monita Salutaria”, in AA. VV., Diakonia pisteos. Miscellanea J. A. Al-
dama, Granada 1969, 217-239, hier 230-232. Bezeichnend sind jedenfalls zwei 
Erklärungen des Begriffes. Bischof J. VAN NEERCASSEL, Apostolischer Delegat 
für die Niederlande, sympathisiert an sich mit von Widenfeld, verteidigt aber 
den Titel, der nichts anderes bedeute, als was Paulus in 1 Kor 3,9 sage („Wir 
sind Mitarbeiter Gottes“). Nach dem Jesuiten M. Reichenberger ist Maria Miter-
löserin, „weil sie unmittelbar … an der Erlösung des Menschengeschlechtes 
mitgewirkt hat“. Widenfeld betont (bei seiner Verteidigung): „… certum est 
Christum caruisse socio redemptionis nostrae nominatimque B. V. nihil contu-
lisse ad complendum pretium nostrum …“. Vgl. R. LAURENTIN, Corédemptrice 
(Anm. 75) 434-436 (Nr. 25*. 27. 33a). 
In seinem theologischen Ansatz scheint von Widenfeld abhängig von dem Jesui-
ten THÉOPHIL RAYNAUD (1587-1663), der offenbar die heilshafte Mitwirkung 
Mariens auf die Zeugung des Leibes des Erlösers beschränkt: vgl. P. HOFFER 
(Anm. 97) 275, Anm. 2; J. B. CAROL (1950) (Anm. 29) 256f; H. M. KÖSTER, 
Raynaud, in Marienlexikon 5 (1993) 414f; M. O’CARROLL, Theotokos (Anm. 51) 
304f. 



Die Lehre von der „Miterlöserin“ im geschichtlichen Durchblick 

43 

Während der Zeit der Aufklärung verstärken sich diese Spannungen; das 
theologische Klima bezüglich der Mittlerschaft Mariens kühlt sich gleich-
sam ab und führt zu einem gewissen Skeptizismus. Bezeichnend ist die 
Tatsache, dass Papst Benedikt XIV. (1740-58) es für angemessen hält, die 
Rechtgläubigkeit der Lehre von der Miterlösung Mariens zu unterstreichen. 
Er geht darauf ein in seinem berühmten Werk über die Selig- und Heilig-
sprechungen (das schon vor seinem Pontifikat erscheint)99. Auf der anderen 
Seite tadelt das Heilige Offizium 1747, also während seines Pontifikates, 
den Ausdruck „Miterlöserin des Menschengeschlechtes“ (Corredentrice del 
genere umano)100. Das theologische Milieu von damals zeigt sich deutlich in 

                                                      

 
99  P. LAMBERTINI, De servorum Dei beatificatione et beatorum canonisatione, I-IV, Bologna 

1734-38, II c. 32; vgl. R. BÄUMER, Benedikt XIV, in Marienlexikon 1 (1988) 423-
425, hier 423; B. GHERARDINI (Anm. 30) 111. Kardinal Orsini (= Benedikt 
XIII.) ermahnt 1728 seine Zuhörer zur Dankbarkeit „gegenüber unserem gelieb-
ten Erlöser und gegenüber unserer geliebten Miterlöserin“. Vgl. R. LAURENTIN, 
Corédemptrice (Anm. 75) 358. Zum geschichtlichen Umfeld der Miterlösungslehre 
im 17. und 18. Jh. siehe J. P. CAROL (1950) (Anm. 29) 198-382. 

100  Siehe A. LEPIDI (Anm. 9) 5. Es handelt sich um die Korrektur für eine kleine 
Kreuzwegandacht, die von einem anonymen Minderbruder verfasst und in einer 
bescheidenen Auflage von 150 Exemplaren 1747 in Ascoli (Apulien) gedruckt 
worden war. Das Wort „Corredentrice“ (Miterlöserin), das bei der vierten 
Kreuzwegstation vorkommt, wird ersetzt mit „Avocata“ (Fürsprecherin). Der 
beanstandete Satz lautet folgendermaßen: «Ah fatemi, addolorato Redentore, 
deh fatemi, spasimante Corredentrice dell’uman Genere, partecipare i vostri do-
lori, per farmi poscia partecipe de’ vostri contenti». Der Text wird geändert in 
«… fatemi, afflitra [sic] Madre Avocata dell’uman Genere …». Die Entschei-
dung vom 31.10.1747 wird dem Bischof von Ascoli zugeschickt sowie dem Ge-
neral der observanten Minderbrüder zwecks Mitteilung an alle Provinziale. Die 
Franziskaner nehmen die Entscheidung im Gehorsam auf (vgl. Archiv des Hl. 
Offiziums, Censura librorum, Umschlag 1746-1748, letztes Faszikel). Für die 
Mitteilung danken wir H. H. Andrea Villafiorita (Genua). 
Anscheinend hat diese Maßnahme keine bleibenden Spuren hinterlassen. Zu-
mindest finden sich keine Eingriffe gegen das Wort „Miterlöserin“ im Verzeich-
nis der indizierten Bücher nach F. H. REUSCH, Der Index der verbotenen Bücher. Ein 
Beitrag zur Kirchen- und Literaturgeschichte II/1-2, Bonn 1885; Nachdr. Aalen 1967 
(16.-19. Jh.). Das Attribut war bereits ziemlich geläufig. Schon 1660 erwähnt ein 
spanischer Theologe, dass die Theologen Maria überaus häufig „Miterlöserin des 
Menschengeschlechtes“ nennen («valde frequenter repetunt doctores appellando 
Virginem corredemptricem generis humani»). Ein italienischer Jesuit am Beginn 
des 17. Jh.s meint, Maria werde von „vielen“ Miterlöserin genannt. Vgl. R. 



Manfred Hauke 

44 

 

einer Intervention von Ludovico Antonio Muratori (1672-1750), Priester 
und Bibliothekar in Modena. In seinem Werk über die „geregelte Fröm-
migkeit“ wendet sich der Verfasser unter anderem gegen tatsächliche und 
angebliche Missbräuche bei der Marienverehrung101. Das Thema der Mitt-
lerschaft wird nicht auf systematische Weise behandelt102, bekundet sich 
aber mit einem ganz bestimmten Ansatz. Muratori gesteht Maria eine Mitt-
lerschaft nur insofern zu, als sie Christus geboren hat, die Quelle aller Gna-
den, und insofern sie für uns fürbittend eintritt. Von einer besonderen Auf-
gabe Mariens beim Erlösungsopfer ist keine Rede, und ebenso wenig wird 
das Verdienst de congruo erwähnt. Der Theologe weist die überlieferte Lehre 
über die universale Gnadenmittlerschaft zurück, die sich im Westen im-
merhin schon seit Bernhard von Clairvaux durchgesetzt hatte103. Der italie-
nische Historiker wird dabei auch vom ökumenischen Motiv geleitet, die 
Protestanten nicht herauszufordern104.  

Das Werk Muratoris erscheint 1747, aber eine vorläufige Fassung zirku-
liert in der römischen Kurie schon seit 1743. Das Buch findet unter ande-
rem das Wohlgefallen des Kardinals Fortunato Tamburini, eines Freundes 
von Muratori und Mitglied der Indexkongregation sowie des Heiligen Offi-
ziums105. Heftig kritisiert wird das Werk hingegen von einigen Jesuiten106, 

                                                                                                                       

 
LAURENTIN, Corédemptrice (Anm. 75) 433. 437 (Nr. 20. 40). Der erste große 
Theologe, der den Titel in einem systematischen Zusammenhang benutzt, ist Al-
fonso Salmeron (1515-1585), einer der ersten Jesuiten und Teilnehmer an allen 
Perioden des Konzils von Trient: R. LAURENTIN, Corédemptrice (Anm. 75) 429f; J. 
STÖHR, Salmeron, in Marienlexikon 5 (1993) 642f; B. GHERARDINI (1998) (Anm. 
30) 300; M. I. MIRAVALLE (2003) (Anm. 31) 107-109. 

101  L. A. MURATORI, Della regolata devozione dei cristiani, Cinisello Balsamo 1957, 
1990 (zuerst unter dem Pseudonym von L. PRITANIO, Venedig 1747), 195-203 
(= cap. 22). 

102  Dies betont A. BURLINI CALAPAJ, Devozioni e “Regolata Devozione” nell’opera di 
Ludovico Antonio Muratori. Contributo alla storia della liturgia, Rom 1997, 60, Anm. 
81. 

103  Vgl. L. A. MURATORI (Anm. 101) 197f. 
104  Vgl. L. A. MURATORI (Anm. 101) 196. Siehe auch die Untersuchung von G. 

TRAVAGLINO, L. A. Muratori e la mediazione mariana, Neapel 1969, 70-74 (und 
passim); außerdem J. STÖHR, Muratori, in Marienlexikon 4 (1992) 544f. 

105  Vgl. G. TRAVAGLINO (Anm. 104) 29-37. 
106  Vgl. G. TRAVAGLINO (Anm. 104) 74-85. Der hauptsächliche Gegner war der 

Jesuit Benedetto Plazza († 1761): B. PLAZZA, Christianorum in Sanctos, Sanctorum 



Die Lehre von der „Miterlöserin“ im geschichtlichen Durchblick 

45 

aber die „Schutzengel“ des Gelehrten an der Kurie verhindern eine Verur-
teilung. Auch Papst Benedikt XIV. pflegt beste Beziehungen mit Muratori. 
Er teilt nicht die politischen Meinungen Muratoris über den Kirchenstaat, 
aber kritisiert nicht die Ausführungen zur Mariologie107. 1753 verfügt die 
Indexkongregation, die im Auftrag des Heiligen Vaters das Buch von Mura-
tori untersucht hatte, das Werk verdiene keinerlei Zensur108.  

6. 3 Die Mittlerschaft der Immaculata 

Das theologische Milieu von Muratori ist deutlich gekennzeichnet durch 
die bekannten Grenzen der Aufklärung des 18. Jahrhunderts. Für die 
Überwindung der Aufklärungstheologie ist bezeichnend das Werk des hl. 
Alfons von Liguori109 (1696-1787), vor allem mit den „Herrlichkeiten Ma-
riens“ (1750)110, „dem Bestseller unter den marianischen Büchern aller Zei-

                                                                                                                       

 
Reginam, Eorumque festa, etc. … devotio … vindicata, Panormi (= Palermo) 1751. 
Über die Lehre Plazzas zur Miterlösung siehe J. B. CAROL (1950) (Anm. 29) 
331f. 

107  Vgl. G. TRAVAGLINO (Anm. 104) 74-76. Über die Beziehungen zwischen 
Benedikt XIV. und Muratori siehe bereits L. VON PASTOR, Storia dei Papi XVI/1, 
Rom 1953, 145-148 (dt. Geschichte der Päpste seit dem Ausgang des Mittelalters XVI/1, 
Freiburg i. Br. 81961). 

108  Vgl. G. TRAVAGLINO (Anm. 104) 82-84. 
109  Vgl. E. THEYSKENS, S. Alphonse et la médiation universelle de Marie, in AA. VV., 

Mémoires et rapports du Congrès Marial tenu à Bruxelles, 8-11 septembre 1921, 
Bd. I, Brüssel 1922, 100-120; C. DILLENSCHNEIDER, La Mariologie de S. Alphonse 
[I]. Son influence sur le renouveau des doctrines mariales et de la piété catholique après la 
tourmente du protestantisme et du jansénisme, Fribourg – Paris 1931; DERS., La Mario-
logie de S. Alphonse [II]. Sources et synthèse doctrinale, Fribourg – Paderborn – Paris 
1934, 107-209; DERS., Marie au service de notre rédemption, Hagenau 1947, 123-129; 
J. B. CAROL (1950) (Anm. 29) 360-368; G. M. ROSCHINI, La Corredentrice negli 
scritti di S. Alfonso M. de Liguori, in Marianum 18 (1956) 314-336; P. ANGEL, La 
corredención objetiva in San Alfonso Maria de Liguori, in Estudios Marianos 19 (1958) 
337-348; H. GRAEF, Maria. Eine Geschichte der Lehre und Verehrung, Freiburg i. Br. 
1964, 382-385 (über einige Grenzen); M. O‘CARROLL, Theotokos (Anm. 51) 14f; 
S. RAPONI, Il mistero di Maria Corredentrice in Sant‘Alfonso Maria de‘ Liguori, in AA. 
VV., Maria Corredentrice III, Frigento 2000, 109-136.  

110  Mehr als 800 Auflagen in vielen Sprachen: J. HEINZMANN, Alfons Maria v. 
Liguori, in Marienlexikon 1 (1988) 97. Deutsche Ausgabe u. a.: A. M. VON 



Manfred Hauke 

46 

 

ten“111. Vielleicht aus Furcht vor den kirchlichen Zensoren gebraucht Al-
fons in diesem Werk nicht (im Unterschied zu anderen seiner Schriften) 
den Begriff „Miterlöserin“112, bietet aber eine sehr klare Darstellung über 
die universale Gnadenvermittlung durch Maria. Die Mitwirkung an der 
Erlösung wird beschrieben mit dem Begriff des Verdienstes de congruo, wo-
mit sich die Gottesmutter dem Opfer Christi verbindet113. Der Gründer der 
Redemptoristen wird nach einer genauen Prüfung seiner Schriften im Jahre 
1871 zum Kirchenlehrer ernannt114. 

Wie die Lehre von der Mittlerschaft Mariens aus der Krise der Reforma-
tion gestärkt hervorging, so geschah es auch nach dem Winter des Janse-
nismus und der Aufklärung, die in die Französische Revolution mündet. 
Ein neues Wachstum der Marienfrömmigkeit beginnt langsam nach dem 
Fall Napoleons. Die Marienerscheinungen 1830 in der Rue du Bac sind ein 
deutliches Zeichen und eine kräftige Förderung für die Erholung des katho-
lischen Lebens im „Marianischen Zeitalter“115. Die Vorbereitung des Dog-
mas von der Unbefleckten Empfängnis bringt ein beachtliches theologi-
sches Bemühen mit sich, von dem auch die Lehre über die Mittlerschaft 
Mariens profitiert. Dieser Fortschritt wird deutlich in dem monumentalen 
Werk von Carlo Passaglia SJ über die Immaculata (1855), worin sich auch 

                                                                                                                       

 
LIGUORI, Die Herrlichkeiten Mariens. Neu hrsg. v. P. Klemens Kiser, 51874 (Nachdr. 
Stuttgart 1991). 

111  S. DE FIORES, Maria Madre di Gesù (Corso di teologia sistematica 6), Bologna 
1992, 165; DERS., Maria sintesi dei valori. Storia culturale della mariologia, Cinisello 
Balsamo 2005, 282. 

112  Vgl. C. DILLENSCHNEIDER (1934) (Anm. 109) 126f. 
113  Vgl. J. B. CAROL (1950) (Anm. 29) 363-366. 
114  Vgl. G. ORLANDI, La Causa per il dottorato di S. Alfonso. Preparazione – Svolgimento 

– Ripercussioni (1866-1971), in: Spicilegium historicum Congregationis Ss. Re-
demptoris 19 (1971) 25-240. Über die Beziehung zwischen Muratori und dem 
Gründer der Redemptoristen siehe auch G. CACCIATORE, S. Alfonso de‘ Liguori e 
il Giansenismo. Le ultime fortune del moto giansenistico e la restituzione del pensiero cattolico 
nel sec. XVIII, Florenz 1944; DERS., La polemica fra s. Alfonso e L. A. Muratori, in: 
Spicilegium historicum Congregationis Ss. Redemptoris 3 (1955) 107-124; G. 
DOMENICO, S. Alfonso de‘ Liguori e L. A. Muratori, in: P. GIANNANTONIO 
(Hrsg.), A. M. de Liguori e la società civile del suo tempo, Bd. II, Florenz 1990, 461-
472. 

115  Vgl.die Beiträge in A. ZIEGENAUS (Hrsg.), Das Marianische Zeitalter. Entstehung 
– Gehalt – Bedeutung (Mariologische Studien 14), Regensburg 2002. 



Die Lehre von der „Miterlöserin“ im geschichtlichen Durchblick 

47 

100 Seiten finden mit Quellen über Maria als Mittlerin in ihrer Beziehung 
zu Christus als Mittler116. 

Der Titel der „Miterlöserin“ gerät in das Zentrum der Diskussion seit 
1904, bei dem 50jährigen Jubiläum der Dogmatisierung der Unbefleckten 
Empfängnis, als Alexis-Henri-Marie Lépicier einen Vortrag hält über die 
„Makellose Gottesmutter, Miterlöserin des Menschengeschlechtes“117. Der 
in der Aufklärungszeit verpönte Begriff erscheint nun sogar in Dokumen-
ten des Heiligen Stuhles, einschließlich des Heiligen Offiziums zur Zeit 
Papst Pius’ X.118. Nach dem Tode des heiligen Papstes verweist P. Lepidi 
1916 wiederum auf die Entscheidung des Heiligen Offiziums aus dem Jahre 
1747. Der Titel gefällt Kardinal Billot, der in eben diesem römischen Dikas-
terium einen bestimmenden Einfluss hat119 ebenso wenig. Nach dem Tode 
Lepidis und der Entlassung von Billot benutzt Papst Pius XI. den Begriff in 
einigen Ansprachen (1933-35), was manche Kritiker zu Retraktationen 
veranlasst120.  

                                                      

 
116  Vgl. M. HAUKE, Mercier (Anm. 24) 22. 
117  Vgl. A.-H.-M. LÉPICIER, L‘Immaculée Mère de Dieu, corédemptrice du genre 

humain, Turnhout 1906. Deutsche Übersetzung : Maria, die unbefleckte Mutter 
Gottes und Miterlöserin des Menschengeschlechtes, Rom 1909 („vom Verfasser 
durchgesehen und mit Zusätzen bereichert“). 

118  AAS 1 (1908) 409; 5 (1913) 364; 6 (1914) 108. Die Dokumente des Hl. Offi-
ziums stammen aus den Jahren 1913 und 1914. Dazu u. a. S. M. PERRELLA, I 
“vota” e i “consilia” dei vescovi italiani sulla mariologia e sulla corredenzione nella fase anti-
preparatoria del Concilio Vaticano II, Roma 1994, 145:  
«La prima cosa che sorprende nei due documenti è l’uso esplicito del termine 
“corredentrice” applicato alla Madre del Signore. Per quanto ci consta è la prima 
volta che tale termine ricorre nella ponderata e rigorosa prosa dei decreti del 
Santo Ufficio. 
In secondo luogo è da rilevare la portata universale che si attribuisce al ruolo 
della Vergine: ella è la “corredentrice del genere umano”; si tratta quindi dello stesso 
ambito in cui si svolge l’opera salvifica di Cristo, “redentore del genere umano”».  
Siehe auch L. PILLET, La corredenzione mariana nel magistero del beato Pio X, Turin 
1951, 57f; A. B. CALKINS, The Mystery of Mary Coredemptrix in the Papal Magisterium, 
in M. I. MIRAVALLE (Hrsg.), Mary Coredemptrix. Doctrinal issues today, Goleta, CA 
2002, 25-92, hier 31f. 

119  Vgl. M. HAUKE, Mercier (Anm. 24) 70-72. 127-131. 
120  Vgl. R. LAURENTIN, Corédemptrice (Anm. 75) 419f; A. B. CALKINS (Anm. 118) 

32-34; M. HAUKE, Mercier (Anm. 24) 93-97. 



Manfred Hauke 

48 

 

1920 veröffentlicht der Redemptorist F. X. Godts, ein Vertrauter von 
Kardinal Mercier, die erste Monographie mit dem Titel „Die Miterlöse-
rin“121. Godts, wie auch andere Theologen seiner Zeit, definieren den Be-
griff der Miterlösung als „Mitwirkung bei der Erlösung“. Es handelt sich 
um eine untergeordnete und instrumentelle Mitwirkung122. Der Redempto-
rist betont: wie in der alten Kirche der Titel „Theotokos“ die gesamte Leh-
re von der hypostatischen Union zusammenfasst, so beschreibt jetzt das 
Wort „Miterlöserin“ die Mitwirkung Mariens an der Erlösung123.  

Die Diskussion über die Miterlösung und die Mittlerschaft Mariens ver-
quickt sich mit der Debatte über das Priestertum der Gottesmutter124. In 
einem während des Pontifikates Pius’ X. approbierten Gebet erscheint der 
Titel Virgo-Sacerdos (Jungfrau-Priesterin), Frucht der Spiritualität des Semi-
nars von Saint-Sulpice. Die Erlaubnis zum Gebrauch dieses Titels, die Pius 
X. nur mit einiger Vorsicht gibt125, wird später vom Heiligen Offizium zu-
rückgezogen wegen der möglichen Missverständnisse bezüglich des Frau-
enpriestertums. Es geht freilich nicht darum, die mütterliche Teilhabe Ma-

                                                      

 
121  F. X. GODTS, La Corédemptrice, Brüssel 1920. 
122  Vgl. M. HAUKE, Mercier (Anm. 24) 78-83. 
123  F. X. GODTS, La Corédemptrice, in AA. VV., Mémoires et rapports du Congrès 

Marial tenu à Bruxelles, 8-11 septembre 1921, Bd. I, Brüssel 1922, 154-170, hier 
155f. 

124  Der eben erwähnte Vortrag von Lépicier ist eine Frucht der Widmung, die 
Papst Pius X. 1904 der italienischen Übersetzung von O. VAN DEN BERGHE, 
Marie et le sacerdoce, Paris 1872, voranstellt. Die zweite Auflage (21875) enthält ei-
nen lobenden Brief aus der Feder von Papst Pius IX. Vgl. L. PILLET (Anm. 118) 
58. Das Buch Van den Berghes ist beeinflusst von der belgischen Mystikerin 
Marie Deluil-Martiny (1841-1884), deren Seligsprechungsprozess auf Diözesan-
ebene unter der Leitung von Kardinal Mercier 1909 bis 1911 in Mecheln vorbe-
reitet wurde. Die Ordensfrau, Gründerin der „Gesellschaft der Töchter des 
Herzens Jesu“, wurde von Papst Johannes Paul II. am 22. Oktober 1989 selig 
gesprochen. Vgl. R. LAURENTIN, Marie, l‘Église et le sacerdoce II (Anm. 16) 449-
467; DERS., Marie Deluil-Martiny, précurseur et martyre, Paris 2003; F. HOLBÖCK, Die 
neuen Heiligen der katholischen Kirche III, Stein am Rhein (CH) 1994, 160-163. Die 
Verspätung bei der Seligsprechung war anscheinend durch die nicht gänzlich 
ausgeglichene Sprache über das Priestertum Mariens begründet, insbesondere 
wegen des Titels Virgo-Sacerdos, der aus der Spiritualität von Saint-Sulpice über-
nommen worden war. 

125  Vgl. L. PILLET (Anm. 118) 59f. 



Die Lehre von der „Miterlöserin“ im geschichtlichen Durchblick 

49 

riens am Priestertum Christi in Frage zu stellen, ein Thema, das dann vor 
allem in den 50er Jahren diskutiert wird126. 

6. 4  Initiativen von Kardinal Mercier. Entwicklung bis zum Mario-
logischen Kongress von Lourdes 

Das bedeutungsvollste Ereignis, das die Debatte über die Mittlerschaft 
Mariens gefördert hat, einschließlich der Miterlösung, ist zweifellos seit 
1915 das von Kardinal Mercier, dem Primas der Kirche Belgiens (1906-26), 
geleitete Bemühen, die universale Mittlerschaft Mariens als Dogma zu ver-
künden127. Benedikt XV. billigt 1921 den Antrag, verstanden als Vorberei-
tung auf das Dogma, das Fest von Maria als Mittlerin aller Gnaden einzu-
führen für alle Ortskirchen und religiösen Gemeinschaften, die darum bit-
ten. Dieses Ereignis löst eine riesige Flut von Studien über die universale 
Mittlerschaft Mariens und die damit verbundenen Gehalte aus. Wenn wir 
einmal von den jahrhundertelangen Auseinandersetzungen um die Unbef-
leckte Empfängnis absehen, ist kein anderes mariologisches Thema jemals 
so umfassend diskutiert worden wie das der Mittlerschaft. 

1922 kündigt Papst Pius XI. die Errichtung von drei Studienkommissio-
nen über die universale Mittlerschaft Mariens an: in Belgien, in Spanien und 
in Rom. Die Gutachten der belgischen und spanischen Theologen sind 
positiv, während die Hindernisse aus Kreisen der römischen Kurie kom-
men, insbesondere (so scheint es) durch den Einfluss von Kardinal Billot. 
Als wichtigstes Problem zeigt sich dabei die Mitwirkung Mariens an der 
Erlösung128. 

Eine wichtige Diskussion, die in der neueren Debatte nicht hinreichend 
berücksichtigt wurde, betrifft das Verdienst Mariens. Der Dominikaner 
Lepidi akzeptiert 1916 nicht die Unterscheidung von Papst Pius X., die von 

                                                      

 
126  Vgl. M. HAUKE, Priestertum (Anm. 16); S.M. LANZETTA (Anm. 16).  
127  Vgl. M. HAUKE, Mercier (Anm. 24). 
128  Vgl. M. HAUKE, Mercier (Anm. 24) 93-146; DERS., Das Gutachten von Gar-

rigou-Lagrange zur dogmatischen Definition der universalen Mittlerschaft Ma-
riens: Einführung, Text und Kommentar, in Doctor Angelicus 4 (2004) 37-90 
(das römische Gutachten von Garrigou-Lagrange spricht sich zugunsten der 
dogmatischen Definition aus); DERS., Maria, „Mittlerin aller Gnaden“, im Vati-
kanischen Geheimarchiv aus der Zeit Pius’ XI. – Zwischenbericht einer Spuren-
sicherung, in Theologisches 36 (2006) 381-392. 



Manfred Hauke 

50 

 

Suarez stammt und weit verbreitet war, zwischen dem Verdienst de condigno 
Christi und dem Verdienst de congruo Mariens129. Die Unterscheidung zwi-
schen den beiden Arten des Verdienstes findet sich schon bei Thomas von 
Aquin: nach der Verheißung Gottes kann der Mensch in der Gnade sich 
mit einem rechtmäßigen Verdienst (meritum de condigno) das ewige Leben 
verdienen, aber um für andere Gnade zu erlangen, gibt es nur ein Schick-
lichkeitsverdienst (meritum de congruo). Nur der Erlöser selbst, als Haupt der 
Kirche und Urheber des menschlichen Heiles, kann ein rechtmäßiges Ver-
dienst für die Glieder des mystischen Leibes haben130. Bei der Auslegung 
der thomasischen Texte gab es die Meinung, das Verdienst de congruo sei nur 
ein uneigentliches Verdienst. Gegen diese Erklärung wird zu Recht geltend 
gemacht, dass „Verdienst“ ein analoger Begriff ist, so dass auch dass meri-
tum de congruo ein wirkliches Verdienst darstellt131. 

Den Verdienst Mariens de congruo als uneigentliches Verdienst darzustel-
len (und gleichsam in Anführungszeichen zu setzen), verbindet sich mit 
einer ähnlich unzureichenden Deutung des Priestertums Mariens und aller 
Gläubigen. Nach Maurice de la Taille, einem Gegner der Miterlösung, hätte 
Maria unter dem Kreuz die Opfergabe des Heiles nur auf metaphorische 
und uneigentliche Weise dargebracht (metaphorice et improprie)132. Ähnlich 
beschreibt Édouard Hugon, ein Verteidiger der Miterlösung, das gemein-
same Priestertum aller Gläubigen (speziell der Laien) als „metaphorisches“ 

                                                      

 
129  Vgl. A. LEPIDI (Anm. 9) 3: «Iterum, nullum vim habet, quod dicitur: Maria 

quia abstitit juxta crucem dolorosa, Christo in cruce pendenti, ideo meruit fieri 
sociam activam Redemptoris, in opere redemptionis, et esse Coredemptricem, merendo cum et 
sub Redemptore gratias redemptionis. … Maria adstitit quidem valde dolorosa Filio 
suo in cruce pendenti, non quia Coredemptrix; sed quia mater optima, pietatis 
maximew. Lepidi zitiert als Unterstützung eine Thomasstelle (STh III q. 2 a. 11 
ad 3), die der Gottesmutter das Verdienst de condigno angesichts der Inkarnation 
abspricht, aber von einem Verdienst de congruo bei den Gerechten des Alten 
Bundes spricht (ohne natürlich Maria dabei auszuschließen); vgl. STh III q. 2 a. 
11 resp. Anscheinend hat der Magister des Apostolischen Palastes diese Unter-
scheidung nicht beachtet. 

130  STh I-II q. 114 a. 3. 5. 6. 
131  Vgl. B. H. MERKELBACH, Quid senserit S. Thomas de mediatione Beatae Mariae 

Virginis? in AA. VV., Xenia Tomistica II, Rom 1925, 505-530, hier 508, Anm. 4: 
«Notetur meritum de congruo dici analogice, non tamen improprie meritum». 

132  M. DE LA TAILLE, Mysterium fidei, Paris 31931, 649. 



Die Lehre von der „Miterlöserin“ im geschichtlichen Durchblick 

51 

Priestertum133. In der authentischen Überlieferung, etwa in den Texten des 
Thomas von Aquin, die vom Zweiten Vaticanum aufgenommen wird, er-
scheint auch die nicht hierarchische Teilhabe am Priestertum Christi im 
gemeinsamen Priestertum aller Gläubigen als Priestertum. Der Titel „Pries-
ter“ hingegen bietet sich für diejenigen an, die das Amtspriestertum emp-
fangen134. 

Die Diskussion spitzt sich auf die Frage zu, ob es eine wahre und eigent-
liche Mitwirkung an der Erlösung gibt durch das Verdienst oder das müt-
terliche Opfer. In dieser Diskussion lassen sich zwei Phasen unterscheiden. 
In einer ersten Phase finden sich Theologen, die jegliche Mitwirkung Ma-
riens an der Erlösung bestreiten135. Eine zweite Phase der Bestreitung, die 
in den 30er Jahren mit dem deutschen Jesuiten Heinrich Lennerz beginnt, 
unterscheidet zwischen einer „entfernten“ Mitwirkung an der Erlösung 
durch das fiat bei der Verkündigung und einer „unmittelbaren“ oder „direk-
ten“ Mitwirkung unter dem Kreuz, die es für Maria nicht geben könne. 
Lennerz wendet auf die Frage auch die Scheeben’sche Unterscheidung 
zwischen „objektiver“ und „subjektiver“ Erlösung an; eine unmittelbare 
und formelle Mitwirkung Mariens gebe es nur bei der subjektiven Erlö-
sung136. 

Diese minimalistische Strömung, so scheint es, ist in der heutigen Dis-
kussion nicht mehr vertreten. Schon auf dem Internationalen Mariologi-
schen Kongress von Lourdes 1958 gibt es eine Übereinstimmung bezüglich 
der Tatsache einer wahren Mitwirkung Mariens an der objektiven Erlösung. 
Das wichtigste Argument dafür bietet die Beobachtung, dass bereits die 
Inkarnation selbst ein erlöserisches Ereignis ist; wer eine unmittelbare und 
aktive Mitwirkung bei der Verkündigung bejaht, kann nicht eine Mitwir-
kung an der Erlösung selbst leugnen. Außerdem ist man sich darüber einig, 

                                                      

 
133  Vgl. R. LAURENTIN, Marie, l‘Église et le sacerdoce I (Anm. 16) 473-479. 
134  Vgl. R. LAURENTIN, Marie, l‘Église et le sacerdoce II (Anm. 16) 69-82; M. HAUKE, 

Priestertum (Anm. 16) 315f. 
135  Vgl. M. HAUKE, Mercier (Anm. 24) 47f. 
136  Über Lennerz und seine Kontroverse mit Roschini siehe M. HAUKE, La que-

stione del “primo principio” e l’indole della cooperazione di Maria all’opera redentrice del Fi-
glio: due temi rilevanti nella mariologia di Gabriele M. Roschini, Marianum 64 (2002) 
569-597, hier 591-597. 



Manfred Hauke 

52 

 

dass Maria ihr mitwirkendes Jawort auch unter dem Kreuz durchgehalten 
hat137. 

Während die minimalistische Linie von Lennerz, zumindest im allgemei-
nen, heute keine Rolle mehr spielt, gibt es noch einen Meinungsunterschied 
zwischen den Mariologen, die eine Mitwirkung Mariens auf das bloße Emp-
fangen des erlöserischen Ereignisses beschränken und denen, die ein Wir-
ken der Gottesmutter beim erlöserischen Handeln selbst ansetzen, wenn 
auch in dem Bewusstsein, dass diese Aktivität Mariens den Empfang der 
Gnade voraussetzt, die sich den überfließenden Verdiensten Christi ver-
dankt. Eine bloß rezeptive Mitwirkung wird seit 1947 vor allem von dem 
deutschen Pallottiner Heinrich Maria Köster vertreten, der einen Mittelweg 
beschreiten möchte zwischen „Minimalisten“ und der Mehrheit der Mario-
logen, die mitunter als „Maximalisten“ etikettiert werden138. Köster be-
schreibt Maria zu Recht als Urbild der Kirche, wobei ein rezeptiver Zug im 
Vordergrund steht, wertet aber nicht hinreichend die Aktivität, eine Frucht 
der Gnade und des freien Willens. Köster möchte die aktive Mitwirkung 
bewahren, indem er zwischen der psychologischen Ebene (wo es Aktivität 
gibt) und der ontologischen Ebene (wobei Maria nur rezeptiv sei) unter-
scheidet139. Diese Trennung berücksichtigt nicht die Verbindung zwischen 
Psychologie und Ontologie: am Beginn ihres Lebens hat Maria bei der Un-
befleckten Empfängnis im Blick auf die Verdienste Christi die Fülle der 
Gnade empfangen, in der sie ihre Aufgabe als neue Eva bei der Verkündi-
gung und unter dem Kreuz erfüllen kann. Die erbsündenfreie Empfängnis 

                                                      

 
137  Op. cit., 596. 
138  Vgl. besonders H. M. KÖSTER, Die Magd des Herrn, Limburg 1947; 21954; Unus 

mediator, Limburg 1951; Die Stellvertretung der Menschheit durch Maria, in C. 
FECKES (Hrsg.), Die heilsgeschichtliche Stellvertretung der Menschheit durch 
Maria, Paderborn 1954, 323-359; De corredemptione mariana in theologia hodierna 
(1921-1958), in Marianum 24 (1962) 1-25. Eine Zusammenfassung seiner Positi-
on und der Kritik bieten F. COURTH, Heinrich Maria Köster (1911-1993). Forscher 
und Künder Mariens, in Marianum 55 (1993) 429-459, hier 434-439; G. BARAÚNA, 
De natura corredemptionis marianae in theologia hodierna (1921-1958). Disquisitio ex-
positivo-critica, Rom 1960, 93-164; A. K. ZIELINSKI, Maria – Königin der Apostel. 
Die Bedeutung Mariens nach den Schriften des Palottiner-Theologen Heinrich Maria Köster 
für das Katholische Apostolat und die Neuevangelisierung in Lateinamerika, Frankfurt a. 
M. 2000, 192-202. Zur Kritik siehe auch A. ZIEGENAUS, Mariologie (Anm. 33) 
346. 

139  Vgl. H. M. KÖSTER, Die Magd des Herrn, Limburg 21954, XVII. 



Die Lehre von der „Miterlöserin“ im geschichtlichen Durchblick 

53 

geschah gerade deshalb, weil damit die Mitwirkung Mariens beim Erlö-
sungswerk ermöglicht wurde. 

7. Die neuere Entwicklung 

7. 1  Der Ertrag des Zweiten Vaticanums140 

Um die gegenwärtige Diskussion zu verstehen, ist vom Ereignis des 
Zweiten Vatikanischen Konzils auszugehen. Aus ökumenischen und pasto-
ralen Gründen will das Konzil keine dogmatische Definition der Miterlö-

                                                      

 
140  Vgl. R. LAURENTIN, La Vierge au Concile, Paris 1965, passim (dt. Mutter Jesu – 

Mutter der Menschen: zum Verständnis der marianischen Lehre nach dem Konzil, Limburg 
1967) ; C. BALIC, El capitolo VIII de la constitución “Lumen gentium” comparado con el 
primer esquema de la Virgen Madre de la Iglesia, in Estudios marianos 27 (1966) 135-
183; DERS., De titulo “Mediatrix” B. Virgini Mariae adscripta, in PAMI (Hrsg.), De 
cultu mariano s. VI-XI, Bd. IV, Rom 1972, 269-283; G. PHILIPS, El Espiritu que 
alienta en el capitulo VIII de la “Lumen gentium”, in Estudios marianos 27 (1966) 
187-209; DERS., La Chiesa e il suo mistero nel Concilio Vaticano II, Mailand 1993 (= 
fr. 1967), 511-585; DERS., La Vierge au IIe Concile du Vatican et l’avenir de la mariolo-
gie, in H. DU MANOIR (Hrsg.), Maria VIII, Paris 1971, 41-88; G. M. BESUTTI, Lo 
schema mariano al Concilio Vaticano II. Documentazione e note di cronaca, Rom 1966, 
passim; M. O‘CARROLL, Theotokos (Anm. 51) 242-245; DERS., Mary‘s Mediation: 
Vatican II and John Paul, in I. CALABUIG (Hrsg.), Virgo Liber Verbi. Miscellanea 
Th. Koehler, Roma 1991, 543-559, hier 543-552; S. MEO, Mediatrice, in S. DE 

FIORES – S. MEO (Anm. 28) 920-935, hier 921-925; DERS., Nuova Eva, ibd., 
1024-1027; DERS., La “mediazione materna“ di Maria nell‘enciclica “Redemptoris Ma-
ter“, in Marianum 51 (1989) 145-170, hier 159-164; R. CASASNOVAS CORTÉZ, La 
mediación materna di María en los Documentos, Textos y Actas del Concilio Vaticano II, in 
Ephemerides Mariologicae 40 (1989) 255-285; DERS., Colaboración de la Virgen a 
la obra redentora de Cristo en los documentos, textos y actas del Concilio Vaticano II, Estu-
dios Marianos 70 (2004) 105-138;  L. SCHEFFCZYK, Vaticanum II, in Marienlexi-
kon 6 (1994) 567-571; S. PERRELLA, Maria, Madre di Gesù nel servizio al compimento 
del regno. Una questione attuale, in E. PERETTO (Hrsg.), Maria nel mistero di Cristo 
pienezza del tempo e compimento del regno, Roma 1999, 535-618, hier 561-
596; J. L. BASTERO DE ELEIZALDE (2001) (Anm. 27) 245-248; M. PONCE 

CUÉLLAR (2001) (Anm. 27) 469-477; M. I. MIRAVALLE (2003) (Anm. 31) 167-
181; M. HAUKE, Die mütterliche Vermittlung (Anm. 22) 127-130; E. M. TONIOLO, 
La Beata Maria Vergine nel Concilio Vaticano II. Cronistoria del capitolo VIII della Costi-
tuzione dogmatica „Lumen gentium“ e sinossi di tutte le redazioni, Rom 2004. 



Manfred Hauke 

54 

 

sung oder universalen Mittlerschaft Mariens vornehmen, die von zahlrei-
chen Bischöfen gewünscht worden war141. Bei den Vorbereitungen eines 
Konzils in den 20er Jahren, zur Zeit von Papst Pius XI., dachte man an die 
Dogmatisierung zweier Lehren: die universale Gnadenmittlerschaft und die 
Aufnahme Mariens in den Himmel142. Pius XII. verkündet 1950 das Dogma 
von der Aufnahme in den Himmel, hält aber am Ende seines Pontifikates 
die Zeit nicht für reif, eine weitere Definition vorzunehmen143. Carlo Balic, 
der Gründer der Internationalen Marianischen Akademie und beeinflusst 
von den Initiativen des Kardinals Mercier, schlägt einen neuen Weg vor, 
den er für leichter hält: warum nicht die geistliche Mutterschaft Mariens 
zugunsten aller Menschen definieren?144  

Die Redaktion des marianischen Kapitels von Lumen gentium wird zwei 
Vertretern unterschiedlicher theologischer Schulen bezüglich der Mittler-
schaft Mariens anvertraut. Carlo Balic, der einen Teil seiner Studienzeit im 
belgischen Löwen verbracht hatte, muss sich abstimmen mit dem belgi-
schen Theologen Gérard Philips, der freilich nicht gerade für die mariologi-
sche Linie von Kardinal Mercier steht. In den 30er Jahren vertrat Philips 
eine ähnliche Position wie Lennerz145. Ist der Konzilstext also ein Komp-
romiss zwischen den verschiedenen Strömungen, ohne zu neuen Lösungen 
zu gelangen? 

                                                      

 
141  Über die Voten zahlreicher Bischöfe bei der Vorbereitung des Konzils zugun-

sten einer dogmatischen Definition siehe S. M. PERRELLA (1994) (Anm. 118); A. 
ESCUDERO CABELLO, La cuestión de la mediación mariana en la preparación del Vatica-
no II. Elementos para una evaluación de los trabajos preconciliares, Rom 1997. 

142  Vgl. M. HAUKE, Mercier (Anm. 24) 145f. 
143  Vgl. M. HAUKE, Gefährtin (Anm. 8) 94f. 
144  Vgl. D. ARACIC, La dottrina mariologica negli scritti di Carlo Balic, Rom 1980, 220f. 

Balic arbeitet insbesondere mit den mexikanischen Bischöfen zusammen, die 
sich seit 1954 für eine Definition der geistlichen Mutterschaft einsetzen. Vgl. C. 
BALIC, Naturaleza de la maternidad espiritual de María, in AA. VV., La maternidad 
espiritual de María, Mexico 1961, 373-402; DERS. (anonym), De spiritualis B. V. 
Mariae maternitatis definibilitate, in Acta et documenta Concilio Oecumenico Vati-
cano II apparando, series I (antepraeparatoria), Bd. IV,I,2, Vatikanstadt 1960, 
55-61 (über die Verfasserschaft von Balic siehe D. ARACIC, op. cit., 15). 

145  Vgl. G. PHILIPS, De Maria Mediatrice gratiarum, in Revue Ecclésiastique de Liège 
29 (1938) 179-185; (und vor allem) De modo cooperationis Mariae ad redemptionem, in 
Revue Ecclésiastique de Liège 30 (1939) 296-312. 



Die Lehre von der „Miterlöserin“ im geschichtlichen Durchblick 

55 

Richtig ist es, dass das Konzil nicht die theologischen Streitfragen lösen 
wollte146. Die vorgelegte Lehre lässt freilich bestimmte Positionen hinter 
sich, die in der vorausliegenden Zeit vertreten wurden. Balic betont: fast 
alle Elemente, die sein Lehrer Lebon für eine eventuelle dogmatische Defi-
nition vorgeschlagen hatte, fänden sich auch im Text des Zweiten Vatica-
nums147. Gérard Philips, der sich ursprünglich mit der minimalistischen 
Strömung verbunden hatte, bietet im wesentlichen die gleiche Deutung:  

                                                      

 
146  Vgl. Lumen gentium 54. 
147  C. BALIC, Mediatrix (Anm. 140) 275; vgl. D. ARACIC (Anm. 144) 220f. Hier der 

Vorschlag von J. LEBON, Comment je conçois, j’établis et je défends la doctrine de la mé-
diation mariale, in Ephemerides Theologiae Lovanienses 16 (1939) 655-744, hier 
680: «Declaramus, pronuntiamus et definimus: doctrinam quae tenet, iuxta salu-
berrimum Dei consilium, Beatissimam Virginem Mariam, eo quod munus Matris 
Redemptoris acceperit et adimpleverit, eiusdem Redemptionis operi salvatorio 
cooperata sit, ac demum in caelis exaltata omnia ac singula auxilia salutis nobis 
obtineat atque dispenset, in tota oeconomia reparati generis humani novo Adae 
Christo, Dei et hominum Mediatori, tamquam novam Evam consociam fuisse 
atque consociari, ut universalis Mediatrix gratiarum dici debeat, esse a Deo reve-
latam ac proinde ab omnibus christianis firmiter constanterque credendam» 
(„Wir erklären, verkündigen und definieren: die Lehre, wonach gemäß dem heil-
samen Ratschluß Gottes die allerseligste Jungfrau Maria, weil sie die Aufgabe als 
Mutter des Erlösers annahm und erfüllte, bei dem heilshaften Werk der Erlö-
sung mitwirkte, und nun, im Himmel verherrlicht, sämtliche Hilfsmittel des Hei-
les für uns erlangt und austeilt; wonach sie in der gesamten Heilsveranstaltung 
zur Wiederherstellung des Menschengeschlechtes dem neuen Adam, Christus, 
dem Mittler zwischen Gott und den Menschen, als neue Eva eine Gefährtin ge-
wesen ist und ihm (als Gefährtin) beigesellt ist, so dass sie die allgemeine Mittle-
rin der Gnaden genannt werden muss – (diese Lehre) ist von Gott geoffenbart 
und folglich von allen Christen fest und beständig zu glauben“).  
Hilfreich scheint der Vergleich mit dem Text, der unter dem Einfluss von Balic 
Papst Pius XII. vom ersten Internationalen Mariologischen Kongress 1950 in 
Rom unterbreitet wurde; die Tagung wurde organisiert von der Academia Mariana 
Internationalis: 
„Da die hauptsächlichen persönlichen Attribute der seligen Jungfrau Maria 
schon definiert sind, gibt es den Wunsch der Gläubigen nach einer dogmati-
schen Definition, dass die selige Jungfrau Maria mit Christus dem Erlöser in-
nig verbunden war beim Bewirken des menschlichen Heiles und dass sie folg-
lich, als wahre Mitarbeiterin beim Erlösungswerk, die geistliche Mutter aller 
Menschen ist, die Fürsprecherin und Austeilerin von Gnaden, kurz die allge-
meine Mittlerin zwischen Gott und den Menschen“. Vgl. ACADEMIA 



Manfred Hauke 

56 

 

Unser Text [Lumen gentium 58] sagt, dass sie sich mit dem Opfer Christi 
verbindet und der Darbringung dessen zustimmt, der aus ihr geboren wer-
den wollte, um am Kreuz zu sterben. 

Im Hinblick darauf diskutieren die Mariologen, inwieweit man der seli-
gen Jungfrau den Titel der Miterlöserin geben kann. Manche sagen, dass sie 
das gesamte Menschengeschlecht ‚vertritt’ und im Namen aller die Gnade 
der Wiederversöhnung empfängt [H. M. Köster SAC und O. Semmelroth SJ, 
der auf dem Konzil als Berater mitwirkte]. Andere lehren, dass sie mit gan-
zer Seele dem leidenden Christus verbunden bleibt in dem Augenblick, in 
dem er das Heil wirkt. Wieder andere meinen, dass sie selbst, natürlich in 
Abhängigkeit von ihrem Sohn, dabei mitwirkt, die ewige Seligkeit zu ver-
dienen in einem engeren oder einem weiteren Sinn (de condigno oder de cong-
ruo). Auf dieses Verdienst gründen sie ihre These, dass Maria nicht entfernt, 
sondern unmittelbar beim objektiven Erlösungswerk mitwirkt und nicht 
nur bei seiner Anwendung. Das Konzil hält die zweite Erklärung für be-
gründeter. 

Viele Bücher und Artikel behandeln diese subtilen Unterscheidungen, 
deren wirkliche Reichweite nicht sehr klar ist. Die Konstitution lässt die 
Streitfragen außen vor. Allzu oft manipulieren die Theologen die Begriffe, 
die sie geprägt haben wie Gegenstände, die sie auseinanderlegen und in 
trennbare Stücke zerteilen, um dann das Ganze wieder zusammenzusetzen. 
Wer eine Synthese sucht, fühlt sich unwohl angesichts des Bruches, den 
dieses Vorgehen einführt zwischen der Zustimmung Mariens bei der Ver-
kündigung und ihrer Haltung der Hingabe auf Kalvaria. Auf der Ebene der 
Begriffe kann ich von direkter und indirekter Mitwirkung sprechen, aber 
wenn die Geburt Jesu als Ankunft dessen verkündet wird, der Priester und 
Opfergabe ist, wie könnte ich dann eine Schranke zwischen Verkündigung 
und Kreuzigung errichten? Wo müsste man die Demarkationslinie ziehen 
zwischen und objektiver und subjektiver Erlösung, so dass Maria an der 
zweiten mitwirken kann, ohne die erste zu berühren und umgekehrt? Die 
für die Sünder bestimmte Gnade gleitet nicht in der Luft herum, bis sich 
jemand meldet, um sie auszuteilen. Die Begriffe lassen sich nebeneinander 
stellen, aber das wirkliche Leben können wir nicht zerschneiden“148. 

                                                                                                                       

 
MARIANA INTERNATIONALIS (Hrsg.), Alma Socia Christi I, Rom 1951, 234 
(Übersetzung von Hauke). 

148  G. PHILIPS, Chiesa (Anm. 140) 549f (Übersetzung von Hauke). 



Die Lehre von der „Miterlöserin“ im geschichtlichen Durchblick 

57 

Im gleichen Sinne äußert sich auch der Servitentheologe Gabriele Roschini, 
der die konziliaren Diskussionen mit großer Aufmerksamkeit verfolgte: auf 
dem Zweiten Vaticanum wird die Verbindung Mariens mit der Erlösung 
vorgestellt als „eine Heilsaufgabe, die sich nicht auf dem Beginn beschränkt 
(die Mutterschaft gegenüber dem Erlöser), sondern sich auf das ganze Erlö-
sungswerk erstreckt, bis hin zum Tod des Erlösers: dieser Begriff ist 
gleichwertig mit der unmittelbaren Mitwirkung an der so genannten objekti-
ven Erlösung. Wer immer es wagen sollte, so klare Ausdrücke unterzube-
werten, würde sich unvermeidlich außerhalb der verbindlichen Perspektive 
des Zweiten Vatikanischen Konzils stellen“149. 

Kein Zweifel besteht darin, dass auch die Verkündigung von Johannes 
Paul II. die Lehre des Konzils aufnimmt und die wirkliche Mitwirkung 
Mariens an der objektiven Erlösung selbst kräftig betont150. Diese Tatsache 
ist offenkundig vor allem in der Marianischen Katechese, die unter dem 
Titel „Maria als einzigartige Mitarbeiterin bei der Erlösung“ erschienen ist 
(„singolare cooperatrice della Redenzione”, 9.4.1997). Die „tatsächliche 
Möglichkeit für den Menschen, mit Gott mitzuwirken“ wird deutlich vom 
Apostel Paulus formuliert (1 Kor 3,9: „Wir sind Mitarbeiter Gottes“). „Die 
Mitarbeit der Gläubigen, die natürlich jegliche Gleichheit mit ihm aus-
schließt, zeigt sich in der Verkündigung des Evangeliums und in dem per-
sönlichen Beitrag für die Verwurzelung im Herzen der Menschen [hier 
spricht der Papst von der subjektiven Erlösung]. 

                                                      

 
149  G. ROSCHINI (1969) (Anm. 30) 72; vgl. ibd., 82. Der Verfasser bezieht sich auf 

Lumen gentium 57. 61-62 sowie Sacrosanctum concilium 103 (Maria ist „durch ein un-
zerreißbares Band mit dem Heilswerk ihres Sohnes verbunden“). Vgl. P. 
PARROTTA (Anm. 74) 114-117. Siehe auch J. GALOT (1991) (Anm. 32) 247-250; 
DERS., Maria Corredentrice. Controversie e problemi dottrinali, in La Civiltà Cattolica 
145 (1994) III 213-225, hier 218: «Senza adoperare il termine ‘corredentrice’, il 
Concilio ne enuncia chiaramente la dottrina: una cooperazione di un genere uni-
co, cooperazione materna alla vita e all’opera del Salvatore, che raggiunge la vet-
ta nella partecipazione al sacrificio del Calvario e che è orientata verso la restau-
razione soprannaturale delle anime. Questa cooperazione è stata all’origine della 
maternità spirituale di Maria». Vgl. M. PONCE CUÉLLAR (2001) (Anm. 27) 472. 

150  In einigen Punkten wird die konziliare Lehre auch vertieft. Vgl. J. B. CALKINS, 
Pope John Paul II‘s Teaching on Marian Coredemption, in M. I. MIRAVALLE (Hrsg.), 
Mary Coredemptrix, Mediatrix, Advocate. Theological Foundations II, Santa Barbara, 
CA 1996, 113-148; DERS. (2002) (Anm. 118), passim; M. I. MIRAVALLE (2003) 
(Anm. 31) 189-212; mit weiteren Literaturangaben M. HAUKE, Die mütterliche 
Vermittlung (2004) (Anm. 22). 



Manfred Hauke 

58 

 

In seiner Anwendung auf Maria empfängt der Begriff „Mitarbeiterin“ je-
doch eine besondere Bedeutung. Die Mitarbeit der Christen am Heil ver-
wirklicht sich nach dem Ereignis auf Kalvaria, dessen Früchte sie durch 
Gebet und Opfer zu verbreiten suchen. Die Mitwirkung Marias aber ge-
schah während des Ereignisses selbst und in ihrer Aufgabe als Mutter; sie 
erstreckt sich also auf das Ganze des Heilswerkes Christi. Sie allein war auf 
diese Weise mit dem Erlösungsopfer verbunden, welches das Heil für alle 
Menschen verdient hat. In Verbindung mit Christus und ihm untergeord-
net, hat sie mitgewirkt, um die Heilsgnade für die gesamte Menschheit zu 
erlangen“151. 

7. 2  Kritische Bemerkungen 

Die neuere Diskussion152 ist geprägt von zwei seltsamen Tatsachen. Die 
erste Merkwürdigkeit besteht darin, dass sich die Auseinandersetzung auf 
den Titel der „Miterlöserin“ konzentriert und nicht allzu sehr auf die Lehre, 

                                                      

 
151  Marianische Katechese 48,1-2 (9.4.1997) (Übersetzung von Hauke). 
152  Wir betrachten hier die Lage, die angeregt wurde durch die Initiativen der Vox 

Populi Mariae Mediatrici, die seit 1993 ein neues marianisches Dogma erbittet mit 
drei Titeln. Die Petitionen wurden begründet mit M. I. MIRAVALLE, Maria Miter-
löserin, Mittlerin, Fürsprecherin, Santa Barbara, CA 1993. Siehe auch die späteren 
Veröffentlichungen: DERS. (Hrsg.), Mary Coredemptrix, Mediatrix, Advocate, 2 Bde., 
Santa Barbara, CA 1995-96; Contemporary Insights on a fifth Marian Dogma. Mary 
Coredemptrix, Mediatrix, Advocate, Goleta, CA 2000; Mary Coredemptrix (Anm. 118); 
(2003) (Anm. 31). Unter den dagegen gerichteten Publikationen vgl. R. 
LAURENTIN, Pétitions internationales pour une définition dogmatique de la médiation et la 
corédemption, in Marianum 58 (1996) 429-446; A. AMATO, Gesù, Salvatore unico, defi-
nitivo, universale, e la cooperazione di Maria alla salvezza, in E. PERETTO (1999) (Anm. 
140) 387-427; S. PERRELLA (1999) (Anm. 140); I. M. CALABUIG, Riflessione sulla 
richiesta della definizione dogmatica di Maria corredentrice, mediatrice, avvocata, in Maria-
num 61 (1999) 129-175; S. DE FIORES (2005) (Anm. 111) 515-527; H. 
MUNSTERMAN, Marie corédemptrice? Débat sur un titre marial controversé, Paris 2006 
(dazu die Rezensionen von M. HAUKE in RHE 101 [3/2006] sowie von P.D. 
FEHLNER in Immaculata Mediatrix 6 [3/2006] 397-420). Auf die Mitwirkung an 
der Erlösung bzw. die Miterlösung konzentrieren sich die Übersichten bei A. 
ESCUDERO CABELLO (1999) (Anm. 3) 186-200; A. APOLLONIO, Il “calvario teologi-
co” della Corredenzione mariana, in Corredemptrix. Annali Mariani 1999, Castelpe-
troso 2000, 49-89; P. PARROTTA (2002) (Anm. 74) 164-171; M. HAUKE, Gefährtin 
(2002) (Anm. 8) 87-89. 100-104; M. F. PERILLO (2004) (Anm. 32) 243-249. 



Die Lehre von der „Miterlöserin“ im geschichtlichen Durchblick 

59 

um die es dabei geht, nämlich die Mitwirkung am Heilswerk. Das wahre 
Problem sollte nicht ein Titel sein, sondern sein Inhalt153. Unter den katho-
lischen Theologen, die den Titel der „Miterlöserin“ ablehnen, gibt es ge-
genwärtig, so scheint es, keine Stellungnahme, die eindeutig die einzigartige 
Mitwirkung Mariens am Erlösungsgeschehen selbst ablehnen würde, also 
das, was Lennerz die „unmittelbare Mitwirkung an der objektiven Erlö-
sung“ nannte. Die Beunruhigung hat anscheinend weniger dogmatische 
Gründe als vielmehr diplomatische und pastorale Motive: man möchte 
keinen Sand in das Getriebe des ökumenischen Dialoges werfen und keine 
Begriffe gebrauchen, die missverstanden werden könnten154. Im Unter-
schied zu Papst Johannes Paul II., der die Begriffe „Miterlösung“ bzw. 
„Miterlöserin“ einige Male verwandte155, äußerte Josef Ratzinger als Präfekt 
der Glaubenskongregation sich kritisch dazu156. Schon das erste mariani-

                                                      

 
153  Dies betont schon in früherer Zeit J. M. BOVER, B. V. Maria, hominum “Co-

redemptrix”, in: Gregorianum 6 (1925) 537-569, hier 537: man muss unterschei-
den zwischen der Diskussion um den Titel (quaestio nominalis) und die um den 
Gehalt (quaestio realis), der darin besteht: «B. Virgo estne singulari quodam et 
unico modo in hominum redemptione cooperata?» („Hat die selige Jungfrau in 
einzigartiger Weise bei der Erlösung der Menschen mitgewirkt?“) Vgl. M. 
HAUKE, Mercier (Anm. 24) 141. Der Titel allein sagt wenig, weil er auch eine Be-
teiligung Mariens meinen kann, die sich auf die subjektive Erlösung beschränkt, 
wie die Beispiele bei R. LAURENTIN, Corédemptrice (Anm. 75) 421-423, zeigen. 

154  Der Begriff kann freilich einen abwegigen Inhalt transportieren. A. AMATO 
(Anm. 152) 410, sensibilisiert durch die Abwege der pluralistischen Religions-
theologie, weist zu Recht eine Arbeit zurück mit einem unannehmbaren Titel: R. 
JAVELET, L‘unique médiateur Jésus et Marie, Paris 1985 (und einem Kapitel, das fol-
gendermaßen überschrieben ist: „Jesus und Maria, ein einziger Mittler im Wort“: 
37-72). Hier findet sich wohl in der Tat „die Übertreibung, das Werk Jesu und 
Marias in eine einzige mittlerische Handlung zu vermischen“. Dies scheint uns 
freilich kein repräsentativer Vorschlag. Angesichts der gängigen Definition, die 
Miterlösung als Mitwirkung an der Erlösung kennzeichnet und die sich schon in 
den ersten systematischen Darlegungen des Themas findet (vgl. M. HAUKE, Mer-
cier [Anm. 24] 79-83), müssten sich gewisse Polemiken eigentlich in Luft auflö-
sen. Man sieht hier die Notwendigkeit einer explicatio terminorum, die in der neue-
ren Theologie oft verloren gegangen ist. 

155  Vgl. M. HAUKE, Die mütterliche Vermittlung (Anm. 22) 140-146. Die dort ge-
nannten Belege sind zu ergänzen durch die Erwähnung der „Miterlöserin“ (Cor-
redentrice) bei der Generalaudienz vom 10.12.1980 (Gruß an die Kranken). 

156  J. RATZINGER, Gott und die Welt. Glauben und Leben in unserer Zeit. Ein Gespräch 
mit Peter Seewald, Stuttgart – München 2000, 263f: die Antwort der Glaubens-



Manfred Hauke 

60 

 

sche Schema auf dem Konzil hatte den Titel „Miterlöserin“ ausgelassen, der 
zwar in sich vollkommen richtig sei, aber „von den getrennten Brüdern 
(insbesondere von den Protestanten) mit größerer Schwierigkeit verstanden 
werden könnte“157. Den Protestanten bereitet freilich nicht nur der unterd-
rückte Fachbegriff Verdruss, sondern bereits die Lehre von der Mitwir-
kung: nicht zufällig setzt das ökumenische Dokument der Gruppe von 
Dombes, das die heilshafte Mitwirkung Marias in den Vordergrund der 
Aufmerksamkeit rückt, das Wort „Mitwirkung“ stets in Anführungszei-
chen158. Diese Anführungszeichen erinnern ein wenig an die Grenzen einer 
bestimmten vorkonziliaren Theologie, die das gemeinsame Priestertum aller 
Gläubigen (ähnlich wie das Verdienst und das Opfer Mariens) als eine bloß 
metaphorische und uneigentliche Wirklichkeit ausgab. Wenn jedoch die 
Lehre selbst angenommen wird, warum sollten dann um jeden Preis Fach-
begriffe wie „Miterlösung“ und „Miterlöserin“ vermieden werden? Auf rein 
sprachlicher Ebene wird „Miterlöserin“ oft als stärkerer Ausdruck wahrge-
nommen im Vergleich zu „Mitarbeiterin an der Erlösung“. Ist es aber nicht 
legitim, eine Abkürzung zu benutzen, wenn man bedenkt, dass Maria die 
„einzigartige“ Mitwirkerin an der Erlösung ist, nämlich beim Heilsgesche-
hen selbst? Besteht nicht hingegen die Gefahr, dass ein Vermeiden gepräg-
ter Terminologie zum Vergessen der gemeinten Sache führt? Dass ein 
Fachbegriff, der auf dem Konzil als „in sich vollkommen richtig“ bezeich-
net wurde, als Unwort an den Pranger gestellt wird? Sind nicht auch schon 

                                                                                                                       

 
kongregation auf die Initiative, die ein Dogma über Maria als „Miterlöserin“ er-
bittet, „lautet, dass das, was damit gemeint ist, in anderen Titeln Marias schon 
auf bessere Weise ausgesagt ist, während die Formel „Miterlöserin“ sich von der 
Sprache der Schrift und der Väter zu weit entfernt und daher Missverständnisse 
hervorruft“. Maria ist alles, was sie ist, durch Christus. „Das Wort „Miterlöserin“ 
würde diesen Ursprung verdunkeln. Eine richtige Intention drückt sich in einem 
falschen Wort aus“. 

157  Vgl. Acta Synodalia Sacrosancti Concilii Oecumenici Vaticani secundi, Bd. I/4, Vati-
kanstadt 1971, 99. Darin erinnern Autoren unterschiedlicher Einstellung, wie S. 
M. PERRELLA (1999) (Anm. 140) 563; M. I. MIRAVALLE (2003) (Anm. 31) 171. 

158  Vgl. GROUPE DES DOMBES, Maria in Gottes Heilsplan und in der Gemeinschaft der 
Heiligen, Frankfurt a. M. – Paderborn 1999, passim; M. HAUKE, Gefährtin (Anm. 
8) 110-114; P. PARROTTA (2002) (Anm. 74) 185-190; I. BENGOECHEA, La coope-
ración de María a la redención y el ecumenismo. El documento de „Les Dombes“, in Estu-
dios Marianos 70 (2004) 361-378. 



Die Lehre von der „Miterlöserin“ im geschichtlichen Durchblick 

61 

bei dem geprägten Wort „Theotokos“ (Gottesgebärerin) Missverständnisse 
möglich, das auf dem Konzil von Ephesus definiert wurde? 

Eine andere Merkwürdigkeit besteht unserer Meinung nach in der For-
mulierung eines neueren Vorschlages für ein fünftes marianisches Dogma. 
Als Flagge für eine Initiative drei unterschiedliche Titel vorzustellen – 
gleicht dieses Bemühen nicht ein wenig einem Handelsschiff, das mit drei 
verschiedenen Nationalfahnen auf See geschickt wird? Wäre es da nicht 
besser, einen einzigen Titel zu wählen? Wäre es nicht sinnvoll, die Titel 
„Miterlöserin“, „Fürsprecherin“ und andere (wie „Wiederversöhnerin“ und 
„Wiederherstellerin“) unter den Oberbegriff der „Mittlerschaft“ zu fassen? 
Damit würde die Sprache eines Kardinals Mercier, eines Maximilian Kolbe 
und eines Johannes Paul II. aufgenommen. Die (mütterliche) Mittlerschaft 
(in Christus) wäre das umfassendste Dach, das die Mitwirkung Mariens an 
der objektiven und subjektiven Erlösung umspannt, während der Begriff 
„Miterlöserin“ vorzüglich gebraucht wird für die Teilhabe an der objektiven 
Erlösung, insbesondere für das mütterliche Opfer unter dem Kreuz. Eine 
andere Möglichkeit, die schon von Balic vorgeschlagen wurde, wäre die 
geistliche Mutterschaft, unter der Bedingung, dass diese „Überschrift“ die 
gleiche Reichweite gewinnt wie der Begriff der Mittlerschaft159. Hier ergibt 
sich Raum für eine fruchtbare Diskussion, die sich nicht auf die Frage nach 
einer formellen dogmatischen Definition beschränken sollte. Die aktive 
Mitwirkung Mariens an der Erlösung ist ein zentrales Thema, dessen syste-
matische Erschließung sich lohnt. 

                                                      

 
159  Siehe etwa in der neueren Diskussion B. DE MARGERIE, Can the Church Define 

Dogmatically the Spiritual Motherhood of Mary? Objections and answers, in M. I. 
MIRAVALLE (1995) (Anm. 42) 191-214 (franz. Original in Marianum 43 [1981] 
394-418); I. M. CALABUIG (Anm. 152) 145-148 (wenn man eine Definition vor-
nehmen würde, wäre es angemessen, die Ursache der verschiedenen Heilsfunk-
tionen herauszustellen, nämlich die geistliche Mutterschaft im Bereich der Gna-
de); J. GALOT, Maria: mediatrice o Madre universale? in La Civiltà Cattolica 147 
(1996) I 232-244, hier 244: «La maternità spirituale di Maria è una verità che sus-
cita meno obiezioni della mediazione. … Allo stato attuale della mariologia sa-
rebbe la verità che potrebbe rappresentare l‘oggetto di una definizione di fede». 
Unserer Meinung nach eignet sich der Begriff der Mittlerschaft zumindest im 
wissenschaftlichen Diskurs besser für eine umfassende Berücksichtigung aller 
Dimensionen der heilshaften Sendung Mariens. In diesem Sinne äußert sich 
auch J. FERRER ARELLANO, Marian Coredemption in the Light of Christian Philosophy, 
in AA. VV., Mary at the Foot of the Cross II, New Bedford, Mass. 2002, 113-149, 
hier 124-132. 



Manfred Hauke 

62 

 

7. 3  Der Beitrag von Papst Benedikt XVI. 

Papst Benedikt XVI. ist erst seit zwei Jahren im Amt, hat aber gleichwohl 
bereits einige Hinweise zu unserem Thema gegeben, die herauszuheben 
sich lohnt. Die oben erwähnte Skepsis gegenüber den Begriffen „Miterlöse-
rin“ und „Miterlösung“ ist nicht als Ablehnung der aktiven und einzigarti-
gen Mitwirkung Mariens an der Erlösung zu verstehen. Die theologischen 
Wurzeln des Heiligen Vaters in der Mariologie weisen auf eine enge Ver-
bindung zwischen Maria und der Kirche160. Eine vorwiegend ekklesiotypi-
sche Marienlehre läuft freilich Gefahr, die Teilhabe an der Mittlerschaft 
Christi zu gering anzusetzen. In den Werken des Theologen und Kardinals 
Joseph Ratzinger, so scheint es, gibt es in der Tat keine deutlichen Aussa-
gen über eine aktive Verbindung Mariens mit dem Opfer Jesu, wonach 
auch die Gottesmutter ihren Sohn dem göttlichen Vater für das Heil der 
Menschen darbringt. Gefördert wird das Nachdenken über die Mittler-
schaft Mariens dann besonders durch die Enzyklika Johannes Pauls II. 
Redemptoris Mater (1987), zu der Kardinal Ratzinger einen Kommentar ver-
fasst hat161. Eine anregende Rolle für die Entwicklung ist wahrscheinlich 
auch dem Einfluss Hans Urs von Balthasars zuzuschreiben, der die Teilha-
be Mariens am Opfer ihres Sohnes betont162 und sich in diesem Sinne deut-
lichere Formulierungen in den Konzilstexten gewünscht hätte163. 

                                                      

 
160  Vgl. besonders J. RATZINGER, Die Tochter Zion, Einsiedeln 1977; 41990; J. 

RATZINGER – H.U. VON BALTHASAR, Maria – Kirche im Ursprung, Freiburg i. Br. 
41997 (erweiterte Auflage); 52005. 

161  J. RATZINGER, Hinführung, in DERS. – H.U. VON BALTHASAR, Maria – Gottes Ja 
zu den Menschen. Papst Johannes Paul II., Enzyklika „Mutter des Erlösers“, Freiburg i. 
Br. 1987, II, 3; J. RATZINGER – H.U. VON BALTHASAR (Anm. 160). Vgl. die 
Übersicht zu den Aussagen Joseph Ratzingers zur Mittlerschaft Mariens in M.G. 
MASCIARELLI, Il segno della donna. Maria nella teologia di Joseph Ratzinger, Cinisello 
Balsamo 2007, 100-116. 

162  Vgl. H.U. VON BALTHASAR, Theodramatik III, Einsiedeln 1980, 369-371, insbe-
sondere 369: „Sofern dieses Ja [Mariens] Mitvoraussetzung für die Menschwer-
dung des Sohnes war, kann es unter dem Kreuz Mitbestandteil seines Opfers 
sein; keineswegs als gleichberechtigt“, sondern als von Christus, dem neuen 
Adam, abhängiges Jawort der neuen Eva. Siehe auch die Hinweise bei A. 
NICHOLS, Von Balthasar and the Coredemption, in AA. VV., Mary at the Foot of the 
Cross (I), New Bedford, Massachusetts 2000, 301-315; H. STEINHAUER, Maria als 
dramatische Person bei Hans Urs von Balthasar. Zum marianischen Prinzip seines Denkens 



Die Lehre von der „Miterlöserin“ im geschichtlichen Durchblick 

63 

Der ekklesiotypische Akzent der Mariologie schlägt sich nieder in der 
neuesten Enzyklika Sacramentum Caritatis (2007): bei der Feier der Eucharis-
tie wenden wir uns auch an Maria, „die in voller Zustimmung das Opfer 
Christi für die ganze Kirche angenommen hat. Zu Recht haben die Syno-
denväter betont, dass „Maria die Teilnahme der Kirche am Opfer des Erlö-
sers eröffnet“. Sie ist die Unbefleckte, die die Gabe Gottes bedingungslos 
annimmt und auf diese Weise am Heilswerk beteiligt wird. Maria von Naza-
ret, die Ikone der entstehenden Kirche, ist das Vorbild dafür, wie jeder von 
uns das Geschenk empfangen soll, zu dem Jesus in der Eucharistie sich 
selbst macht“164. 

Maria befindet sich freilich nicht nur auf der Seite der Kirche, sondern 
steht ihr als neue Eva auch gemeinsam mit dem neuen Adam gegenüber. 
Sie ist das vornehmste Glied der Kirche, aber auch die „Mutter der Kir-
che“, die aufgrund ihrer Bewahrung vor der Erbsünde eine heilshafte Sen-
dung hat für alle übrigen Glieder der Kirche. Sie nimmt nicht nur das Op-
fer Christi an, sondern opfert sich auch selbst mit Christus für die sündige 
Menschheit. Diese Perspektive zeigt sich in den Hinweisen des Heiligen 
Vaters besonders deutlich bei seiner Predigt in Ephesus: das Johannesevan-
gelium lädt uns dazu ein, den „Augenblick der Erlösung“ zu betrachten, „in 
dem Maria, in der Darbringung des Opfers mit dem Sohn verbunden, ihre 
Mutterschaft auf alle Menschen und insbesondere auf die Jünger Jesu aus-
geweitet hat“165.  

Ein bemerkenswerter Hinweis findet sich freilich schon, im Blick auf das 
Fest der Schmerzen Mariens (15. September), beim Angelus-Gebet, in dem 
der Heilige Vater auf seinen Besuch in Bayern zurückblickt: „Der Evange-
list berichtet: Bei dem Kreuz stand Maria (vgl. Joh 19,25–27). Ihr Schmerz 
ist ganz eins mit dem Schmerz ihres Sohnes. Es ist ein Schmerz voller 
Glauben und Liebe. Auf Golgota hat Maria Anteil an der heilbringenden 

                                                                                                                       

 
(Salzburger Theologische Studien 17), Innsbruck 2001, 407-409; V. MARINI, Ma-
ria e il Mistero di Cristo nella teologia di Hans Urs von Balthasar, Città del Vaticano 
2005, 304-308. 

163  Vgl. H. U. VON BALTHASAR, Theodramatik II/2, Einsiedeln 1978, 291f; H. 
STEINHAUER (Anm. 162) 498f. 

164  BENEDIKT XVI., Sacramentum Caritatis 33 (Die Tagespost, 15.3.2007, S. 16). 
165  BENEDIKT XVI., Predigt am „Haus Mariens“ zu Ephesus, 29.11.2006 (Überset-

zung nach www.vatican.va).  



Manfred Hauke 

64 

 

Kraft des Leidens Christi, indem sie ihr „Fiat“, ihr „Ja“, mit dem des Soh-
nes vereint“166. 

Auf die aktive Verbindung Mariens mit dem Opfer Jesu für das Heil der 
Menschheit weist auch die Betonung des Jawortes Mariens bei der Verkün-
digung, das mit dem Jawort des inkarnierten Gottmenschen zum Erlö-
sungsopfer zusammenfällt (Lk 1,38; Hebr 10,5-9). „Was sie [Maria und 
Jesus] im tiefsten gemeinsam haben, ist dieses zweifache Ja, in dessen Zu-
sammenfallen die Menschwerdung geschehen ist“167. Das aktive Mitwirken 
Mariens geschieht freilich stets durch die Gnade, die sie zuvor empfangen 
hat. Dies zeigt sich beim Gruß des Engels, der Maria als die Gnadenvolle 
preist (kecharitoméne): „Der Titel ist in passiver Form ausgedrückt, aber diese 
„Passivität“ Mariens, die von jeher und für immer die vom Herrn „gelieb-
te“ ist, schließt ihre freie Zustimmung, ihre persönliche und eigene Antwort 
ein: Im Geliebtsein, im Empfangen der Gabe Gottes, ist Maria ganz aktiv, 
weil sie die Flut der Liebe Gottes, die sich in sie ergießt, in persönlicher 
Bereitschaft aufnimmt“168. 

Die genannten Aussagen zeigen, dass Papst Benedikt XVI. sich im We-
sentlichen die marianische Lehre seines Vorgängers im Petrusamt zu eigen 
gemacht hat. Ob darüber hinaus noch eine systematische Weiterführung zu 
erwarten ist, wird die Zukunft zeigen. 

                                                      

 
166  BENEDIKT XVI., Ansprache zum Angelus, 17.9.2006 (Übersetzung nach 

www.vatican.va).  
167  BENEDIKT XVI., Predigt bei der Messfeier auf dem Kapellplatz in Altötting, 11.9.2006 

(VAS 174, S. 55). Vgl. auch die Predigt bei der Konzelebration mit den neuen Kardinälen, 
25.3.2006 (www.vatican.va); Ansprache zum Angelus, 25.3.2007 (ibd.).  

168  BENEDIKT XVI., Predigt bei der Konzelebration mit den neuen Kardinälen, 25.3.2006 
(www.vatican.va). 


