
 

Maria, Gefährtin des Erlösers (Lumen gentium, 61) 

Die Mitwirkung Mariens bei der Erlösung als For-
schungsthema1

Manfred Hauke 

1. Die Aktualität des Themas 

Die Mitwirkung Mariens bei der Erlösung gehört zu den am 
meisten diskutierten mariologischen Themen der letzten hundert 
Jahre. Einer der bekanntesten deutschen Mariologen des 20. Jahr-
hunderts, Heinrich Maria Köster, konnte bereits vor über 30 Jahren 
feststellen: Das „zentrale Thema der Mariologie zwischen 1910 
und 1960 ist die Mitwirkung Mariens zu unserem Heile. Die ver-
schiedenen Namen Mittlerin, Miterlöserin, Gefährtin Christi, Neue 
Eva, Geistliche Mutter der Menschen heben jeweils besondere 
Sinnmomente daran hervor, meinen aber nur diese eine Sache“2. 
Der Gehalt der Mitwirkung bildet die Grundlage fast aller Maria 
zugewiesenen Eigenschaften, angefangen beim vornehmsten Titel, 
dem der „Mutter Gottes“3. 

Die Mitwirkung Mariens im Erlösungsgeschehen gehört zu den 
grundlegenden Lehren, die von der katholischen Theologie ein-

                                                   
1  Die Originalfassung dieses Beitrags erschien auf italienisch: Maria, 

„compagna del Redentore“. La cooperazione di Maria alla salvezza come 
pista di ricerca, Rivista teologica di Lugano 7 (2002) 47-70. Der Artikel 
wurde für die deutsche Ausgabe aktualisiert. 

2  H. M. KÖSTER, Die Mariologie im 20. Jahrhundert, in H. VORGRIMLER – 
R. VANDER GUCHT (Hrsg.), Bilanz der Theologie im 20. Jahrhundert, Bd. 
III, Freiburg i. Br. 1970, 126-147 [137] 

3  Dies betont zurecht A. ZIEGENAUS, Maria in der Heilsgeschichte. Mario-
logie (Katholische Dogmatik V), Aachen 1998, 333: „Die Mitwirkung 
Mariens am Heilsgeschehen wird mit verschiedenen Titeln und Bezeich-
nungen zum Ausdruck gebracht. Zentral und fundamental ist die Gottes-
mutterschaft”. 

85 



Manfred Hauke 

 

                                                  

stimmig angenommen werden. Als Beweis dafür verwiesen wir auf 
das achte Kapitel von Lumen gentium, wobei wir uns auf einige 
zentrale Feststellungen beschränken. Bezüglich der Verkündigung 
an Maria betont das Zweite Vaticanum mit den Kirchenvätern, 
„dass Maria nicht bloß passiv von Gott benutzt wurde, sondern in 
freiem Glauben und Gehorsam zum Heil der Menschen mitgewirkt 
hat“4. „Im Hinblick auf die Verdienste ihres Sohnes auf erhabenere 
Weise erlöst“, ist Maria „mit ihm in enger und unauflöslicher Ver-
bindung geeint …“5. „Indem sie Christus empfing, gebar und nähr-
te, im Tempel dem Vater darstellte und mit ihrem am Kreuz ster-
benden Sohn litt, hat sie beim Werk des Erlösers in durchaus ein-
zigartiger Weise in Gehorsam, Glaube, Hoffnung und brennender 
Liebe mitgewirkt zur Wiederherstellung des übernatürlichen Le-
bens der Seelen. Deshalb ist sie uns in der Ordnung der Gnade 
Mutter“6. Indem das Konzil Maria „Gefährtin“ (socia) des Erlösers 
nennt7, greift es einen Begriff auf, der sich der besonderen Wert-
schätzung Papst Pius‘ XII erfreute8. Zu Recht konnte festgestellt 
werden: „Das Zentrum der konziliaren Mariologie ist die Mitwir-
kung der Mutter des Herrn im Heilsgeschehen“9. 

Trotz der sicheren Grundlage, die vom Zweiten Vaticanum ver-
bürgt ist, bedarf die Lehre von der marianischen Mitwirkung einer 
weiteren Vertiefung. Dies gilt für ihre mannigfachen geschichtli-
chen und vor allem systematischen Aspekte, für ihre Verbindung 
mit anderen Bereichen der Theologie und für ihre Verortung im 
ökumenischen Umfeld. Die Mitwirkung Mariens „ist eines der 

 
4  Lumen gentium, 56 
5  Lumen gentium, 53 
6  Lumen gentium, 61 
7  Lumen gentium, 61 
8  Vgl. ZIEGENAUS (Anm. 3) 335-337; I. M. CALABUIG, Riflessione sulla 

richiesta della definizione dogmatica di „Maria corredentrice, mediatrice, 
avvocata”, Marianum 61 (1999) 129-175, hier 133 

9  A. ESCUDERO CABELLO, Approcci attuali e proposte teologiche sul tema 
della cooperazione mariana, Marianum 61 (1999) 177-211, hier 177 f.: „Il 
centro della dottrina mariana conciliare è la cooperazione della madre del 
Signore all’opera della salvezza”. 

86 



Maria, Gefährtin des Erlösers (Lumen gentium, 61) 

 

                                                  

wertvollsten, aber auch umstrittensten Themen, höchst aktuell, aber 
ebenso in hohem Maße heikel“10. 

Die Gemüter vieler Theologen haben sich erhitzt aufgrund der 
dem Heiligen Vater unterbreiteten Bitten, ein neues marianisches 
Dogma zu definieren: demnach soll feierlich erklärt werden, dass 
Maria Miterlöserin ist, Mittlerin aller Gnaden und Fürsprecherin 
des Volkes Gottes. Die Auflistung dieser drei Titel (insbesondere 
die Beifügung von „Fürsprecherin“) geht zurück auf die mariani-
schen Botschaften der „Frau aller Völker“, welche die holländische 
Seherin Ida Peerdeman (1905-1996) in den fünfziger Jahren emp-
fangen haben will11. Am 31. Mai 2002 hat der zuständige Bischof, 
J. M. Punt von Amsterdam, die 1945-1959 gegebenen Botschaften 
als glaubwürdig anerkannt (constat de supernaturalitate)12. Die 

 
10  S. M. MANELLI, Maria Corredentrice. Nuovi saggi di soteriologia maria-

na, Divinitas 44 (2001) 73-90, hier 90 („una delle tematiche mariane più 
preziose ma anche più scottanti, più attuali ma anche più delicate“); s. a.: 
B. GHERARDINI, La Corredentrice nel mistero di Cristo e della Chiesa, 
Rom 1998, 9: der „unwegsamste“ Pfad der Mariologie (il sentiero „più 
impervio” della mariologia) 

11  R. LAURENTIN, Pétitions internationales pour une définition dogmatique 
de la médiation et la corédemption,  Marianum 58 (1996) 429-446, hier 
442f; P. M. SIGL, Die Frau aller Völker. Miterlöserin, Mittlerin, Für-
sprecherin, Lütisburg (Schweiz) 1998, 104-293; A. B. CALKINS, The 
Theological Relevance of Our Lady of All Nations and the Amsterdam Ap-
paritions, in: M. I. MIRAVALLE (Hrsg.), Contemporary insights on a fifth 
Marian Dogma. Mary Coredemptrix, Mediatrix, Advocate. Theological 
Foundations III, Goleta, CA 2000, 217-224; P. KLOS, The Specific Mes-
sages of Our Lady of All Nations Regarding the Fifth Marian Dogma,  
ibd., 225-234. Eine deutsche Ausgabe der Botschaften findet sich bei J. F. 
KÜNZLI, Die Botschaften der Frau aller Völker, Jestetten 71990. Die das 
Dogma betreffenden Aussagen finden sich in den Jahren 1951-1959. 

12 Der Wortlaut der Stellungnahme und andere Materialien zum Thema sind 
zugänglich über die Internetadresse der „Familie Mariens der Miterlöse-
rin“: www.laudate.org. 

87 



Manfred Hauke 

 

                                                  

theologische Diskussion um die visionären Ereignisse ist damit 
freilich noch nicht abgeschlossen13. 

Die Initiative zugunsten des neuen Mariendogmas geht aus von 
einer katholischen Laienorganisation, Vox Populi Mariae Medi-
atrici, und wird koordiniert von Mark I. Miravalle, Professor für 
Mariologie an der Franziskanischen Universität von Steubenville 
(USA). Miravalle ist auch der Verfasser der offiziellen Bittschrift, 
die 1993 dem Heiligen Vater überreicht wurde. Diese Broschüre 
zur Unterstützung der Initiative ist in mehreren Sprachen verbrei-
tet14. Miravalle ist auch Herausgeber von vier Sammelbänden mit 
wissenschaftlichen Beiträgen zum Thema15. Die Initiative zuguns-
ten des neuen Mariendogmas hat einen beachtlichen Erfolg erzielt: 
während des Konsistoriums im Mai 2001 wies Kardinal Aponte 
Martinez auf die Unterschriften von über 550 Bischöfen und von 

 
13  Dies beweisen etwa die kontroversen Leserbriefe in Die Tagespost, 

4.7.2002, S. 12; 9.7.2002, S. 12; 16.7.2002, S. 12. Vgl. auch die sehr kriti-
schen Hinweise des bekannten Mystikexperten J. BOUFLET, Faussaires de 
Dieu: enquête, Paris 2000, 560-570, insbesondere 565 (Verbindung zwi-
schen Ida Peerdeman und der inzwischen kirchlich verurteilten kanadi-
schen Pseudo-Mystikerin Marie-Paule Giguère; zu diesem Punkt vgl. 
auch CALABUIG [Anm. 8] 149 f, der freilich den Unterschied zwischen 
Peerdeman und Giguère betont). 

14  Auch auf deutsch: M. I. MIRAVALLE, Maria Miterlöserin Mittlerin 
Fürsprecherin. Vorwort von Luigi Kardinal Ciappi OP, Santa Barbara, 
CA 1993 

15  M. I. MIRAVALLE (Hrsg.), Mary Coredemptrix Mediatrix Advocate. Theo-
logical foundations. Towards a Papal Definition? Santa Barbara, CA 
1995; Mary Coredemptrix, Mediatrix, Advocate. Theological Foundations 
II. Papal, Pneumatological, Ecumenical, Santa Barbara, CA 1996; Con-
temporary insights on a fifth Marian Dogma. Mary Coredemptrix, Media-
trix, Advocate. Theological Foundations III, Goleta, CA 2000; Mary Co-
redemptrix. Doctrinal Issues Today, Goleta, CA 2002. Vgl. auch DERS., 
The Dogma and the Triumph, Santa Barbara, CA 1998 

88 



Maria, Gefährtin des Erlösers (Lumen gentium, 61) 

 

 Kreuz. 

                                                  

mehr als 6 Millionen Gläubigen16 hin. Darunter befinden sich unter 
anderem die schriftlichen Ermutigungen der Kardinäle Arns (Sao 
Paolo), Gagnon (Rom), Glemp (Warschau), Lustiger (Paris), 
O‘Connor (New York) und Schönborn (Wien)17. Eine begeisterte 
Fürsprecherin des gewünschten Dogmas war Mutter Teresa von 
Kalkutta18. 

Unser Beitrag möchte sich nicht zu dieser Initiative äußern (dies 
würde den Rahmen des vorliegenden Artikels sprengen), sondern 
hat ein bescheideneres Ziel: es sollen einige wichtige Gesichts-
punkte ins Licht gestellt werden bezüglich der Mitwirkung Mariens 
im Erlösungswerk, das Jesus Christus in seinem Erdenleben voll-
bracht hat. Es handelt sich also um die (seit Scheeben so genannte) 
„objektive Erlösung“, d. h. um das Heilswerk Christi an sich, im 
Unterschied zur „subjektiven Erlösung“, der Zuwendung der von 
Christus verdienten Gnade an die erlösungsbedürftigen 
Menschen19. Die Unterscheidung ist wichtig, um den einzigartigen 
Beitrag Mariens zu würdigen: während alle Erlösten sich für das 
Heil der konkreten Menschen einsetzen können, ist die Mutter des 
Herrn einbezogen in die heilsgeschichtliche Grundlegung der 
Erlösung selbst, von der Menschwerdung des Sohnes Gottes bis 
zum Tod des Erlösers am

 
16  LUIS CARDINAL APONTE MARTINEZ, Mary Co-redemptrix and the New 

Evangelization, in MIRAVALLE (2002) (Anm. 15) 1-5, hier 5; vgl. auch M. 
I. MIRAVALLE, Maternal Mediation, John Paul II, and Vatican II; A Re-
sponse to a Statement of an International Theological Commission, in: 
DERS. (2000) (Anm. 15) 109-123, hier 119 (1997); 
www.voxpopuli.org/bulletin.asp (11.6.2000): mehr als 540 Bischöfe, dar-
unter 45 Kardinäle, über 6 Millionen Gläubigen aus circa 170 Ländern. 

17  Vgl. die Liste der Kardinäle in SIGL (Anm. 11) 90f, sowie die Hinweise in 
MIRAVALLE (2000) (Anm. 15) 118 (O‘CONNOR); 164 f. (SCHÖNBORN). 

18  Vgl. SIGL (Anm. 11) 92; MIRAVALLE (2000) (Anm. 15) 179 
19  Vgl. z. B. J. GALOT, Maria, la donna nell’opera della salvezza, Roma 

21991, 243-245; A. M. CALERO, La Vergine Maria nel mistero di Cristo e 
della Chiesa. Saggio di mariologia, Leumann (Torino) 1995, 297; GHE-
RARDINI (Anm. 10) 43 

89 



Manfred Hauke 

 

                                                  

2. Wurzeln der neueren Auseinandersetzung über den Titel 
„Miterlöserin“ 

2. 1 Die theologische Entwicklung bis zum Vorabend des 
Zweiten Vatikanums 

Die systematische Diskussion über die Mitwirkung Mariens am 
Heilsgeschehen hat sich konzentriert auf den Begriff der „Miterlö-
sung“. Trotzdem muss dieses Wort unterschieden werden von der 
entsprechenden Lehre: oft wird der Gehalt, der normalerweise mit 
dem Fachbegriff der „Miterlöserin“ verbunden ist, auch von Theo-
logen vertreten, die bezüglich des sprachlichen Ausdrucks Vorbe-
halte anbringen. Ein klassisches Beispiel ist M. J. Scheeben, der 
größte deutsche Mariologe des 19. Jahrhunderts20: der Titel corre-
demptrix habe den Vorteil der Kürze und könne (eine entsprechen-
de Erklärung vorausgesetzt) leicht im richtigen Sinne verstanden 
werden, könne aber eine Gleichordnung mit Christus auf demsel-
ben Niveau bzw. eine „Ergänzung der Kraft Christi“ nahelegen. 
„Unverfänglicher“ sei daher der Ausdruck adiutrix (bzw. adiutori-
um) redemptoris in redemptione, „Gehilfin des Erlösers“ in seinem 
Werke21. Andererseits vertritt Scheeben eine „unmittelbare Teil-
nahme“ Mariens „an der berufsmäßigen Wirksamkeit ihres Sohnes, 
worin sie als seine geistliche Braut in der Wiedergeburt der 
Menschheit mit ihm zusammen wirken soll“22. Diese Teilnahme 
vollziehe sich in Christus und durch Christus, und in diesem Sinne 
könne man Maria „mit Recht und zugleich ganz unverfänglich“ 
„Miterlöserin“, corredemptrix nennen23. 

 
20  Vgl. L. SCHEFFCZYK, Scheeben, Marienlexikon 5 (1993) 700f 
21  Vgl. M. J. SCHEEBEN, Handbuch der katholischen Dogmatik, V/2, Frei-

burg i. Br. 21954, Nr. 1775-1776 
22  Ibd., Nr. 1769 
23  Ibd., Nr. 1801-1802. Problematisch ist es folglich, sich für den Titel auf 

Scheeben zu berufen, ohne dessen Vorbehalte zu erwähnen (dies geschieht 
bei J. B. CAROL, De corredemptione Beatae Virginis Mariae. Disquisitio 
positiva, Vatikanstadt 1950, 440-444). Ebenso fragwürdig ist es aber, nur 
die Vorbehalte geltend zu machen: so bei R. LAURENTIN, Le titre de Coré-
demptrice. Étude historique, in Marianum 13 (1951) 396-452, hier 413, 
und CALERO (Anm. 19) 284. 

90 



Maria, Gefährtin des Erlösers (Lumen gentium, 61) 

 

                                                  

Trotz der notwendigen Unterscheidung zwischen dem Titel 
„Miterlöserin“ und dessen Gehalt scheint es nützlich, eine kurze 
geschichtliche Übersicht zum Gebrauch des Begriffes corre-
demptrix zu geben24. Wissen sollte man um die Vorbereitung in der 
Väterzeit, die auf mannigfaltige Weise eine Mitwirkung Mariens 
bei der Erlösung betont. Ein herausragendes Beispiel ist Irenäus, 
der Maria (aufgrund ihres Jawortes bei der Verkündigung) „Ursa-
che des Heiles“ nennt (causa salutis) und sie vorstellt als neue Eva 
an der Seite Christi, des neuen Adams25. Seit dem 10. Jh. bekommt 
Maria gelegentlich den Titel „Erlöserin“ (redemptrix). Hinzukom-
men ähnliche Ausdrücke, wie etwa „Heilbringerin“ (salvatrix) und 
„Versöhnerin“ (reconciliatrix). Das Mittelalter betont die Gegen-
wart und das Mitleiden Mariens unter dem Kreuz. In den Visionen 
der hl. Birgitta sagt Jesus beispielsweise: „Meine Mutter und ich 
haben den Menschen mit einem einzigen Herzen erlöst, ich durch 
das Leiden in meinem Herzen und in meinem Fleische, sie durch 

 
24  Zu den geschichtlichen Einzelheiten vgl. LAURENTIN (Anm. 23); DERS., 

Maria als Urbild und Vorbild der Kirche in Mysterium salutis IV/2 (1973) 
316-337, hier 330-333; A. MÜLLER, Marias Stellung und Mitwirkung im 
Christusereignis, in Mysterium salutis III/2 (1969) 393-510, hier 500 f.; 
CALERO (Anm. 19) 284 f. Für die geschichtlichen Daten bezüglich des ge-
samten Inhaltes der marianischen Mitwirkung bei der Erlösung (also über 
den corredemptrix-Titel und das entsprechende Vokabular hinausgehend) 
vgl. auch CAROL (Anm. 23) (1950); CALERO (Anm. 19) (1995) 282-309; 
B. DE MARGERIE, Mary Coredemptrix in the light of Patristics, in MIRA-
VALLE (1995) (Anm. 15) 3-44; GHERARDINI (Anm. 10) (1998) 109-146. 
221-318; AA. VV., MARIA CORREDENTRICE. Storia e teologia, 5 Bde., Fri-
gento 1998-2002, passim; AA. VV., MARY AT THE FOOT OF THE CROSS: 
Acts of the International Symposium on Marian Coredemption, New Bed-
ford, MA 2001, passim; S. M. PERILLO, Maria Corredentrice. Sintesi sto-
rica, in Corredemptrix. Annali mariani 2000 del Santuario 
dell‘Addolorata, Castelpetroso 2001, 45-76; MIRAVALLE (2002) (Anm. 
15) passim 

25  Vgl. M. HAUKE, Heilsverlust in Adam, Paderborn 1993, 265-267 

91 



Manfred Hauke 

 

                                                  

den Schmerz und die Liebe ihres Herzens“26. Papst Johannes Paul 
II. hat daran erinnert anläßlich des 600jährigen Jubiläums der Ka-
nonisation der Heiligen: Birgitta rief Maria an „als Unbefleckte, 
Schmerzensmutter und Miterlöserin; dabei hob sie die einzigartige 
Stellung Mariens hervor in der Heilsgeschichte und im Leben des 
christlichen Volkes“27. In die Betrachtung der Passion fügt sich 
auch das erste Zeugnis des Begriffes corredemptrix ein. Es findet 
sich in einem Hymnus des 15. Jahrhunderts, belegt in einem Manu-
skript aus Salzburg28. 

Gegen die Verbreitung des Titels wendet sich 1673 Adam von 
Widenfeld in seinem Opusculum Monita salutaria Beatae Virginis 
Mariae ad cultores suos indiscretos: „Hüte dich davor, mir auf 
übertreibende Weise oder durch unmäßigen Eifer irgendetwas zu-
zuschreiben, was allein Gott zukommt. Folglich nenne mich nicht 
Heilandin oder Miterlöserin“ (Cavendum tamen, ne per hyperbo-
lem vel immoderatum zelum, mihi quidquid tribuas quod soli Deo 
debetur. Ne itaque me vocaveris Salvatricem aut Corredemptri-
cem)29. Das mit bischöflichem Imprimatur erschienene Werk breitet 
sich aus in Windeseile, erweckt aber auch beträchtlichen Wider-
stand: innerhalb von nur zwei Jahren erscheinen ungefähr 40 Ge-

 
26  Revelationes extravagantes, c. 3; siehe auch Revelationes I,35: „… ich 

(Maria) war Ihm in seinem Leiden ganz nahe und ließ mich von ihm nicht 
trennen … Darum sage ich kühn, dass Sein Schmerz mein Schmerz gewe-
sen ist, weil Sein Herz mein Herz war. Und wie Adam und Eva die Welt 
für einen Apfel verkauft haben, so haben mein Sohn und ich die Welt ge-
wissermaßen mit einem Herzen zurückgekauft“. Vgl. U. MONTAG – T. 
NYBERG, Birgitta von Schweden II. Werke, in Marienlexikon 1 (1988) 
489-491; F. HOLBÖCK, Gottes Nordlicht. Die hl. Birgitta von Schweden 
und ihre Offenbarungen, Stein am Rhein 1988, 257f; L. GAMBERO, Maria 
nel pensiero dei teologi latini medievali, Cinisello Balsamo 2000, 342 

27  Ansprache vom 6.10.1991: Insegnamenti di Giovanni Paolo II, Bd. XIV/ 
2, 756: „come Immacolata, Addolorata e Corredentrice …“. Siehe auch A. 
B. CALKINS, Pope John Paul’s Teaching on Marian Coredemption, in 
MIRAVALLE (1996) (Anm. 15) 113-147, hier 124. 

28  Vgl. LAURENTIN (Anm. 23) 406. 423; MÜLLER (Anm. 24) 500, Anm. 4; 
CALERO (Anm. 19) 284 

29  A. v. WIDENFELD, Monita salutaria Beatae Virginis Mariae …, Gent 
1673, monitum 10, zitiert bei CAROL (Anm. 23) 304 

92 



Maria, Gefährtin des Erlösers (Lumen gentium, 61) 

 

                                                  

genschriften. Am Ende gelangt das Büchlein auf den Index, und 
Papst Alexander VIII. verurteilt den Satz: „Das Lob, das Maria als 
Maria dargebracht wird, ist nichtig“ (DH 2326)30. „Im 18. Jh. wird 
der Titel redemptrix durch corredemptrix ersetzt, ein Begriff, der 
mit dem deutlich ausgedrückten Ziel entsteht, die eigentliche und 
ausschließliche Aufgabe Christi als Erlöser zu unterstreichen“31. 

Der Titel „Miterlöserin“ gelangt in das Zentrum der theologi-
schen Aufmerksamkeit seit 1904, dem Datum des ersten Internati-
onalen Mariologischen Kongresses in Lourdes (anläßlich des 50. 
Jahrestages der Definition des Immaculata-Dogmas)32. In der Folge 
bringen sich auch abweichende Stimmen zu Gehör. Nichtsdesto-
weniger geht der Titel ein in den Wortschatz der bischöflichen33 
und päpstlichen Lehrverkündigung. Während des Pontifikates von 
Pius X. erscheint der Titel dreimal (auf Veranlassung der Riten-
kongregation bzw. des Heiligen Offiziums) in den offiziellen Ak-
ten des Heiligen Stuhls34. Papst Pius XI. gebraucht den Titel mehr-
fach in Dokumenten niederen Ranges, unter anderem in einer Ra-
dioansprache zum Abschluß des Heiligen Jahres in Lourdes: Maria 
„als Mitleidende und Miterlöserin“ ist ihrem Sohn zur Seite ge-
standen, „der auf dem Altar des Kreuzes die Erlösung des 

 
30  Vgl. CAROL (Anm. 23) 302-321; L. SCHEFFCZYK – O. STEGMÜLLER, Wi-

denfeld, Marienlexikon 6 (1994) 728f 
31  CALERO (Anm. 19) 284 
32  Vgl. LAURENTIN (Anm. 23) 413 
33  Vgl. etwa CAROL (Anm. 23) 539-619; S. M. PERRELLA, I „vota” e i „consi-

lia” dei vescovi italiani sulla mariologia e sulla corredenzione nella fase 
antipreparatoria del concilio Vaticano II, Rom 1994, 156; P. M. SIANO, 
Maria Santissima „Corredentrice“ nel pensiero del beato Ildefonso Card. 
Schuster, in: Maria Corredentrice III (2000) (Anm. 24) 137-161 

34  Vgl. LAURENTIN (Anm. 23) 414-416; J. A. SCHUG – M. I. MIRAVALLE, 
Mary Coredemptrix: Her Title and Its Significance in the Magisterium of 
the Church, in MIRAVALLE (1995) (Anm. 15) 215-246, hier 223f; GHE-
RARDINI (Anm. 10) 115-118; A. B. CALKINS, The Mystery of Mary Core-
demptrix in the Papal Magisterium, in MIRAVALLE (2002) (Anm. 15) 25-
92, [31 f.]: AAS 1 (1908) 409; AAS 5 (1913) 364; AAS 6 (1914) 108 (ein 
Ablassgebet, approbiert vom Hl. Offizium, das Maria „Miterlöserin des 
Menschengeschlechtes“ nennt, corredentrice del genere umano) 

93 



Manfred Hauke 

 

                                                  

Menschengeschlechtes vollbrachte“35. Während des Pontifikates 
von Pius XI. gehört das Thema der Miterlösung zu den Bemühun-
gen, die universale Gnadenmittlerschaft Mariens zu definieren36. 
Pius XII jedoch vermeidet bewusst den Gebrauch des Titels „Mi-
terlöserin“ und wählt stattdessen Ausdrücke mit dem Substantiv 
socia (Gefährtin), zum Beispiel socia Redemptoris (Gefährtin des 
Erlösers)37. Der Papst betont aufs deutlichste die einzigartige Mit-
wirkung Mariens im Heilswerk38, möchte aber nicht in die theolo-
gische Auseinandersetzung eingreifen, die sich seit dem Ende der 
dreißiger Jahre besonders heftig artikuliert. Nach dem Zeugnis 
seines Privatsekretärs, Pater Leiber, hielt Pius XII. die Lage nicht 

 
35  Radioansprache vom 28.4.1935, zitiert bei CALERO (Anm. 19) 290: „O 

Madre della pietà e della misericordia, che come compaziente e correden-
trice hai assistito il tuo Figlio che compiva sull‘altare della Croce la reden-
zione del genere umano …“. Zu Pius XI. vgl. CAROL (Anm. 23) 527-530; 
LAURENTIN (Anm. 23) 416-418; SCHUG - MIRAVALLE (Anm. 34) 225-228; 
GHERARDINI (Anm. 10) 121-124; CALKINS (Anm. 34) 32-34 

36  Vgl. G. M. BESUTTI, La mediazione di Maria secondo gli studi di due 
commissioni istituite da Pio XI, in Marianum 47 (1985) 37-41; in An-
schluß daran werden zwei der drei Gutachten veröffentlicht: 42-78 (spani-
sche Kommission, besonders 48-52); 79-176 (Belgische Kommission). 
Beide Gutachten sprechen sich für eine dogmatische Definition aus, wäh-
rend das römische Gutachten (laut mündlicher Bekundung von Laurentin: 
BESUTTI, a. a. O., 38) dagegen gewesen sein soll; siehe auch CALABUIG 
(Anm. 8) 138. 

37  Dies erwähnt ausdrücklich die erste Konzilsvorlage für eine dogmatische 
Konstitution über Maria: Acta Synodalia Sacrosancti Concilii Oecumenici 
Vaticani secundi, Bd. I/4, Vatikanstadt 1971, 108. 

38  Vgl. CAROL (Anm. 23) 530-536; MIRAVALLE (1993) (Anm. 14) 18f; 
SCHUG - MIRAVALLE (Anm. 34) 228-231; CALERO (Anm. 19) 290; GHE-
RARDINI (Anm. 10) 125-129 

94 



Maria, Gefährtin des Erlösers (Lumen gentium, 61) 

 

                                                  

für reif, um zu den Themen der Gnadenmittlerschaft und der Miter-
lösung Stellung zu nehmen39. 

Am Vorabend des Zweiten Vaticanums finden wir bezüglich der 
Miterlösung drei verschiedene Strömungen, die je für sich noch 
weitere Differenzierungen aufweisen40. Die eindeutig überwiegen-
de Richtung unter den Mariologen setzt sich ein für eine unmittel-
bare Mitwirkung Mariens an der objektiven Erlösung (auch „Erlö-
sung in actu primo“ genannt im Unterschied zur „Erlösung in actu 
secundo“, der Austeilung der Gnaden). Als Beispiele seien genannt 
die Mariologie von Michael Schmaus41 und die umfangreichen Bei-
träge von Gabriele Maria Roschini42. Roschini benutzt den Begriff 
„Miterlöserin“ als systematische Zusammenfassung für die Mit-
wirkung Mariens, während Schmaus das Wort mit größerer Zu-
rückhaltung anwendet und es mehrmals in Anführungszeichen 
setzt. Beide Theologen bestimmen jedoch die „Miterlösung“ als 

 
39  Stimmen der Zeit 163 (1958/1959) 86: „Was … die Frage der ´Mediatrix´ 

und ´Coredemptrix´ angeht, hat Pius XII, noch wenige Wochen vor seinem 
Tod, in den Tagen gleich nach Beendigung des Mariologischen Kongres-
ses in Lourdes geäußert, die beiden Fragen seien zu ungeklärt und zu un-
reif; er habe in seinem ganzen Pontifikat bewusst und absichtlich vermie-
den, Stellung zu ihnen zu nehmen, sie vielmehr der freien theologischen 
Auseinandersetzung überlassen. Er denke nicht daran, diese Haltung zu 
ändern“. 

40  Vgl. z. B. die Überblicke bei G. PHILIPS, L´orientation de la mariologie 
contemporaine, in Marianum 22 (1960) 209-253, hier 232-243 (Situation 
auf dem Mariologischen Kongreß in Lourdes von 1958); S. MEO, Nuova 
Eva II. Lo sviluppo teologico della „Nuova Eva”: la Corredentrice, in S. 
DE FIORES – S. MEO (Hrsg.), Nuovo dizionario di mariologia, Cinisello 
Balsamo 1986, 1017-1029, hier 1022f; J. FINKENZELLER, Miterlöserin 
(Corredemptrix), in Marienlexikon 4 (1992) 484-486; CALERO (Anm. 19) 
296-300. Eine besonders weitläufige Übersicht bietet G. BARAUNA, De na-
tura Corredemptionis marianae in theologia hodierna (1921-1958). Di-
squisitio expositivo-critica, Roma 1960. 

41  M. SCHMAUS, Katholische Dogmatik V. Mariologie, München 21961, 321-
379  

42  Vgl. A. M. APOLLONIO, Il mistero di Maria Corredentrice nei mariologi 
del nostro secolo, in: Maria Corredentrice III (2000) (Anm. 24) 225-282, 
hier 227-241; P. PARROTTA, La cooperazione di Maria alla Redenzione in 
Gabriele Maria Roschini (Collana di Mariologia 3), Pregassona (Lugano) 
22002 

95 



Manfred Hauke 

 

                                                  

unmittelbare Mitwirkung an der objektiven Erlösung43. Dies ist 
inzwischen auch der allgemein akzeptierte Sinn des Begriffes bei 
den Autoren, die auf methodologische Klarheit Wert legen44. Mit-
unter wird der Gehalt des Wortes aber auch auf die Mitwirkung an 
der „subjektiven Erlösung“ ausgedehnt. In diesem Sinne sind dann 
alle Christen „Miterlöser“45. Als (bloße) Teilhabe an der „Austei-
lung der Gnaden“ gefasst, wird der Begriff „Miterlösung“ deshalb 
sogar von manchen Theologen angenommen, die eine unmittelbare 
Mitwirkung Mariens an der (objektiven) Erlösung ablehnen46. 

Eine Minderheit unter den Mariologen, oft als „minimalistisch“ 
benannt, lehnt die These einer unmittelbaren Mitwirkung Mariens 
an der Erlösung ab. Die Hauptvertreter dieser Richtung sind W. 
Goossens47 und H. Lennerz48. Nach diesen Theologen gibt es nur 
eine mittelbare oder entfernte Mitwirkung an der Erlösung, inso-

 
43  Vgl. SCHMAUS (Anm. 41) 357f. 377f; PARROTTA (Anm. 42) 87-131 
44  Vgl. z. B. CAROL (Anm. 23) 46; J. L. BASTERO DE ELEIZALDE, Maria, 

Madre del Redentor, Pamplona 1995, 300; S. M. MANELLI, La Correden-
zione mariana. Lineamenta, in AA. VV., Miscellanea Brunero Gherardini 
(Studi Tomistici, 61), Città del Vaticano 1996, 260-270, hier 262f; GHE-
RARDINI (Anm. 10) 100-108; G. de MENTHIÈRE, Marie Mère du salut. Ma-
rie, Corédemptrice? Essai de fondement théologique, Paris 1999, 22; PAR-
ROTTA (Anm. 42) 88-94 (G. M. Roschini) 

45  So z. B. GALOT (Anm. 19) 242-245 (der allerdings dabei die einzigartige 
Bedeutung der Mitwirkung Mariens an der objektiven Erlösung unter-
streicht) und A. M. APOLLONIO, I „punti fermi“ della Corredenzione ma-
riana, in MARIA CORREDENTRICE I (1998) (Anm. 24) 17-36, hier 23: „La 
Corredenzione si può definire propriamente come la cooperazione attiva, 
immediata, formale e subordinata di Maria a tutta l‘opera della Redenzio-
ne“. 

46  Vgl. die Hinweise bei LAURENTIN (Anm. 23) 421-423 
47  W. GOOSSENS, De cooperatione immediata Matris Redemptoris ad re-

demptionem obiectivam, Parigi 1939 
48  H. LENNERZ, De Beata Virgine, Rom 31939; DERS., De cooperatione B. 

Virginis in ipso opere redemptionis, Gregorianum 28 (1947) 574-597; 29 
(1948) 118-141 (u. a.). Zur Kontroverse zwischen Lennerz und Roschini 
vgl. M. HAUKE, La questione del „primo principio” e l’indole della coo-
perazione di Maria all’opera redentrice del Figlio: due temi rilevanti nel-
la mariologia di Gabriele M. Roschini, Marianum 64 (2002) (in Vorberei-
tung) 

96 



Maria, Gefährtin des Erlösers (Lumen gentium, 61) 

 

                                                  

fern Maria den Erlöser geboren hat. Die Verbindung Mariens mit 
dem Heilswerk Christi hat keine Bedeutung für die Erlösung selbst, 
sondern nur für die Zuwendung der Erlösungsfrüchte an die heils-
bedürftigen Menschen (subjektive Erlösung). 

Eine dritte Richtung, vorwiegend im deutschen Sprachraum ver-
treten (H. M. Köster und O. Semmelroth49), möchte eine vermit-
telnde Position einnehmen. Nach Köster befindet sich die Mitwir-
kung Mariens jenseits der Unterscheidung von „unmittelbar“ und 
„mittelbar“. Christus als Repräsentant Gottes erwirbt die Erlö-
sungsgnade und Maria, als Vertreterin der Kirche und damit der 
empfangenden Menschheit, stimmt im Namen der Menschheit der 
Erlösung zu und nimmt sie in Empfang. Maria empfängt die Früch-
te der Erlösung als Urbild und Spitze der Kirche. Diese Empfäng-
lichkeit entspricht ihrem Frausein und dem Bund zwischen Chris-
tus und der Kirche, der durch die Liebe zwischen Bräutigam und 
Braut versinnbildet wird50. Da die vertretungsweise Annahme 
durch Maria die objektive Erlösung betrifft, wird die vermittelnde 
Position manchmal gekennzeichnet als „unmittelbare passive Mit-
wirkung“51, obwohl diese Begrifflichkeit nicht ganz der von Köster 
selbst entspricht. 

Die „vermittelnde“ Position hat das Verdienst, mit dem Hinweis 
auf das Bild der Ehe (die Beziehung von Bräutigam und Braut) die 
Ähnlichkeit zwischen Maria und der Kirche zu betonen; im Vor-
dergrund steht dabei die Rezeptivität. Andererseits wird man der 
Kritik recht geben müssen, wonach die Mitwirkung Mariens auch 

 
49  O. SEMMELROTH, Urbild der Kirche. Organischer Aufbau des Marienge-

heimnisses, Würzburg 1950; die Bedeutung dieses Theologen unterstreicht 
S. DE FIORES, Maria nella teologia contemporanea, Rom 31991, 51 f., 117 

50  H. M. KÖSTER, Die Magd des Herrn. Theologische Versuchungen und 
Überlegungen, Limburg 1947; 21954; DERS., Unus mediator. Gedanken 
zur marianischen Frage, Limburg 1950; DERS., De corredemptione Mari-
ana in theologia hodierna, in Marianum 24 (1962) 158-182; vgl. F. 
COURTH, Köster,  Marienlexikon 6 (1994) 851; Bibliographie Heinrich M. 
Köster SAC,   Dokumentation 1993. Pallottiner intern, Limburg 1994, 122-
145; GHERARDINI (Anm. 10) 72 f., 346-349 

51  Vgl. etwa (im Gefolge Roschinis) MEO (Anm. 40) 1023 

97 



Manfred Hauke 

 

                                                  

einen aktiven Charakter hat, besonders dann, wenn die Heilsbedeu-
tung der Inkarnation betont wird (und das Erlösungsgeschehen 
nicht auf das Kreuz reduziert wird)52. Auch die Annahme ist eine 
Aktivität. 

2. 2 Die Entwicklung vom Zweiten Vatikanum bis zu Jo-
hannes Paul II. 

Das Zweite Vatikanum hat den Begriff corredemptrix nicht be-
nutzen wollen, im Unterschied zu etwa 50 Bischöfen, die eine 
diesbezügliche Definition wünschten53. Bezeichnend ist die offi-
zielle Begründung von seiten der Konzilskommission: 

„Ausgelassen wurden einige von den Päpsten gebrauchte Aus-
drücke und Worte, die zwar in sich vollkommen richtig sind, aber 
von den getrennten Brüdern (insbesondere von den Protestanten) 
schwieriger zu verstehen sind. Dazu können wir auch den Aus-
druck rechnen ‚Miterlöserin des Menschengeschlechtes‘ (hl. Pius 
X, Pius XI) …“54. 

Die Tatsache, dass der Begriff corredemptrix nicht im Text von 
Lumen gentium auftaucht, gründet also nach der zitierten Begrün-
dung in ökumenischen Rücksichten. Um eine prinzipielle Frage der 

 
52  Vgl. etwa die Kritik an Köster bei GALOT (Anm. 19) 281-283; ZIEGENAUS 

(Anm. 3) 346 f. 
53  Vgl. PERRELLA (Anm. 33) 172-227; M. HAUKE, Die trinitarischen Bezie-

hungen Mariens als Urbild der Kirche auf dem Zweiten Vatikanischen 
Konzil, in: Sedes Sapientiae. Mariologisches Jahrbuch 4 (2/2000) 78-114, 
hier 82 f. Etwa 400 Bischöfe waren für eine dogmatische Definition der 
Mittlerschaft Mariens (wozu dann auch die Mitwirkung bei der Erlösung 
gehört): vgl. A. ESCUDERO CABELLO, La cuestión de la mediación maria-
na en la preparación del Vaticano II, Rom 1997, 86-92; CALABUIG (Anm. 
8) 139 f. 

54  Übersetzt aus Acta Synodalia Sacrosancti Concilii Oecumenici Vaticani 
secundi, Bd. I/4, Vatikanstadt 1971, 99; zum Gebrauch des Begriffes siehe 
auch PERRELLA (Anm. 33) 209, Anm. 123 

98 



Maria, Gefährtin des Erlösers (Lumen gentium, 61) 

 

                                                  

Wahrheit geht es dabei nicht55. Das Konzil betont jedenfalls aufs 
deutlichste die Mitwirkung Mariens am Heilsgeschehen auf eine 
Weise, die nicht auf eine bloß passive oder indirekte Teilhabe re-
duziert werden kann. Maria wurde „nicht bloß passiv von Gott 
benutzt“, sondern hat „in freiem Glauben und Gehorsam zum Heil 
der Menschen mitgewirkt“56. Von der Verkündigung bis zum Kreuz 
hat Maria „beim Werk des Erlösers in durchaus einzigartiger Weise 
… mitgewirkt …“57. 

In der nachkonziliaren Mariologie überwiegt die Neigung, den 
Begriff „Miterlöserin“ ebenso zu vermeiden wie das systematische 
Nachdenken darüber, wie die Art und Weise der Mitwirkung näher 
zu bestimmen ist. Die Unterscheidungen zwischen objektiver und 
subjektiver Erlösung, in actu primo und in actu secundo, unmittel-
bar und mittelbar, aktiv und passiv sind nicht gerade beliebt. Ande-
rerseits wird man auch nicht sagen können, dass die genannten 
Differenzierungen, eingeordnet in den weiten Horizont der Marien-
lehre im Geheimnis Christi und der Kirche, überflüssig geworden 
wären. Anscheinend finden sich keine Wortführer mehr der Auf-
fassung, wie sie seinerzeit von Goossens und Lennerz vertreten 
wurde, wonach die Mitwirkung Mariens ausdrücklich nur einen 

 
55  Es ist darum falsch, zu behaupten – so etwa bei CALERO (Anm. 19) 301 –, 

das Konzil habe der Lehre von der Miterlösung „den Weg versperrt“. Die-
se Deutung widerspricht im übrigen auch Lumen gentium, 54: Das Konzil 
hat „nicht im Sinn, eine vollständige Lehre über Maria vorzulegen oder 
Fragen zu entscheiden, die durch die Arbeit der Theologen noch nicht völ-
lig geklärt sind …“. 

56  Lumen gentium, 56 
57  Lumen gentium, 61 

99 



Manfred Hauke 

 

                                                  

mittelbaren Charakter habe58. Und der Vergleich zwischen Maria 
und Kirche reduziert die Gottesmutter zweifellos nicht auf eine 
passive Rolle. Als Beispiele seien der bekannte spanische Mariolo-
ge Candido Pozo59 und Kardinal Leo Scheffczyk zitiert, der die neu-
en Errungenschaften der Mariologie mit dem Erbe der Vergangen-
heit integriert: in Maria finden wir „keine Passivität, wohl aber 
Rezeptivität und tätige Empfänglichkeit“ in der „direkten und un-
mittelbaren“ Mitwirkung am Erlösungswerk60.  

Die Internationale Päpstliche Marianische Akademie (Pontifi-
cia Academia Mariana Internationalis = PAMI) hat Stellung bezo-
gen zu den oben genannten Bemühungen zur Definierung eines 
neuen marianischen Dogmas. Auf Bitten des „Heiligen Stuhles“61 
berief die Leitung des Mariologischen Kongresses von Tschensto-

 
58  Die Überwindung der minimalistischen Position von Goossens und Len-

nerz zeigte sich bereits (nach Einschätzung von J. M. Alonso und C. Pozo) 
auf dem Mariologischen Kongreß in Lourdes 1958: man sei sich einig ge-
wesen bezüglich einer wirklichen (aktiven und unmittelbaren) Mitwirkung 
an der objektiven Erlösung. Vgl. J. M. ALONSO, El tercer Congreso Inter-
nacional Mariológico de Lourdes, in Revista Espanola de Teologia 15 
(1958) 447-455, hier 454f; C. POZO, La contribución del P. Balic a la ma-
riologia, in P. MELADA/D. ARACIC (Hrsg.), P. Carlo Balic O. F. M. Profi-
lo – impressioni – ricordi, Rom 1978, 47-62, hier 55 f.; J. STÖHR, Maria, 
unsere Mutter. Mariologische Studien, Köln 1991, 71; A. M. APOLLONIO, 
Il „calvario teologico“ della Corredenzione mariana, in Corredemptrix. 
Annali mariani 1999 del Santuario dell‘Addolorata, Castelpetroso 2000, 
51-89, hier 55 f. 

59  C. POZO, María en la obra de la salvación, Madrid 21990, 50: „No olvi-
demos, sin embargo, que siendo la aceptación de la Encarnación una co-
operación inmediata a la obra de la salvación, también lo es su manteni-
miento junto a la Cruz”. POZO hat die Kommission der PAMI geleitet, de-
ren Arbeit im folgenden genannt wird: vgl. CALABUIG (Anm. 8) 130. 

60  L. SCHEFFCZYK, Maria im Glauben der Kirche. Maria in der Heilsge-
schichte II, Wien 1980, 59. Vgl. DERS., Die „Unbefleckte Empfängnis“ im 
umgreifenden Zusammenhang des Glaubens, in DERS., Die Mariengestalt 
im Gefüge der Theologie. Mariologische Beiträge (Mariologische Studien 
XIII), Regensburg 2000, 159-185, hier 173-181, besonders 180: „So lässt 
sich der letzte Sinn der Bewahrung der Gottesmutter von der universalen 
Menschheitssünde darin erkennen, dass ihr auf diese Weise ein wirkliches 
Mittun an der Erlösung durch Jesus Christus ermöglicht wurde“. 

61  LAURENTIN, Pétitions internationales (Anm. 11), 429 

100 



Maria, Gefährtin des Erlösers (Lumen gentium, 61) 

 

                                                  

chau (August 1996) eine ökumenische Kommission ein, um die 
Meinung der Gelehrten zur Möglichkeit und Opportunität eines 
neuen Dogmas zu erfragen über Maria als Miterlöserin, Mittlerin 
und Fürsprecherin. Die Antwort der Kommission wurde dann im 
Osservatore Romano veröffentlicht. 

Die marianischen Titel werden als „zweideutig“ bezeichnet 
(ambigui). Es sei verkehrt, „die vom Zweiten Vatikanum verfolgte 
theologische Linie zu verlassen“: das Konzil habe keinen der ge-
nannten Titel definieren wollen, obwohl es auf „nüchterne“ Weise 
die Titel „Mittlerin“ und „Fürsprecherin“ gebraucht habe. Der Beg-
riff „Miterlöserin“ komme in keinem wichtigen Dokument des 
päpstlichen Lehramtes vor, und Pius XII. habe dessen Gebrauch 
bewusst vermieden. „Auch wenn man den Titeln einen Inhalt zu-
wiese, dessen Zugehörigkeit zum Glaubensgut man annehmen 
könnte, wäre deren Definition in der gegenwärtigen Situation je-
doch nicht theologisch einleuchtend, insofern diese Titel und die 
mit ihnen verbundenen Lehren noch eine weitere Vertiefung benö-
tigen aus einer erneuerten trinitarischen, ekklesiologischen und 
anthropologischen Perspektive“. Schließlich weist man hin auf 
„ökumenische Schwierigkeiten“62.  

Unter den Kommentaren zugunsten der Erklärung von 
Tschenstochau ragen heraus die Beiträge von Angelo Amato63, René 
Laurentin64 und Salvatore M. Perrella65. Auf der gleichen Linie 

 
62  Übersetzt (von Hauke) aus Dichiarazione della Commissione Teologica 

del Congresso di Czestochowa, in L’Osservatore Romano (ital.), 4.6.1997, 
S. 10; siehe auch PAMI, Un nuovo dogma mariano? Ibd. 

63  A. AMATO, Verso un altro dogma mariano?, Marianum 58 (1996) 229-232 
(kurz vor der Erklärung von Tschenstochau verfaßt); DERS., Gesù, Salva-
tore unico, definitivo, universale, e la cooperazione di Maria alla salvezza, 
in E. PERETTO (Hrsg.), Maria nel mistero di Cristo pienezza del tempo e 
compimento del Regno, Roma 1999, 387-427 

64  LAURENTIN, Pétitions internationales (Anm. 11) 
65  S. M. PERRELLA, La cooperazione di Maria all’opera della Redenzione. 

Attualità di una questione, in: L’Osservatore Romano, 4.6.1997, S. 10-11; 
DERS., Maria, Madre di Gesù nel servizio al compimento del Regno, in 
PERETTO (Anm. 63) 537-618 

101 



Manfred Hauke 

 

                                                  

befindet sich auch eine Tagung, die von der Päpstlichen Mariani-
schen Theologischen Fakultät Marianum organiert wurde und in 
deren Beiträgen das Thema der marianischen Mitwirkung mit lo-
benswerter Breite behandelt wird66. Ebenso haben Vertreter der 
Bewegung zugunsten des neuen Dogmas kritisch zur Erklärung 
von Tschenstochau Stellung bezogen67. 

Unabhängig von der Bitte um ein fünftes marianisches Dogma 
(wenn auch zweifellos von der einschlägigen Diskussion angeregt), 
sind einige umfangreiche Studien erschienen, die das Thema der 
marianischen Mitwirkung anhand des Begriffes der „Miterlöserin“ 
vertiefen. Dies gilt besonders für die im Zeitraum von vier Jahren 
(1998-2001) erschienenen fünf Bände unter dem Titel Maria Cor-
redentrice. Den Ausgangspunkt bildet ein Internationales Mariolo-
gisches Symposium, organisiert von den Frati Francescani 
dell‘Immacolata und feierlich begangen in Gemeinschaft mit der 

 
66  ESCUDERO CABELLO, Approcci attuali (Anm. 9); CALABUIG (Anm. 8) 
67  A. B. CALKINS, „Towards another Marian Dogma?” A Response to Fa-

ther Angelo Amato, S. D. B., in Marianum 59 (1997) 159-167; MIRAVALLE 
(2000) (Anm. 15), besonders 109-166 (M. I. Miravalle, A. B. Calkins, M. 
O’Carroll, Th. Xavier); vgl. DERS., Mary Co-redemptrix: A Response to 7 
Common Objections, in DERS. (2002) (Anm. 15) 93-138; APOLLONIO, 
Calvario teologico (Anm. 58) 64-81. Siehe auch die kritischen Bemerkun-
gen von GHERARDINI (Anm. 10) 54. 

102 



Maria, Gefährtin des Erlösers (Lumen gentium, 61) 

 

                                                  

Ortskirche (September 1996)68. Unter den systematischen Mono-
graphien aus der Feder eines einzelnen Theologen ragt heraus die 
Studie von Brunero Gherardini, emeritierter Professor für Ekklesi-
ologie und Spezialist für die Theologie Luthers (1998). Der Verfas-
ser bietet einen „klassischen“ Ansatz und verhehlt nicht seine 
Sympathie mit Gabriele Maria Roschini, „mit dem mich die Ver-
ehrung des Schülers für seinen Lehrer verbindet“69. Verschiedene 
Beiträge zum Thema der „Miterlöserin“ stammen von dem bekann-
ten Christologen Jean Galot, Verfasser auch eines umfangreichen 
Handbuches der Mariologie70. Eine interessante Studie hat außer-
dem der Mariologe der Pariser École Cathédrale beigetragen, Guil-
laume de Menthière (1999), der angesichts auseinanderlaufender 
Positionen Klarheit bringen möchte:  

„Man ist betroffen von der Heftigkeit der Stellungnahmen, die 
manchmal diametral einander entgegengesetzt sind, und das bei 
Gläubigen mit den besten Absichten. Die einen sehen in der Zu-

 
68  Maria Corredentrice (Anm. 24); vgl. die Anmerkungen von CALABUIG 

(Anm. 8) 129f sowie die Zusammenfassungen von MANELLI, Maria Cor-
redentrice (Anm. 10) (Bd. I-III) und S. M. MIOTTO, Maria Corredentrice. 
Nuovi saggi di soteriologia mariana, in Immaculata Mediatrix 1 (2001) 
121-132 (Bd. IV). Die Tagungsbände werden neuerdings ergänzt durch ei-
ne mariologische Zeitschrift, ebenfalls betreut von den Frati Francescani 
dell‘Immacolata, die vom Gedankengut des hl. Maximilian Kolbe ange-
regt wissen (dem die päpstliche Definition der universalen Gnadenmittler-
schaft Mariens ein besonderes Anliegen war): Immaculata Mediatrix, seit 
2001 (Casa Mariana Editrice, Santuario dell‘Addolorata, I-86090 Castel-
petroso). Ein gleichgestimmter Tagungsband (mit einigen Beiträgen, die in 
den italienischen Bänden wiederkehren) gibt es obendrein in englischer 
Sprache: Mary at the Foot of the Cross (2001) (Anm. 24); ein weiterer 
Band ist für das laufende Jahr angekündigt. Auf das Thema der „Miterlö-
sung“ hat sich auch die neueste Studie von Miravalle konzentriert: MIRA-
VALLE (2002) (Anm. 15). 

69  GHERARDINI (Anm. 10) 75 
70  GALOT (Anm. 19) 239-295; DERS., Maria Corredentrice. Controversie e 

problemi dottrinali, in La Civiltà Cattolica (1994) III 213-225 = Mary Co-
redemptrix: Controversies and Doctrinal Questions, in MIRAVALLE (2002) 
(Anm. 15) 7-23; vgl. auch DERS., Maria: Mediatrice o Madre universale? 
In La Civiltà Cattolica (1996) I 232-244; DERS., La Mediazione di Maria: 
natura e limiti, in La Civiltà Cattolica (1997) IV 13-25 

103 



Manfred Hauke 

 

                                                  

rückweisung des Titels ‚Miterlöserin‘ eine Beleidigung der heili-
gen Jungfrau, während andere ihn als Anschlag auf die Ökumene 
betrachten und als Phantasie von Marienanbetern“71. 

Zweifellos kommt eine besondere Bedeutung der Lehre und 
dem Wortschatz des gegenwärtigen Papstes zu. Johannes Paul II. 
hat den Titel „Miterlöserin“ wiederholt gebraucht72. Freilich ist es 
auch wahr, dass der Ausdruck nicht in den hochrangigsten Doku-
menten vorkommt, insbesondere nicht in der Enzyklika Redempto-
ris Mater. Eine besonders reichhaltige Lehre über die marianische 
Mitwirkung findet sich in der Katechese vom 9. April 1997, aus 
der wir einige wichtige Aussagen wiedergeben: 

Schon Augustinus nennt Maria „Mitarbeiterin“ der Erlösung73, 
„ein Titel, der die mit dem Erlöser Christus verbundene und ihm 
untergeordnete Tätigkeit Mariens betont“. Das Nachdenken über 
dieses Thema, „vor allem seit dem 15. Jh.“74, stellt „Maria nicht auf 

 
71  MENTHIÈRE (Anm. 44) 8 f. (Übersetzung von Hauke) 
72  Vgl. CALKINS, Pope John Paul II´s Teaching on Marian Corredemption 

(Anm. 27); DERS., Papal Magisterium (Anm. 34) 41-50; DERS., Pope John 
Paul II’s Ordinary Magisterium on Marian Coredemption: Consistent 
Teaching and more recent Perspectives, Divinitas 45 (2002) 153-185. Der 
Verfasser listet auf: die Generalaudienz vom 8. 9. 1982 („Maria … ha par-
tecipato in maniera mirabile alle sofferenze del suo divin Figlio, per essere 
Corredentrice dell’umanità”: Insegnamenti di Giovanni Paolo II, Bd. V/3, 
404), die Angelus-Ansprache beim Fest des hl. Karl Borromäus in Arona, 
4. 11. 1984 (Insegnamenti …, Bd. VII/2, 1151), eine Ansprache im Ma-
rienheiligtum von Guayaquil, Ekuador, am 31. 1. 1985 („el papel corre-
dentore de María no cesó con la glorificación del Hijo“: Insegnamenti …, 
Bd. VIII/1, 318 f.; der Papst benutzt hier den Ausdruck auch für die sub-
jektive und nicht nur für die objektive Erlösung), die Angelus-Ansprache 
vom 31. 3. 1985 (Palmsonntag und Weltjugendtag: Maria, die ihren Sohn 
bis zum Kreuz hin begleitet, wird vom Papst als „Corredentrice” angeru-
fen: Insegnamenti …, Bd. VIII/1, 889-890), eine Ansprache an Lourdes-
Pilger, 24. 3. 1990 (Insegnamenti, Bd. XIII/1, 743), das schon erwähnte 
Jubiläum der hl. Birgitta, 6. 10. 1991 (die Heilige ruft Maria unter ande-
rem als „Miterlöserin“ an: Insegnamenti, Bd. XIV/2, 756). Siehe auch 
PARROTTA (Anm. 42), 161-164 

73  Vgl. De sancta Virginitate 6 (PL 40, 399): „… cooperata est caritate, ut 
fideles in ecclesia nascerentur …“. 

74  In dem wir erstmals den Titel corredemptrix finden (Anm. von Hauke). 

104 



Maria, Gefährtin des Erlösers (Lumen gentium, 61) 

 

                                                  

die gleiche Ebene mit Christus. In Wirklichkeit unterstreicht die 
Lehre der Kirche mit aller Klarheit den Unterschied zwischen Mut-
ter und Sohn im Heilswerk, indem sie die Unterordnung der Jung-
frau, eben als Mitarbeiterin, gegenüber dem einzigen Erlöser be-
tont“. Schon der Apostel Paulus betont die Tatsache, dass der 
Mensch „mit Gott mitarbeiten“ kann (vgl. 1 Kor 3, 9), auch wenn 
natürlich „die Mitarbeit der Gläubigen … jede Gleichheit mit Ihm 
ausschließt“. „In seiner Anwendung auf Maria gewinnt der Begriff 
‚Mitarbeiterin‘ jedoch eine besondere Bedeutung. Die Mitarbeit der 
Christen im Heilsgeschehen geschieht nach dem Ereignis von Kal-
varia, dessen Früchte sie auszuteilen suchen durch Gebet und Op-
fer. Die Mitwirkung Mariens jedoch geschah während des Ereig-
nisses selbst und in ihrer Eigenschaft als Mutter; das Mitwirken 
erstreckt sich also auf das Ganze des Heilswerkes Christi. Nur sie 
ist auf diese Weise dem Erlösungsopfer beigesellt worden (associa-
ta … all‘offerta redentrice), welches das Heil aller Menschen ver-
dient hat. In Verbindung mit Christus und ihm untergeordnet hat 
sie mitgewirkt, um die Gnade des Heiles für die gesamte Mensch-
heit zu erlangen … Maria ist als Frau dem Heilswerk verbunden. 
Da der Herr den Menschen als ‚Mann und Frau‘ geschaffen hat 
(vgl. Gen 1, 27), will er bei der Erlösung dem neuen Adam die 
neue Eva zur Seite stellen … Maria, die neue Eva, wird so die 
vollkommene Ikone der Kirche. Gemäß dem göttlichen Plan ver-
tritt sie unter dem Kreuz die erlöste Menschheit, die heilsbedürftig 
war und in die Lage versetzt worden ist, einen Beitrag für die Ent-
faltung des Heilswerkes darzubringen“75. 

 
75  L’Osservatore Romano, 10.4.1997, S. 4 (Übersetzung von Hauke). Vgl. V. 

FAGIOLO (Hrsg.), Giovanni Paolo II, Maria Madre di Cristo e della Chie-
sa. Catechesi mariane, Casale Monferrato 1998, 302-307 (mit einem 
Kommentar zugunsten der „corredenzione“). Zu dieser Katechese vgl. J.-
M. GARRIGUES, Un développement en cours du dogme marial, in Nova et 
vetera 73 (3/1998) 35-51. Man beachte auch eine Bemerkung von GHE-
RARDINI (Anm. 10) 53 f.: „Fassungslosigkeit erweckt die Tatsache …, 
dass der Osservatore Romano vom 10. [April] die päpstliche Katechese 
abschwächt, indem er ‚Miterlöserin‘ in ‚einzigartige Mitarbeiterin‘ ändert“ 
(„Sconcertante è … che ‘L’Osservatore Romano’ del 10 [aprile] attenui la 
catechesi papale, convertendo ‘corredentrice’ in ‘singolare cooperatrice’”). 

105 



Manfred Hauke 

 

                                                                                                             

2. 3 Ergebnis der Nachforschung 
Die Untersuchung zum Titel „Miterlöserin“ zeigt, dass es sich 

nicht um einen geächteten Begriff handelt, sondern um die kürzeste 
Ausdrucksweise, um die (unmittelbare und aktive) Mitwirkung 
Mariens bei der Erlösung zu kennzeichnen. Diese Lehre gehört zur 
grundlegenden „Infrastruktur“ der Mariologie und könnte in der 
Zukunft auch Gegenstand einer dogmatischen Definition werden. 
Ein solcher Schritt und die Verwendung des Wortes „Miterlöserin“ 
ist weniger ein theologisches Problem als vielmehr eine Frage der 
Opportunität und der Reifung der öffentlichen Meinung in der Kir-
che76. 

3. Die Mitwirkung Mariens im ökumenischen Kontext 

3. 1 Der katholisch-lutherische Dialog über die Rechtferti-
gung 

Die Verwendung des Begriffes „Miterlösung“ im Inneren der 
Kirche wird ganz offensichtlich gebremst von ökumenischen 
Rücksichten. Das Problem jedoch ist nicht allzusehr der auf die 
Miterlösung abhebende Wortschatz, sondern die grundlegendere 
Frage nach der Mitwirkung des Menschen im Heilsgeschehen. Die 
Auseinandersetzung betrifft hier nicht die Beziehungen mit der 
Orthodoxie, die durchaus kräftig die Mitwirkung (sunergeia) des 
Menschen mit der göttlichen Gnade herausstellt77, sondern das Ge-
spräch mit den Protestanten. Hier taucht das Thema der Rechtferti-
gung unter marianischem Vorzeichen auf. 

 
Verteidigt wird der Titel „Miterlöserin“ von dem Theologen des Päpstli-
chen Hauses, P. Georges COTTIER, La Mariologia dal Concilio Vaticano II 
ad oggi, in L‘Osservatore Romano (ital.), 3.-4.06.2002, S. 8; vgl. dazu S. 
M. MANELLI, „Maria,a titolo unico, è Corredentrice“, in Immaculata Me-
diatrix 2 (2002) 247-264 

76  Zu diesen wichtigen Voraussetzungen vgl. u. a. GALOT, Maria: Mediatrice 
o Madre universale? (Anm. 70) 236-238. 244; DERS., La mediazione di 
Maria (Anm. 70) 25; GHERARDINI (Anm. 10) 11; PARROTTA (Anm. 42) 
169-171. 200 f. 

77  Vgl. T. SPIDLIK, Synergie I. En Orient Chrétien, in Dictionnaire de spiri-
tualité 14 (1990) 1412-1417 

106 



Maria, Gefährtin des Erlösers (Lumen gentium, 61) 

 

                                                  

Am 31. Oktober 1999 wurde in Augsburg die „Gemeinsame Of-
fizielle Feststellung“ unterzeichnet des Lutherischen Weltbundes 
und der Katholischen Kirche. Durch diese Unterzeichnung wird die 
„Gemeinsame Erklärung zur Rechtfertigungslehre“ von 1997 bes-
tätigt, allerdings im Lichte eines beigefügten Anhanges und unter 
Berücksichtigung der negativen katholischen Antwort auf die 
„Gemeinsame Erklärung“ aus dem Jahre 199878. Schon der müh-
same Weg zu dieser Übereinkunft bezüglich „fundamentaler 
Wahrheiten“ der Rechtfertigung und der heftige Widerstand ge-
genüber einem oft für trügerisch gehaltenen Konsens weisen auf 
beachtliche Schwierigkeiten79. 

Nach der „Gemeinsamen Erklärung“ geschieht die Rechtferti-
gung „allein aus Gnade“ (GE 19). Demnach wird von beiden Sei-
ten die protestantische Formel der Rechtfertigung sola fide ange-
nommen. Diese Formel gibt jedoch keinen gemeinsamen Inhalt 
wieder, wie die darauf folgende Erläuterung zeigt: 

„Wenn Katholiken sagen, dass der Mensch bei der Vorbereitung 
auf die Rechtfertigung und deren Annahme durch seine Zustim-
mung zu Gottes rechtfertigendem Handeln ‚mitwirke‘, so sehen sie 
in solch personaler Zustimmung selbst eine Wirkung der Gnade 
und kein Tun des Menschen aus eigenen Kräften. 

Nach lutherischer Auffassung ist der Mensch unfähig, bei seiner 
Errettung mitzuwirken, weil er sich als Sünder aktiv Gott und sei-
nem rettenden Handeln widersetzt. Lutheraner verneinen nicht, 
dass der Mensch das Wirken der Gnade ablehnen kann. Wenn sie 
betonen, dass der Mensch die Rechtfertigung nur empfangen kann 
(mere passive), so verneinen sie damit jede Möglichkeit eines eige-

 
78  Die Dokumente werden im folgenden zitiert nach Die Gemeinsame Erklä-

rung zur Rechtfertigungslehre. Alle offiziellen Dokumente von Lutheri-
schem Weltbund und Vatikan (Texte aus der VELKD, 87/1999), Hannover 
1999 

79  Zur kritischen Bilanz der einschlägigen Diskussion vgl. ausführlicher M. 
HAUKE, Die Antwort des Konzils von Trient auf die Reformatoren, in A. 
ZIEGENAUS (Hrsg.), Der Mensch zwischen Sünde und Gnade, Buttenwie-
sen 2000, 75-109, hier 94-109 

107 



Manfred Hauke 

 

                                                  

nen Beitrags des Menschen zu seiner Rechtfertigung, nicht aber 
sein volles personales Beteiligtsein im Glauben, das vom Wort 
Gottes selbst gewirkt wird“ (GE 20-21). 

Nach der von der „Gemeinsamen Erklärung“ selbst beschriebe-
nen katholischen Lehre ist der Mensch unter dem Einfluss der 
Gnade in der Lage, sich auf die Rechtfertigung vorzubereiten. Die 
lutherische Auffassung dagegen lehnt jede Mitwirkung des Men-
schen zum eigenen Heil ab: im Vorgang der Rechtfertigung selbst 
ist der Mensch passiv. Das menschliche „Beteiligtsein“ wird in 
einer vorbereitenden Stellungnahme auf folgende Weise erklärt: 
„‘Mitwirkung‘ kann es nur in dem Sinne geben, dass das Herz beim 
Glauben dabei ist, wenn das Wort es trifft und den Glauben 
schafft“80. Diese Formulierung drückt jedoch keineswegs die Ei-
gentätigkeit des Menschen im Vorgang des Glaubens aus, der die 
Hingabe des Verstandes und des Willens an Gott beinhaltet81. 

Die katholische Seite (in der „Gemeinsamen Erklärung“) setzt 
die menschliche Mitwirkung in Anführungszeichen, offensichtlich 
um den protestantischen Befürchtungen entgegenzukommen, wo-
nach eine „Mitwirkung“ den Menschen auf die gleiche Ebene mit 
Gott stellen würde. Festzuhalten ist außerdem, dass die lutherische 
Seite „jede Mitwirkung beim Geschehen der Rechtfertigung selbst 
ausschließen“ will82. Die offizielle Antwort der Katholischen Kir-
che, gemeinsam formuliert 1998 von der Glaubenskongregation 

 
80  K. LEHMANN – W. PANNENBERG (Hrsg.), Lehrverurteilungen – kirchen-

trennend? Bd. I, Freiburg i. Br. – Göttingen 1986, 53. Die „Gemeinsame 
Erklärung“ nennt den zitierten Text unter ihren Quellen (vgl. GE 19-21). 

81  Siehe dazu bereits die Kritik bei L. SCHEFFCZYK, Die Heilsverwirklichung 
in der Gnade. Gnadenlehre (Katholische Dogmatik VI), Aachen 1998, 
480-482 (vgl. auch 445-491 zum gesamten Thema der Rechtfertigung in 
der ökumenischen Diskussion). 

82  Stellungnahme des Gemeinsamen Ausschusses der Vereinigten Evange-
lisch-Lutherischen Kirche Deutschlands und des Deutschen Nationalkomi-
tees des Lutherischen Weltbundes zum Dokument „Lehrverurteilungen – 
kirchentrennend?” (13. September 1991), in Lehrverurteilungen im Ge-
spräch, Frankfurt 1993, 57-160, hier 84, zitiert unter den Quellen von GE 
19-21 (S. 14) 

108 



Maria, Gefährtin des Erlösers (Lumen gentium, 61) 

 

                                                  

und dem Einheitssekretariat, war nicht zufrieden mit den Aussagen 
der „Gemeinsamen Erklärung“ zur menschlichen Mitwirkung: es 
sei lobenswert, dass die lutherische Seite der menschlichen Freiheit 
die Möglichkeit zuerkenne, die Gnade zurückzuweisen; „es müßte 
aber auch gesagt werden, dass dieser Freiheit zur Zurückweisung 
auch eine neue Fähigkeit zur Annahme des göttlichen Willens ent-
spricht, eine Fähigkeit, die man mit Recht ‚cooperatio‘ (Mitwir-
kung) nennt. Diese mit der neuen Schöpfung geschenkte Neubefä-
higung gestattet nicht die Verwendung des Ausdrucks ‚mere passi-
ve‘„83.  

Der Anhang zur „Gemeinsamen Offiziellen Feststellung“ von 
1999 verdeutlicht nicht das Thema der Mitwirkung, zitiert aber 
(neben den protestantischen Prinzipien sola fide und sola gratia) 
ein lutherisches Dokument aus der Reformationszeit, die Konkor-
dienformel: wir können „durch die Kraft des Heiligen Geistes mit-
wirken“ in dem, was der Heilige Geist durch das „Werk der Wie-
dergeburt und Erneuerung in uns angefangen hat“84. Dieser Text 
spricht jedoch nicht von einer Mitwirkung bei der Rechtfertigung 
selbst (d. h. bei der Disposition auf die Rechtfertigung), sondern 
von einer Mitwirkung der gerechtfertigten Person zum Vollbringen 
des Guten; bei der Rechtfertigung selbst ist der Mensch passiv85. Es 
bleibt also durchaus aktuell, was das Konzil von Trient mit höchs-
ter Autorität betont: „Wer sagt, der von Gott bewegte und erweckte 

 
83  Antwort der Katholischen Kirche auf die Gemeinsame Erklärung zwischen 

der Katholischen Kirche und dem Lutherischen Weltbund über die Recht-
fertigungslehre, Nr. 3 (S. 27). Das Konzil von Trient betont allerdings be-
reits die Mitwirkung des Menschen auf dem Weg zur Rechtfertigung, also 
vor dem Beginn der „neuen Schöpfung“ (DH 1525-1527; 1554). Es gibt 
auch eine menschliche Mitwirkung beim Wachstum der empfangenen 
Rechtfertigung (DH 1535; 1545), ein Gesichtspunkt, der nicht fehlen dürf-
te: vgl. SCHEFFCZYK, Gnadenlehre (Anm. 81) 482-488. Auch die Antwort 
(Nr. 3) deutet diese Inhalte an. 

84  Formula Concordiae, Solida Declaratio II,64f (BSLK 897), zitiert im 
Anhang, C (S. 32) 

85  Vgl. R. FLOGAUS, Einig in der Rechtfertigungslehre? Historisch-kritische 
Exegese einer ökumenischen Konsenserklärung, Theologische Literatur-
zeitung 124 (1999) 1083-1106, hier 1098 f. 

109 



Manfred Hauke 

 

                                                  

freie Wille des Menschen wirke durch seine Zustimmung zu der 
Erweckung und dem Ruf Gottes nichts dazu mit, sich auf den Emp-
fang der Rechtfertigungsgnade zuzurüsten und vorzubereiten …: 
der sei mit dem Anathema belegt“86. Leider ist festzustellen, dass es 
zur Mitwirkung des Menschen bei der Rechtfertigung keinen wirk-
lichen Konsens gibt87. 

3. 2 Die Beziehung zwischen Rechtfertigungslehre und Mit-
wirkung Mariens 

Die offizielle Überkunft zur Rechtfertigungslehre muss im Be-
reich der Mariologie verifiziert oder falsifiziert werden88. Bezeich-
nend ist schon der Kommentar Luthers zur Formulierung des Regi-
na coeli, „den du zu tragen verdient hast“ (quem meruisti portare): 
in ihrem „Verdienst“, Mutter Gottes zu sein, ist Maria gleich mit 
dem „Verdienst“ des Kreuzesholzes, den Erlöser zu tragen89. Im 

 
86  Dekret über die Rechtfertigung, Kanon 4 (DH 1554). Vgl. Kanon 9 (DH 

1559) 
87  Vgl. u. a. FLOGAUS (Anm. 85) 1095-1099; L. SCHEFFCZYK, „Die Gemein-

same Erklärung zur Rechtfertigungslehre” und die Norm des Glaubens, 
Theologisches 28 (1998) 61-68; 125-132; DERS., Einig im Uneins-Sein. Zu 
den Konsensdokumenten in der Rechtfertigungslehre, Theologisches 29 
(1999) 453-468; DERS., Der ökumenische Dialog und das bleibende Ka-
tholische, in Theologisches 30 (2000) 218-230 

88  Zu diesem Thema vgl. A. DITTRICH, Protestantische Mariologiekritik. 
Historische Entwicklung bis 1997 und dogmatische Analyse (Mariologi-
sche Studien XI), Regensburg 1998, 281-292; M. KREUZER, Maria und die 
Gemeinsame Erklärung zur Rechtfertigungslehre, Forum Katholische 
Theologie 17 (2001) 47-58, der abschließend betont: „So werden sich wei-
ter an Maria die Geister scheiden. Damit wird auch deutlich, dass die Ge-
meinsamkeit, die durch die GE [Gemeinsame Erklärung] in der Rechtfer-
tigungslehre erzielt worden ist, bei genauem Hinsehen so groß nicht ist. 
Sie wird es erst, wenn auch die katholische Position auf das sola gratia re-
duziert wird” (57). 

89  Auslegung des Magnifikat (1521): WA 7, 573; zum Kontext vgl. DITTRICH 
(Anm. 88) 29-37; ZIEGENAUS (Anm. 3) 52; M. KREUZER, „Und das Wort 
ist Fleisch geworden”. Zur Bedeutung des Menschseins Jesu bei Johannes 
Driedo und Martin Luther, Paderborn 1998, 262-266; W. LAYH, Luthers 
Verständnis von Maria anhand seiner Magnificatauslegung von 1521, 
Ephemerides Mariologicae 50 (2000) 107-140, hier 119 

110 



Maria, Gefährtin des Erlösers (Lumen gentium, 61) 

 

                                                  

Heilsgeschehen wirkt Gott alles und Maria, Urbild des „allein aus 
Gnade“ gerechtfertigten Menschen, wirkt nichts90. 

Das Thema der marianischen Mitwirkung ist neuerdings aufge-
griffen worden besonders in einem Dokument der „Gruppe von 
Dombes“91. Unter die „umstrittenen Fragen“ in der Mariologie wird 
an erster Stelle (!) genannt „Das ‚Mitwirken‘ Marias am Heil und 
die Beziehung zwischen Gnade und Freiheit“92. Als Beispiel für die 
protestantische Überzeugung wird Karl Barth zitiert: „Er wendet 
sich vor allem gegen das ‚Mitwirken‘ Marias“93. Die katholischen 
Gesprächspartner setzen den Begriff „Mitwirkung“, wie auch in 
der „Gemeinsamen Erklärung“ zur Rechtfertigungslehre, stets in 
Anführungszeichen. Die protestantischen, katholischen und ortho-
doxen Theologen zitieren gemeinsam Martin Luther: die Rechtfer-
tigung geschieht nicht durch unsere Werke; die Werke offenbaren 
(nur) das von Gott geschenkte Heil94. Maria ist ein Beispiel für das, 
was in allen Erlösten geschieht: der Mensch ist passiv gegenüber 
der Gnade; die Antwort auf Gott hingegen „ist gleichzeitig das 
Werk der Gnade Gottes und der Freiheit des Menschen, die von der 
Gnade hervorgerufen wird“95. Wenn Paulus von der Mitwirkung 
der Diener Gottes spricht (1 Kor 3,9), dann sei klar, dass Gott 
„selbst der einzig ‚Wirkende‘ ist“96. Maria „wirkt nicht an dem 
einzigartigen Opfer mit, das allein Christus vollbringt“97. Das 

 
90  Vgl. H. GORSKI, Die Niedrigkeit seiner Magd. Darstellung und theologi-

sche Analyse der Mariologie Martin Luthers als Beitrag zum gegenwärti-
gen lutherisch/römisch-katholischen Gespräch, Frankfurt 1987, 64 

91  GROUPE DE DOMBES, Maria in Gottes Heilsplan und in der Gemeinschaft 
der Heiligen, Frankfurt a. M./ Paderborn 1999 (frz. 1997/98). Dazu A. 
LANGELLA, La recezione critica del Documento di Dombes. Valori e limi-
ti, Marianum 62 (2000) 319-345; S. M. PERRELLA, La recezione del Do-
cumento di Dombes su Maria. Ricognizione bibliografica, Marianum 62 
(2000) 347-355 

92  GROUPE DE DOMBES (Anm. 91) Nr. 204-227 (S. 89-101)  
93  Ibd., Nr. 208 (S. 91) 
94  Ibd., Nr. 216-217 (S. 95f) 
95  Ibd., Nr. 219 (S. 97) 
96  Ibd., Nr. 225 (S. 100) 
97  Ibd., Nr. 218 (S. 97) 

111 



Manfred Hauke 

 

                                                  

Zweite Vatikanum habe den Begriff der „Miterlösung“ „absichtlich 
fallen gelassen“. Dieser Begriff sei „objektiv gesehen falsch, denn 
er legt nahe, dass die Rolle Marias mit der Rolle Christi gleichran-
gig ist … Er muss bewusst beiseite gelassen werden“98. 

Die katholischen Gesprächspartner meinen, dass das Problem 
der „Mitwirkung“ Mariens (in Anführungszeichen) nicht vollstän-
dig gelöst sei, aber die gemeinsame Klarstellung erlaube es, „von 
einer Gemeinschaft im Glauben zu sprechen“99. Die protestanti-
schen Theologen hingegen beziehen sich auf die Möglichkeit, (wie 
die Reformatoren) „in Maria, der Mutter des Herrn“, diejenige zu 
sehen, „die durch die aktive Antwort am Heil ‚mitgewirkt‘ hat“, 
vorausgesetzt, es verschwinde „jede Zweideutigkeit bezüglich des 
Heils durch die Gnade, das von Christus allein bewirkt wird“. In 
diesem Fall erscheint „Maria als Vorbild des durch den Glauben 
und nicht durch die Werke gerechtfertigten Gläubigen“100. 

Man wird der Gruppe von Dombes als Verdienst anrechnen dür-
fen, das Thema der marianischen Mitwirkung in die erste Reihe der 
Tagesordnung für den ökumenischen Dialog gestellt und mit dem 
grundlegenden Problem der Rechtfertigung verbunden zu haben. 
Es hat allerdings nicht den Anschein, dass ein wirkliches Überein-
kommen erfolgt ist über die Tatsache, dass Gott die menschliche 
Mitwirkung im Rechtfertigungsgeschehen einschließt und nicht 
ausschließt. Im Dokument ist nicht klar, dass der Mensch sich unter 
dem Einfluss der Gnade auf die Freundschaft mit Gott in der 
Rechtfertigung vorbereiten kann. Die Mitwirkung des Menschen 
im Heilsgeschehen erscheint nur als Antwort auf die bereits erfolg-
te Rechtfertigung. 

Im Dokument von Dombes fehlt es auch nicht an inneren Wi-
dersprüchen: wieso kann man von einem Mitwirken am Heil 

 
98  Ibd., Nr. 210 (S. 92 f.) 
99  Ibd., Nr. 295 (S. 130). Zu diesem unannehmbaren Vorgehen vgl. die Kritik 

von J.-M. HENNAUX Le Document du Groupe des Dombes sur la Vierge 
Marie, Nouvelle Revue Théologique 121 (1999) 41-58, hier 54-58 

100 Ibd., Nr. 323-324 (S. 142 f.) 

112 



Maria, Gefährtin des Erlösers (Lumen gentium, 61) 

 

                                                  

„durch die aktive Antwort“ sprechen, aber gleichzeitig „Mitwir-
ken“ in Anführungszeichen setzen und behaupten, Gott sei der al-
lein Handelnde? Auch dieses Dokument enthüllt letztendlich „die 
Schwierigkeit, eindeutig eine Eigentätigkeit des Geschöpfes im 
Blick auf das Heil zuzugeben“101. 

Unseres Erachtens sollte das ökumenische Gespräch vertieft 
werden durch das Einbeziehen der Christologie. Eine menschliche 
Mitwirkung bei der Erlösung findet sich schon in Jesus Christus 
selbst: nach dem Ersten Timotheusbrief (um nur einen wichtigen 
Text herauszugreifen) ist „der Mensch Christus Jesus „ der einzige 
Mittler zwischen Gott und den Menschen (1 Tim 2, 5). Für die 
Vermittlung zwischen Gott und Mensch ist also unverzichtbar die 
Eigentätigkeit der menschlichen Freiheit in Jesus Christus, die von 
der göttlichen Person des Sohnes getragen wird. Luther stellt im 
Gegensatz dazu die Menschheit Jesu nur als „Zeichen“ des Heiles 
vor; sie ist kein lebendiges Werkzeug, durch das Gott handelt102. 
Die Menschheit Jesu erscheint als „Köder“, mit dem der göttliche 
Fischer den Teufel angelt: Satan „frisst“ den menschlichen „Kö-
der“ und trifft dabei auf Gott, der stärker ist als er. Der „Köder“, 
die Menschheit Jesu, ist tot und vermag nichts zu wirken, dient 
aber als Falle für den Teufel103. 

Indem die menschliche Mitwirkung des Erlösers selbst gewür-
digt wird (im Gegensatz zu Luther), wird der Weg bereitet für eine 

 
101  ESCUDERO CABELLO, Approcci attuali (Anm. 9) 203, bezüglich 

eines Konsensdokumentes zwischen Katholiken und Evangelikalen (1984) 
mit einem Anhang über „Die Rolle Marias in der Erlösung“ (Enchiridion 
Oecumenicum, Bd. III, Nr. 1132-1148; vgl. auf deutsch: H. MEYER u. a. 
[Hrsg.], Dokumente wachsender Übereinstimmung II, Paderborn/Frankfurt 
1992, 418-421). Vgl. auch HENNAUX (Anm. 99) 42-51. Alle Probleme 
sind dagegen gelöst laut G. BRUNI, Chiavi di lettura del documento su Ma-
ria del Gruppo di Dombes, Marianum 62 (2000) 289-317, hier 306-308 

102  Vgl. P. HÜNERMANN, Jesus Christus. Gottes Wort in die Zeit, Müns-
ter 1994, 231. 234 

103  Vgl. Th. BEER, Der fröhliche Wechsel und Streit. Grundzüge der 
Theologie Martin Luthers, Einsiedeln 1980, 338-351; KREUZER, Und das 
Wort ist Fleisch geworden (Anm. 89) 

113 



Manfred Hauke 

 

                                                  

Überwindung des mere passive in der Rechtfertigung des Men-
schen. Die aktive Mitwirkung Mariens bei der Erlösung könnte 
eine wichtige Rolle spielen, um zu einer ausgewogenen Lehre be-
züglich der Rechtfertigung zu gelangen: Gott macht nicht alles 
alleine, sondern befähigt mit seiner Gnade das Geschöpf, am 
Heilsprozess teilzunehmen. Während das Konzil von Trient mit 
bewundernswertem Feingefühl die Teilhabe des Menschen in die 
subjektive Erlösung (= Rechtfertigung) einbezieht, betont das 
Zweite Vaticanum (ohne Anführungszeichen) die aktive Mitwir-
kung der Jungfrau Maria am Werk des Erlösers (und damit bei der 
objektiven Erlösung). Es wäre wünschenswert, diese Verbindung 
auch im ökumenischen Gespräch deutlicher zu würdigen. 

4. Die systematische Verbindung zur Christologie 

Das Beispiel der Mitwirkung der Menschheit Christi an der Er-
lösung zeigt die Bedeutung der gesamten Christologie für die Aus-
arbeitung der Mariologie. An dieser Stelle erlauben wir uns einige 
Hinweise auf die systematische Aufgabe, die noch zu leisten (oder 
wiederzugewinnen) ist. 

4. 1 Die mütterliche Mittlerschaft Mariens in Christus 
Um in ausgewogener Weise die Lehre von der Mitwirkung Ma-

riens an der Erlösung zu entwickeln, müssen die verschiedenen 
Möglichkeiten berücksichtigt werden, mit denen die Erlösungsleh-
re strukturiert werden kann. Als angemessenster systematischer 
Ausgangspunkt bietet sich der Begriff der „Mittlerschaft“ an104. 
Jesus Christus erscheint als einziger Mittler (1 Tim 2, 5), denn 
durch ihn allein wird die Verbindung geknüpft zwischen Gott und 
den Menschen. Andererseits weiß gerade die paulinische Theologie 
sehr wohl um den von Christus ermöglichten menschlichen Bei-
trag, das Heil zu den konkreten Empfängern gelangen zu lassen. 
Wir haben schon daran erinnert, dass Paulus sich selbst und die 

 
104  Vgl. etwa B. SESBOÜÉ, Gesù Cristo l’unico mediatore, Bd. I, Cini-

sello Balsamo 1991, 97-125 (frz. 1988) 

114 



Maria, Gefährtin des Erlösers (Lumen gentium, 61) 

 

                                                  

anderen Apostel als „Mitarbeiter“ und „Mitwirkende“ Gottes vor-
stellt (theou sunergoi): sie vollbringen ein heilshaftes Werk „ge-
meinsam mit“ Gott zugunsten der Kirche (1 Kor 3, 9). Die Freunde 
des Begriffes „Miterlösung“ betonen darum: wenn es legitim ist, 
den paulinischen Ausdruck des „Mit-Wirkens“ zu gebrauchen, 
ohne den Menschen auf die gleiche Ebene mit Gott zu stellen, dann 
bezieht auch die „Mit-Erlösung“ Maria ein in die gänzliche Ab-
hängigkeit von der Erlösung durch Christus105. 

Ein systematischer Schlüssel, die einzige Mittlerschaft Christi 
und die Mitwirkung geschöpflicher Personen zu verbinden, wird 
uns zur Verfügung gestellt durch Thomas von Aquin. Nach dem 
Aquinaten befindet sich der Mittler „in der Mitte“ von zwei Ex-
trempunkten; seine Aufgabe ist es, diese Extrempunkte miteinander 
zu verbinden106. Jesus Christus ist der einzige Mittler, während an-
dere Personen nur dispositive vel ministerialiter mitarbeiten kön-
nen107, d. h. sie bereiten auf die Einheit mit Gott vor (sie disponie-
ren für diese Einheit) oder aber vermitteln das Heil als Diener, in 
denen Christus selbst handelt108. Der Erlöser selbst ist der vorzüg-
lich Handelnde und vollendet, was von anderen vorbereitet oder 
übermittelt wird109. Die Vermittlungstätigkeit anderer kann darum 
als „Mittlerschaft in Christus“ beschrieben werden. Die „Einzigkeit 
der Mittlerschaft des Erlösers“ schließt „im geschöpflichen Bereich 
eine unterschiedliche Teilnahme an der einzigen Quelle in der 
Mitwirkung nicht aus, sondern erweckt sie“110. 

Da die Mittlerschaft den umfangreichsten Begriff der Erlö-
sungslehre darstellt, finden sich mariologische Ansätze, die syste-

 
105  Vgl. z. B. GALOT, Maria (Anm. 19) 243; GHERARDINI (Anm. 10) 

370 f. 
106  Vgl. S.th. III q 26 a 1-2 
107  S.th. III q 26 a 1 
108  S.th. III q 26 a 1 ad 1 
109  S.th. III q 26 a 1 ad 2: eine Handlung principaliter et perfective im 

Unterschied zu einem Geschehen, das sich ministerialiter et dispositive 
vollzieht. 

110  Lumen gentium, 61b 

115 



Manfred Hauke 

 

                                                  

matisch von der Mittlerschaft Mariens ausgehen, die sich in Chris-
tus und durch ihn vollzieht. Ein hervorragendes Beispiel ist der 
Vorschlag von Roschini, der die Mitwirkung Mariens bei der 
Grundlegung des Heils im Leben Christi, die „Miterlösung“, als 
erste Phase der Mittlerschaft versteht, die sich dann ausdehnt auf 
die zweite Phase, die Austeilung der Gnaden. Die Mittlerschaft 
Mariens hängt ganz und gar von der Mittlerschaft Christi ab111. 
Auch Johannes Paul II. in seiner Enzyklika Redemptoris Mater 
handelt von der Mitwirkung Mariens bei der Erlösung im abschlie-
ßenden dritten Teil unter dem Titel „Mütterliche Vermittlung“112. 
Eine andere begriffsmäßige Übereinkunft unterscheidet dagegen 
die „Miterlösung“ (als Mitarbeit an der objektiven Erlösung) und 
die „Mittlerschaft“ (in einem engeren Sinne, als Mitarbeit an der 
subjektiven Erlösung)113. 

4. 2 Schlüsselbegriffe als Ausdruck der Mittlerschaft114

In der Erlösungslehre konkretisiert sich der Grundgehalt der 
Mittlerschaft in mannigfachen Begriffen, die jeweils einen beson-
deren Gesichtspunkt zum Ausdruck bringen. Der geläufigste 
Schlüsselbegriff der Soteriologie ist die „Erlösung“, verstanden als 
Befreiung von einem Übel. Oft wird der Begriff redemptio auch im 
engeren Sinne des „Loskaufens“ gebraucht, des für die Befreiung 
bezahlten „Preises“. Beachtet werden muss weiterhin der zentrale 
Gegenstand, die Ausrichtung der Erlösung: die Befreiung von Sün-
de, Tod und der Macht Satans. 

Ein weiterer Zentralbegriff ist der des Opfers, der auf verschie-
dene Weise bestimmt werden kann: sich an Gott hingeben mit ir-
gendeiner auf ihn bezogenen Handlung oder eine sichtbare Gabe 

 
111  Vgl. PARROTTA (Anm. 42), 88 
112  Redemptoris Mater, 38-50 
113  So z. B. MANELLI, La corredenzione mariana (Anm. 44) 263 
114  Für die Analyse der Kernbegriffe vgl. besonders SESBOÜÉ (Anm. 

104); F. OCARIZ/L. F. MATEO SECO/ J. A. RIESTRA, Il mistero di Cristo. 
Manuale di cristologia, Roma 2000 

116 



Maria, Gefährtin des Erlösers (Lumen gentium, 61) 

 

                                                  

mit einer rituellen und sozialen Dimension115. Die Unterscheidung 
entspricht der zwischen „innerem“ und „äußerem“ Opfer116. Ein 
anderer klassischer Begriff stammt aus dem römischen Recht: die 
(stellvertretende) „Genugtuung“ (satisfactio), die Wiedergutma-
chung für eine Beleidigung. Nicht dieses Wort, wohl aber die Sa-
che findet sich schon in der Heiligen Schrift, wenn etwa vom „Lö-
sepreis“ die Rede ist, den Jesus (dem Vater) darbringt (Mk 10, 45; 
1 Tim 2, 6). Der in den Begriffen „Opfer“ und „Genugtuung“ ver-
mittelte Gehalt zeigt sich auch in der Rede von der „Sühne“: „Süh-
ne bedeutet, der Gerechtigkeit Gottes Genüge leisten und den Men-
schen für den Empfang der göttlichen Liebe wieder geeignet und 
fähig zu machen“117. Eine zentrale Rolle in der paulinischen Theo-
logie spielen die „Rechtfertigung“ und die „Versöhnung“ durch das 
Wirken Gottes (des Vaters). Die den Begriffen von Opfer, Sühne 
und Genugtuung gemeinsame „Infrastruktur“ zeigt sich im Aus-
druck der „Stellvertretung“: Jesus handelt „an unserer Stelle“, was 
einen gewissen Ersatz (Substitution) für unsere Aufgabe bedeutet; 
gleichzeitig wirkt der Erlöser zu unseren Gunsten, was die Solidari-
tät mit uns beinhaltet118. 

Wichtig für die systematische Einordnung ist auch die Berück-
sichtigung des „Verdienstes“ als Anspruch auf Lohn. Durch das 
Handeln zu unseren Gunsten ist Jesus Christus würdig gewesen, 
die Verherrlichung und (als Haupt der Kirche) die Erlösung der 
Sünder zu erlangen. Für das Verdienst Christi ist maßgeblich der 
menschliche Wille, insofern er von der göttlichen Person des Soh-

 
115  Vgl. etwa die beiden Definitionen bei Thomas von Aquin, S.th. III q. 

48 a. 3 (= Augustinus, De civitate Dei, X, 6): „Ein wahres Opfer ist jedes 
Werk, das getan wird, damit wir in heiliger Gemeinschaft Gott anhangen“; 
STh II-II q. 85 a. 3 ad 3: „Von Opfer spricht man im eigentlichen Sinne, 
wenn an den Gott dargebrachten Dingen etwas geschieht … Der Name 
[sacrificium] weist selbst schon darauf hin, weil er bedeutet, eine Sache 
heilig zu machen“. 

116  Vgl. z. B. S.th. II-II, q 85 a 2 
117  J. AUER, Jesus Christus – Heiland der Welt. Maria – Christi Mutter 

im Heilsplan Gottes (KKD IV/2), Regensburg 1988, 185 
118  Vgl. K.-H. MENKE, Stellvertretung, Einsiedeln 1991 

117 



Manfred Hauke 

 

                                                  

nes getragen wird. Gott konnte darum die Annahme des vom Erlö-
ser dargebrachten Opfers nicht verweigern. Es handelt sich hier um 
ein Verdienst im strengen Sinne des Rechtsanspruches oder der 
„Würdigkeit“ (meritum de condigno) im Unterschied zu einer blo-
ßen Angemessenheit (meritum de congruo). Bezüglich des Ver-
dienstes ist wichtig seine Erstreckung auf das irdische Leben: ein 
Verdienst kann erworben werden nur während des Unterwegsseins 
auf Erden (status viatoris), das mit dem Tod endet. 

Die marianische Mitwirkung bei der Erlösung kann beschrieben 
werden auf eine analoge Weise zu den Kernbegriffen der Soterio-
logie. In der Theologiegeschichte finden sich die Titel der „Erlöse-
rin“ (redemptrix) und später besonders der „Miterlöserin“ (corre-
demptrix), von den wir bereits gehandelt haben. Die Teilnahme am 
Opfer Christi, die sich bei allen Christen im gemeinsamen Priester-
tum verwirklicht, findet eine herausragende Ausformung in Maria 
als der „opfernden Jungfrau“119. Das Verdienst Mariens erscheint 
als meritum de congruo, also als Angemessenheitsverdienst (im 
Unterschied zur Notwendigkeit, die vom Verdienst Christi begrün-
det wird)120. Bekannt ist auch die Darstellung Mariens aus dem 
Blickwinkel der „Versöhnung“121. Für alle Schattierungen der ver-
schiedenen Titel, die dem Erlöser angetragen werden, finden wir 
auch eine Entsprechung in Maria, der Gefährtin des Erlösers. 

4. 3 Das Schema der drei Ämter Jesu und die „Mysterien 
des Lebens Jesu“ 

Eine andere Weise, die gesamte Soteriologie zu beschreiben, ist 
das Schema der drei Ämter Jesu: Prophet (oder Lehrer), Priester 
und König (oder Hirt)122. Die Teilhabe an den drei Ämtern Jesu, die 

 
119  Vgl. M. HAUKE, Priestertum I. Dogmatik, in Marienlexikon 5 (1993) 

314-317 
120  PIUS X, Enzyklika Ad diem illum (1904): DH 3370. Vgl. GHERARDI-

NI (Anm. 10) 355-360; anders GALOT, Maria (Anm. 19) 288-292 
121  Vgl. J. STERN, Versöhnerin, in Marienlexikon 6 (1994) 620f 
122  Vgl. z. B. J. ALFARO, Die Heilsfunktionen Christi als Offenbarer, 

Herr und Priester, in Mysterium salutis III/1 (1970) 649-710; OCARIZ – 
MATEO SECO - RIESTRA (Anm. 114), 151-184 

118 



Maria, Gefährtin des Erlösers (Lumen gentium, 61) 

 

                                                  

das Zweite Vaticanum für alle Gläubigen und auf besondere Weise 
für das Weihesakrament unterstreicht, zeigt sich auch in ihrer ma-
rianischen Ausformung bei der objektiven Erlösung. Dem prophe-
tischen und priesterlichen Auftrag gesellt sich das Königtum Ma-
riens bei, das in der Gnadenfülle und in der Teilhabe am Heilswerk 
Christi verankert ist123.  

Die drei Ämter Jesu verwirklichen sich in den Ereignissen sei-
nes Erdenlebens. Thomas von Aquin spricht davon unter dem 
Stichwort „was der Erlöser für uns getan und gelitten hat“124. Die 
„Geheimnisse des Lebens Jesu“ sind gleichsam ereignishafte 
Brennpunkte, in denen sich mit unterschiedlichen Ausprägungen 
jeweils die gesamte Heilssendung des Erlösers darstellt. In diesen 
„narrativen“ Zugang können wir auch die Geschehnisse einfügen, 
die für die Mitwirkung Mariens bei der Erlösung besonders wichtig 
sind: vor allem das „Protoevangelium“ (Gen 3, 15), die Verkündi-
gung (Lk 1, 26-38), die Darstellung Jesu im Tempel (Lk 2, 22-38), 
die Fürsprache der „Frau“ bei der Hochzeit zu Kana (Joh 2, 1-12) 
und ihre Gegenwart unter dem Kreuz (Joh 19, 25-27)125. Für eine 
ausgewogene Synthese sind all diese Heilsereignisse zu bedenken. 

4. 4 Jesus Christus als „neuer Adam“ und Maria als „neue 
Eva“ 

Ein weiteres Element, das in den systematischen Entwürfen zur 
Soteriologie nicht immer vorkommt, bildet eine Klammer für alle 
geschilderten Dimensionen: Jesus Christus als „neuer Adam“, dem 

 
123  Vgl. z. B. S. GASPARI, Maria Regina coronata di gloria. Significato 

teologico-liturgico, in C. CARVELLO – S. DE FIORES (Hrsg.), Maria icona 
viva della Chiesa futura, Roma 1998, 251-292 

124  S.th. III q. 27-59 
125  Siehe etwa GALOT, Maria (Anm. 19) 251-265; W. G. MOST, Mary 

Coredemptrix in Scripture: Cooperation in Redemption, in MIRAVALLE 
(1995) (Anm. 15) 147-172; I. DE LA POTTERIE, The Mediation of the Mo-
ther of Jesus at the Incarnation: An Exegetical Study, in MIRAVALLE 
(1995) (Anm. 15) 173-190; S. M. MANELLI, Maria Corredentrice nella 
Sacra Scrittura, in: MARIA CORREDENTRICE I (1998) (Anm. 24) 37-114 
(vgl. DERS., Mary Coredemptrix in Sacred Scripture, in: MIRAVALLE 
[1996] [Anm. 15] 59-104); GHERARDINI (Anm. 10) 181-220 

119 



Manfred Hauke 

 

                                                  

Maria als „neue Eva“ zur Seite gestellt ist126. Die Adam-Christus-
Parallele findet sich bereits im Neuen Testament127, in dem sich 
auch der Vergleich zwischen Eva und Maria andeutet: die Be-
zeichnung „Frau“ (Joh 2, 4; 19, 26), in der die Verheißung des 
„Protoevangeliums“ widerhallt (Gen 3, 15). Irenäus von Lyon ver-
bindet die Gestalten Adam und Christus miteinander durch den 
Begriff der „Rekapitulation“: Jesus Christus stellt das aufgrund der 
ersten Sünde verlorene Heil wieder her, bringt es zur Vollendung 
und erweist sich als Haupt der ganzen Schöpfung. Wie die Sünde 
Evas dem Ungehorsam Adams vorausgeht, so geht der gehorsame 
Glaube Mariens dem heilshaften Gehorsam Christi voraus. Irenäus 
führt dabei den Begriff der „Rezirkulation“ ein. Er nennt Maria 
„Ursache des Heiles“ und „Fürsprecherin Evas“128. 

Schon die unterschiedlichen Begriffe „Rekapitulation“ (für die 
Beziehung zwischen Adam und Christus) und „Rezirkulation“ (E-
va-Maria) deuten auf verschiedene Ebenen, auf denen sich die Er-
lösung durch Christus und die Einbeziehung Mariens vollziehen. 
Der Blick auf die Stammeltern, also auf den Ursprung, erlaubt 
gleichzeitig eine Verbindung zwischen Erlösungslehre und Anth-
ropologie. Der bräutliche Gesichtspunkt, die Beziehung zwischen 
Mann und Frau, stellt sich auch in der Ekklesiologie dar: die Kir-
che als „Braut“ des göttlichen „Bräutigams“ Jesus Christus wird 
seit den Zeiten der Väter mit marianischen Zügen beschrieben129. 
Die Erlösung durch Jesus Christus ist demnach hingeordnet auf die 
Mitwirkung des Menschen und der Kirche, die ihren heilen Ur-
sprung in Maria findet. Das Zweite Vaticanum hat die angedeute-

 
126  Vgl. MEO (Anm. 40) 
127  Insbesondere Röm 5; 1 Kor 15 
128  Vgl. HAUKE, Heilsverlust in Adam (Anm. 25) 261-267 
129  Vgl. z. B. H. U. V. BALTHASAR – J. RATZINGER, Maria – Kirche im 

Ursprung, Freiburg i. Br. 1980; M. HAUKE, Die Problematik um das 
Frauenpriestertum vor dem Hintergrund der Schöpfungs- und Erlösungs-
ordnung (KKTS 46), Paderborn 41995, 292-321. 508f; DERS., Mariologie 
und Frauenbild. Wachstumskräfte für einen neuen Aufbruch, in A. ZIEGE-
NAUS (Hrsg.), Das Marianische Zeitalter. Entstehung – Gehalt – Bedeu-
tung (Mariologische Studien XIV), Regensburg 2002, 229-254 

120 



Maria, Gefährtin des Erlösers (Lumen gentium, 61) 

 

                                                  

ten Sachverhalte wiederentdeckt, als es Maria „im Geheimnis 
Christi und der Kirche“ beschrieb130. In dieses weite und zweifellos 
zentrale Umfeld fügt sich die Mitwirkung Mariens im Heilsgesche-
hen ein. Oder, um ein Bild zu gebrauchen: die Verbindung der Got-
tesmutter mit der Erlösung ist nicht irgendein Juwel im Kranz der 
Gnaden Mariens, sondern gleichsam der goldene Faden, der alle 
Edelsteine zusammenhält131. 

5. Ergebnis 

Für eine ausgewogene Darstellung der marianischen Mitwir-
kung gilt es, einen „christotypischen“ Zugang zu entwickeln, der 
die Teilhabe Mariens am Heilswerk Christi vertieft. Gleichzeitig 
braucht es den „ekklesiotypischen“ Weg, der Maria als Urbild und 
herausragendes Glied der Kirche vorstellt, die Christus gegenüber 
steht und von ihm die Heilsgnade empfängt. Bei einem trinitari-
schen Zugang wäre es außerdem wünschenswert, systematisch die 
Beziehung Mariens zum Vater und zum Heiligen Geist zu berück-
sichtigen132. Aus dieser Einfügung der Gottesmutter in das Ge-
heimnis Christi und der Kirche muss das ökumenische Gespräch 
entspringen, aber auch die anthropologische Vertiefung des 
menschlichen Beitrages im Erlösungsgeschehen sowie der Sendung 
von Mann und Frau in der Kirche. 

 
130  Lumen gentium, Kap. VIII 
131  Vgl. MENTHIÈRE (Anm. 44), 140 
132  Zu den theologischen Voraussetzungen vgl. HAUKE, Die trinitari-

schen Beziehungen Mariens (Anm. 53); A. ZIEGENAUS, Trinitarische Be-
züge des Mariengeheimnisses, in Forum Katholische Theologie 16 (2000) 
260-270; A. AMATO, Maria e la Trinità, Cinisello Balsamo 2000. Versu-
che, die trinitarischen Beziehungen Mariens ausdrücklich mit der Mitwir-
kung bei der Erlösung zu verbinden, finden sich bei G. ROVIRA, Der drei-
faltige Gott und Maria im Geheimnis der Erlösung, Sedes Sapientiae. 
Mariologisches Jahrbuch 4 (2/2000) 115-143; M. I. MIRAVALLE, Our 
Lady‘s Coredemption and Mediation in Relation to the Most Holy Trinity, 
in MARY AT THE FOOT OF THE CROSS (2001) (Anm. 24) 93-102; A. M. 
APOLLONIO, The Holy Spirit and Mary Coredemptrix, ibd., 61-91 = Lo 
Spirito Santo e la Corredentrice, in MARIA CORREDENTRICE IV (2001) 
(Anm. 24) 25-59. 

121 


